

الطبعة الجديدة

طبع  
بعد لارجعه المختوي  
السلسلة الدينية الفروع  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

# فتح الباري

## لشرح كتاب التوحيد

تأليف  
ابن القاسم  
عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب  
حمة الله  
ـ ١٤٨٥

مقابل على شرحتين خططيتين

وفي حاشياته

المرسوم الفقيه على كتاب شرح الجيني

عنيباً وغزيراً وعليناً

كتبه

أبو عبد الله محمد بن علي بن حرام الفضلي البعدانى  
فهرانة شرحة التوحيد وكتاب شرح الجيني

تذكرة ابن حمزة

دار الكتب العلمية

مؤسسة دار الكتب العلمية

رَفْعٌ

عِبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيُّ  
الْسَّلَكُ لِلَّهِ الْفَرْوَانُ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

رَقْعَ

بعنْ لِلرَّحْمَنِ الْجَنَّانِي  
الْأَسْكَنِ لِلَّهِ الْفَرُودِ كَرَمِ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

فِتْحُ الْجَنَّانِ  
لِسَنْجَ  
كِتَابُ التَّوْحِيدِ

جَمِيعُ الْحَقُوقِ مَحْفُوظَةٌ لِلنَّاشرِ

الطبعة الثانية

مُنْقَحَةٌ وَمُصَحَّحةٌ

١٤٣٣ - ٢٠١٦

الناشر

مَكْتَبَةُ ابْنِ تِيمِيَّةٍ

اليمن - صعدة - دار الحديث بدماج

هاتف (٠٧٥١٩٥٦٥) تلفكس (٠٧٥١٦٥٦٥) سيار (٠٣٥٤٣١٣٦)

Ebn-timmya@hotmail.com

دَارُ الْحِكْمَةِ  
لِلنَّسْرِ وَالتَّوزِيعِ

شارع تعز جوار جامع الخير

ت (٠٦٣٣٨٠٦) سيار (٧٧٧٢٩٦٧٠٥)

الطبعة الجديدة

رَفِعَ

جِبْرِيلُ الرَّحْمَنِ الْجَنِيُّ  
الْمَسْكُونُ لِلْمَنَانِ الْمَزْوَدُ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

# فتح الْجَنَانِ

لِشَرْحِ

# كِتَابِ التَّوْحِيدِ

تألِيفُ

إِسْنَاغُ الْمَائِدَةِ

عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَسَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْوَهَابِ  
تَحْمِيلَةُ الْمَسْكُونِ

١١٩٣ - ١٢٨٥

مُقَابِلُ عَلَى سُخْتَنِ حَطَّيَتِينِ

وَفِي حَاسِيَتِهِ  
التَّرْضِيعُ الْقَيْدُ عَلَى كِتَابِ فَتْحِ الْجَنَانِ  
تَحْقِيقًا وَتَخْرِيجًا وَتَعْلِيماً

كَتَبَهُ

أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ حَزَامِ الْفَضَّالِيِّ الْبَعْدَانِيِّ  
غَفَرَ اللَّهُ لَهُ وَلِلَّذِينَ هُوَ يُسَارِعُ إِلَيْهِمْ



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مُقَدَّمةُ الْمُحَقِّق

الحمد لله الذي أرسل رسle، وأنزل كتبه بالدعوة إلى التوحيد، وتحقيق العبودية لله وحده، كما قال تعالى: «وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ» [النحل: ٣٦]، وقال عزوجل: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» [الأيتاء: ٢٥].

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ولا ظهير له، ولا نذ له، شهادةً أشهد بها مع الشاهدين، وأجاد من أجلها الكافرين والمنافقين، وأدخلها عند الله عدداً إلى يوم الدين.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله الذي دعا إلى التوحيد وجاهد في ذلك بجهاد جهيد حتى أكمل الله به الدين، وأتم به النعمة للمسلمين، وأقام به الحجة على الكافرين، قال تعالى: «رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ» [النساء: ١٦٥]، فصلوات الله وسلامه عليه، وعلى آله ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين.

ولا يزال الحق منصوراً، وممتحناً إلى قيام الساعة، كما قال ابن القيم وَهُوَ اللَّهُ:  
والحق منصور ومتحن فلا تعجب فهذا سنة الرحمن

فلا يأتي زمان إلا وهناك من يعاند الحق والتوحيد، ويدعو إلى الشرك والتدليل، ولكن الله جل وعلا بفضله وحكمته قد أقام في كل فترة بقائياً من أهل العلم وأنصار

التوحيد يقومون بجهاد المبطلين، والكافرين، والمنافقين، كاشفين شبهاتهم وضلالاتهم، كما قال ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم، ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله».

فهم بيان الحق والتوحيد كفلاء، وبمجاهدة الكافرين والمنافقين أولياء، يدعون من ضلل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، ويتصرون بنور الله أهل العمى، ويحييون بكتابه الموتى، فكم من قتيل لإبليس قد أحياه، وكم من ضال جاهل قد هدوه، وكم من مبتدع في دين الله بشهب الحق قد رموه؛ جهاداً في الله، وابتغاء مرضاته، وبياناً لحججه على العالمين وبيناته، وطلبًا للزلفى لديه ونيل رضوانه وجناته، فحاربوا في الله من خرج عن دينه القويم، وصراطه المستقيم.

ومن هؤلاء المجاهدين الأعلام:شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي، المولود سنة (١١١٥) من الهجرة النبوية، والمتوفى في آخر سنة (١٢٠٦) عن إحدى وتسعين سنة.

وكان هذا الإمام قد نشأ في زمن انتشار فيه الشرك، وعبادة الأوثان في الجزيرة العربية، وفي نجد والحجاج، فجاهد هذا الإمام الشرك، والمرشكين بسناته ولسانه، فأحيا الله به الدين، وجدد على يديه التوحيد والحق المبين.

وله ﷺ مصنفات كثيرة في الدفاع عن التوحيد، وبيان شبه المبطلين، ومن أفضل هذه المصنفات كتابه المفيد «كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد»، وهو كتاب نفيس جداً ذكر فيه أبواب التوحيد، مستدلاً لكل باب من أبوابه بأدلة من القرآن والسنة، فجعل الله لكتابه القبول، فلا يُحصى كم من إنسان قد حفظ هذا الكتاب، وكم من إنسان قد قرأه، وأخر قد درسه، وأخر قد شرحته، فرحم الله مؤلفه، ورفعه في علیين.

وكان من خير الشروح على "كتاب التوحيد" هو كتاب "تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد" لحفيد المصنف الشيخ سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب المتوفي سنة (١٢٣٣) من الهجرة النبوية، ومات رحمه الله قبل إتمام الكتاب، إنما وصل إلى [باب ما جاء في المصورين].

ثم جاء حفيد المصنف الآخر، وهو ابن عم سليمان، وهو الشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب المتوفي (١٢٨٥) من الهجرة النبوية<sup>(١)</sup>، فأكمل شرح الكتاب، واختصر شرح ابن عمه، وهذب في كتابه الذي بين أيدينا "فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد"، وقد قال رحمه الله في مقدمة كتابه: وقد تصدى لشرحه حفيد المصنف، وهو الشيخ سليمان بن عبدالله رحمه الله، فوضع عليه شرحاً أجاد فيه وأفاد، وأبرز فيه من البيان ما يجب أن يطلب منه ويراد، وسماه "تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد".

قال، ولما قرأت شرحهرأيته أطنب في مواضع، وفي بعضها تكرار يُستغنى بالبعض منه عن الكل، ولم يكمله فأخذت في تهذيبه وتقربيه وتكميله، وربما أدخلت فيه بعض النقول المستحسنة؛ تتميماً للفائدة، وسميتها "فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد". اهـ

وأقول: قد نفع الله بهذا الكتاب نفعاً عظيماً كما نفع بأصله، فعل المصنف والشارح والمهدّب رحمة الله ورضوانه.

وقد انتشر كتاب "فتح المجيد" أكثر من كتاب "تيسير العزيز الحميد"، واستفاد منه المسلمون عامةً، وطلبة العلم خاصةً.

هذا ومن توفيق الله لي -وله الحمد والمنة- أني قمت بتدريس هذا الكتاب إخواني

(١) انظر ترجمته في "مجموعة الرسائل والمسائل" (٢٠/٢٤)، "عنوان المجد في تاريخ نجد" (١٩١/٤١، ٤٦).

طلبة العلم في دار الإمام الوادعي وَكَلَّهُ دار الحديث بدمياط عام (١٤٢٩) من الهجرة النبوية، وكان الحامل لي على ذلك بفضل الله عزوجل هو الاستفادة أولًا من هذا الكتاب، وثانيًا إفادة إخواني طلبة العلم بفوائد هذا الكتاب، وتوضيح ما أشكل من معانيه، وبيان صحة وضعف ما فيه من الأحاديث والآثار.

وقد قمت بفضل الله عزوجل بتخريج أحاديث وأثار الكتاب، ولم يفتني منها إلا النزر اليسير الذي لم أقف عليه في المصادر المطبوعة.

وفي خلال أربعة أشهر، أو خمسة أشهر انتهيت بفضل الله من تدريس هذا الكتاب، وطلب مني عدد من إخواني طلبة العلم أن أخرج لهم التعليقات على هذا الكتاب، وقد تعاون معي أخي الفاضل أبو سفيان أمين الحضرمي حفظه الله وعافاه، فقام وفقه الله بتفریغ الفوائد والتعليقات من الأشرطة، ثم قمت بمراجعةها، وتهذيبها، والزيادة عليها، وسميتها «التوضیح المفید علی کتاب فتح المجید».

وكتاب «فتح المجید» قد اعْتَنَی به شيئاً ما، ومن أحسن من قام بتخريج أحاديثه وأثاره، وتحقيق نصّه هو الأخ الوليد بن عبد الرحمن آل فريان وفقه الله، وقد خدم الكتاب خدمة جيدة من حيث تحقيق النص، وأما تخريج الأحاديث والأثار فقد فاته من ذلك شيء كثير، وحصلت له أخطاء متعددة، إضافة إلى أنه لم يعتن بالحكم على الأحاديث والأثار حكمًا نهائياً، وإنما اكتفى بالإحالة إلى مصادرها في كثير من ذلك، وأما إحالة نصوص الأئمة إلى مصادرها فقد حصل له في ذلك أخطاء كثيرة حيث يعزّون النص إلى مكان آخر إنما فيه مشابهة للنص، وترك نصوصاً كثيرة لم يعزّوها لمصادرها، فلما رأيت الكتاب بحاجة إلى عناية أكثر من ذلك أخرجه تعليقاتي عليه؛ ليتفع بها كاتبها، وسائر المسلمين.

وقد تيسر لي بفضل الله عزوجل مخطوطتان جيدتان لهذا الكتاب المبارك:

**المخطوطة الأولى:** مكتوبٌ في آخرها: تمَّ الكتاب المسمَّى «فتح المجيد» بعون الملك الحميد، بقلم أفقر العباد وأحوجهم إلى رحمة رب المنان عبد الرحمن بن داود بن سليمان بن تركي آل ضحيان غفر الله له ولوالديه، ولمشايخه، ولإخوانه المسلمين الأحياء منهم والميتين، فرغت منه يوم الأربعاء لثلاثة وعشرين يوماً خلت من شهر رجب سنة (١٣٠٨هـ).

وهذه النسخة جيدة مكتوبة بخط واضح جداً، وتحتوي على (١٨٥) ورقة، وهي نسخة مصححة ومقابلة، وقد رممت لها في التحقيق [أ]، وقد وصلتني هذه المخطوطة عن طريق أخينا الفاضل تركي بن مسفر العبداني، وفقه الله وعافاه، وشكراً لسعيه.

**المخطوطة الثانية:** وصلتني عن طريق أخينا الفاضل أبي بكر بن شحرة وفقيه الله وعافاه، وهو مقيم في مدينة الرياض، فاستخرجها لي من مكتبة الملك فهد الوطنية، فشكراً للله سعيه.

وهذه المخطوطة جيدة، مكتوبة بخط واضح، وفيها زيادات ليست موجودة في النسخة الأولى، وقد كتب في أعلى ورقة عنوان الكتاب: وقنية للأميرة سارة بنت الأمام تركي بن عبدالله آل سعود على طلبة العلم في بلد الرياض بتاريخ (١٢٨٤هـ).

وتحتوي هذه المخطوطة على (١٨٨) ورقة، وهي نسخة مصححة ومقابلة على أصل المصنف، ومكتوبة في حياته، وقرئت على الشيخ العلامة محمد بن إبراهيم بن عبداللطيف آل الشيخ (حَكَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ)، وقد رممت لهذه النسخة [ب].

هذا وقد اتفقت المخطوطتان على أن عنوان الكتاب «فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد»، وهاتان المخطوطتان كلُّ منها لم تسلم من السقط؛ ولذلك فإنني لم أعتمد على

واحدة بعينها، وإنما اعتمدت في تحقيق النص على كلا المخطوطتين، مضيّقاً بعض ما يُحتاج إليه لبيان الكلام من المصادر التي نقل عنها الشارح، أو من «التيسيير»، أو من المطبوع من كتاب «فتح المجيد».

### طريقة عملني في التحقيق:

- ما اتفقت عليه المخطوطتان أثبناه، وإذا سقط الكلام من إحدى المخطوطتين أثبناه من الأخرى، وبيننا في الحاشية أنه ساقط من إحدى المخطوطتين.
- إذا اختلفت المخطوطتان في الكلمة، أو جملة أثبنا في الأصل ما كان أقرب إلى سياق الكلام ومعناه، وبيننا الفرق في الحاشية.
- إذا حصل تحريف وتصحيف في إحدى المخطوطتين أثبنا الصواب من المخطوطة الأخرى، ولم ننبه على التصحيفات غالباً.
- إذا حصل تقصير في النقط في المخطوطتين أثبناه على الصواب بدون تنبية على ذلك.
- إذا حصل خلاف بين النسختين في الحروف كحروف العطف، وما أشبهها أثبنا ما كان أقرب إلى الصحة بدون تنبية على الفرق غالباً.
- أثبتت الصلاة والتسليم على النبي ﷺ، أو غيره من الأنبياء حيث ذكرت، ولو في إحدى المخطوطتين بدون تنبية على سقوطها من النسخة الأخرى، ومثل ذلك في الترمذ على الصحابة والترحم على الأئمة، ومثله أيضاً في قوله (تعالى) بعد لفظ الجلالة (الله)، وأما الترمذ عن الصحابة فقد أثبت كل موضع فيه الترمذ من المخطوطتين، أو المطبوع.

- أكملت بعض الآيات التي يذكر المؤلف بعضها، ثم يقول: (الآية)، حيث يحتاج إلى ذلك.
- إذا اختلفت المخطوطتان في تقديم معطوف على معطوف عليه؛ فإني أثبت ما رأيته أقرب إلى سياق الكلام بدون تنبية، كقوله: (وعلى أنبيائه ورسله، وعلى رسله وأنبيائه)، وما أشبه ذلك، وذلك حيث لا يختلف المعنى.
- أضفنا بعض الكلمات اليسيرة، أو الجمل من المصادر المنقول منها، أو من المطبوع، حيث لا يفهم النص بدونها أو يختل الكلام، أو المعنى.
- أثبتت متن «كتاب التوحيد» بتمامه؛ للفائدة، وإن كان المؤلف في بعض المواضع إنما يذكر بعضه، وصدرت المتن بقولي (قال المصنف رحمه الله)، وأثبت أيضًا مسائل «كتاب التوحيد»، وإن لم يذكرها الشارح؛ للفائدة الكبيرة الموجودة فيها مع التنبية هنا على ذلك، واعتمدت في «كتاب التوحيد» على النسخة المطبوعة ضمن مؤلفات ورسائل الشيخ رحمه الله.
- صدرت الشرح برمز (ش) كما فعل الشارح ذلك في مواضع كثيرة كما في المخطوطتين.

### طريقة عملني في التخريج:

- أما إذا كان الحديث في «الصحيحين» أو أحدهما؛ فإني أعزوه إلى موضعه، وإن كان الحديث مكررًا؛ عزوه إلى الموضع الذي يكون مماثلاً للفظ الكتاب، أو مقاربًا له، وإلا عزوت إلى الرقم الأول، وأقتصر على العزو إلى «الصحيحين» حيث يكون الحديث فيهما ولم يعنه المصنف إلى غيرهما.
- إذا كان الحديث خارج «الصحيحين» عزوه إلى مصادره، وأصدر قبل التخريج الحكم النهائي على هذا التخريج، وأذكر شواهد الحديث وطرقه حيث يحتاج إلى ذلك.

- استفدت في تحريري لهذا الكتاب من بعض الكتب التي خدمت تحريرجاً وتحقيقاً، كتحرير أحاديث «مسند أحمد»، و«المسند الجامع»، و«الصحيحة»، و«الإرواء»، وبعض التحريرات على «كتاب التوحيد» و«فتح المجيد»، ولكن بحمد الله أرجع إلى مصادر الحديث وأحكم عليه بما يستحق غير مقلل لهم.
- ترجمت لبعض الأئمة غير المشاهير من تكرر ذكرهم في الكتاب بترجمة مختصرة.
- عزوت ما أمكنني عزوه من كلام الأئمة إلى مصادره من كتبهم إلا إن كان الكلام المذكور منقولاً من تفسير الآية، أو من كتب القواميس، أو غريب الحديث لاسيما لابن الأثير أبي السعادات رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ؛ فإني لا أعزوا إليها؛ لسهولة الوقوف على ذلك الكلام بالرجوع إلى تفسير الآية المذكورة، أو الكلمة المذكورة من غريب الحديث.
- ترجم الرواة وتاريخ الوفيات لها كتب كثيرة مخصوصة بها؛ ولهذا لم نعز الكلام على الرجال وعلى تواریخ الوفاة إلى المصادر المذكورة؛ لكثرتها، وسهولة الوقوف عليها.
- تكرر معي في الكتاب آثار كثيرة عن مجاهد، وقتادة بإسنادين صحيحين عنهما، فاختصرت تحريرهما بقولي: (وإسناده صحيح)؛ اقتصاراً على ذكري للإسنادين هنا.
- أثر مجاهد: يرويه ابن جرير من طريق عيسى بن ميمون الجرشمي، أو ورقاء بن عمر اليشكري -وكلاهما ثقة- عن ابن أبي نجيع، عن مجاهد.
- وابن أبي نجيع لم يسمع التفسير من مجاهد إنما نظر في كتاب القاسم بن أبي بزرة عن مجاهد، قاله ابن عيينة، ويحيى القطان، وابن حبان؛ وعليه فالإسناد صحيح لأن الواسطة ثقة.
- أثر قتادة: يرويه ابن جرير، وابن أبي حاتم من طريق يزيد بن زريع، عن سعيد بن

أبي عروبة، عن قتادة به. قال يحيى القطان: سعيد بن أبي عروبة لم يسمع التفسير من قتادة. «الجرح والتعديل» (١/٢٤٠).

وقال أبو حاتم: سمعت أحمد يقول: لم يكن لسعيد بن أبي عروبة كتب، إنما كان حفظ ذلك كله، وزعموا أن سعيدها قال: لم أكتب إلا تفسير قتادة، وذلك لأنَّ أباً معاشر كتب إلى أن اكتبه. «الجرح والتعديل» (٤/٦٥).

قلتُ: سعيد بن أبي عروبة من ثبت الناس في قتادة، وقد جزم أحمد بأنه حفظ تفسير قتادة؛ وعليه فالإسناد صحيح، والله أعلم.

هذا وإذا كان الأثر عن مجاهد، وقتادة من غير هذين الإسنادين؛ فإني أذكر الأسانيد وأبين حالها.

□ تكرر معي ذكر سلسلة العوفيين، وهي سلسلة ضعيفة جدًا، ذكرها هنا اكتفاءً عن التكرار في كل موضع:

قال ابن جرير رحمه الله: حدثنا محمد بن سعد، عن أبيه، عن عمِّه، عن جده، عن ابن عباس.

**واليك تراجمهم:**

❖ محمد بن سعد: هو محمد بن سعد بن محمد بن الحسن بن عطية بن سعد العوفي، قال الخطيب: لين الحديث. قال الدارقطني: لا يأس به.

❖ أبوه: وهو سعد بن محمد، قال أحمد: جهمي لا يستأهل أن يكتب عنه، ولا كان موضعًا لذلك.

❖ وعمه: أبي: عم سعد، هو الحسين بن الحسن بن عطية، وهو ضعيف.

❖ وأبوه: أبي أبو الحسين، هو الحسن بن عطية، وهو ضعيف.

❖ وجده: وهو عطية العوفي، وهو ضعيف أيضًا، ومدلس.

هذا والتقصير والزلل حاصل من ابن آدم مهما اجتهد، فمن وقف على خطأ فليغفرنا  
به، وجزاه الله عنّا خيرًا، وكذلك من وقف على فائدة وتنبيه يستحق أن يذكر فليتحفنا به،  
وشكر الله له.

**وأقول أخيرًا:** جزء الله خيرًا كل من أعايني في التخريج، والتعليق على هذا الكتاب،  
سواء كان ذلك بالمقابلة، أو بالعثور على فائدة، أو بالتنبيه على ما يستحق التنبيه عليه،  
شكراً الله سعيهم، وعافاهم في الدنيا والآخرة.

هذا وأشكر أخانا الفاضل أبا أنس عصام بن عثمان القباطي على اعتمانه بهذا  
الكتاب، وتنسيقه، فأسأل الله أن يوفقه ويسدده، وأن يعصمه من الفتنة ما ظهر منها وما  
باطن.

وأشكر أخي المبارك المفضل الناصح الكريم، أبا خالد سرور بن أحمد بن معينض  
الوادعي على جهوده المتكررة معي في طلب العلم، وعلى نصائحه الغالية، وتوجيهاته  
الرشيدة، فأسأل الله جل وعلا أن يجزل له المثوبة، وأن يغفر له ولوالديه وأهله، وأسئلته  
جل وعلا أن يبارك له فيما رزقه وأعطاه، وأن يسدده، وأن يقيه فتنة المحيا والممات.

وكذلك أسأل الله جل وعلا أن يغفر لجميع مشايخي، وأن يحفظهم، ويسددهم،  
ويغافلهم في الدنيا والآخرة، ولا سيما شيخنا مقبل بن هادي الوادعي رحمه الله الذي كان  
سبباً في هدايتنا، وعلّمنا، وصبر علينا، فغفر الله له، وأسكنه في الفردوس الأعلى، ثم شيخنا  
الناصح الأمين يحيى بن علي الحجوري الذي قام على دار الحديث بدماج قياماً يشكر  
عليه، فشكر الله له، وغفر له.

وأسأل الله عزوجل أن يغفر لي، ولوالدي، ولسائر المسلمين، وأسأله جل وعلا أن يجعل ما كتبته خالصاً لوجهه، وأن ينفعني به في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَبِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

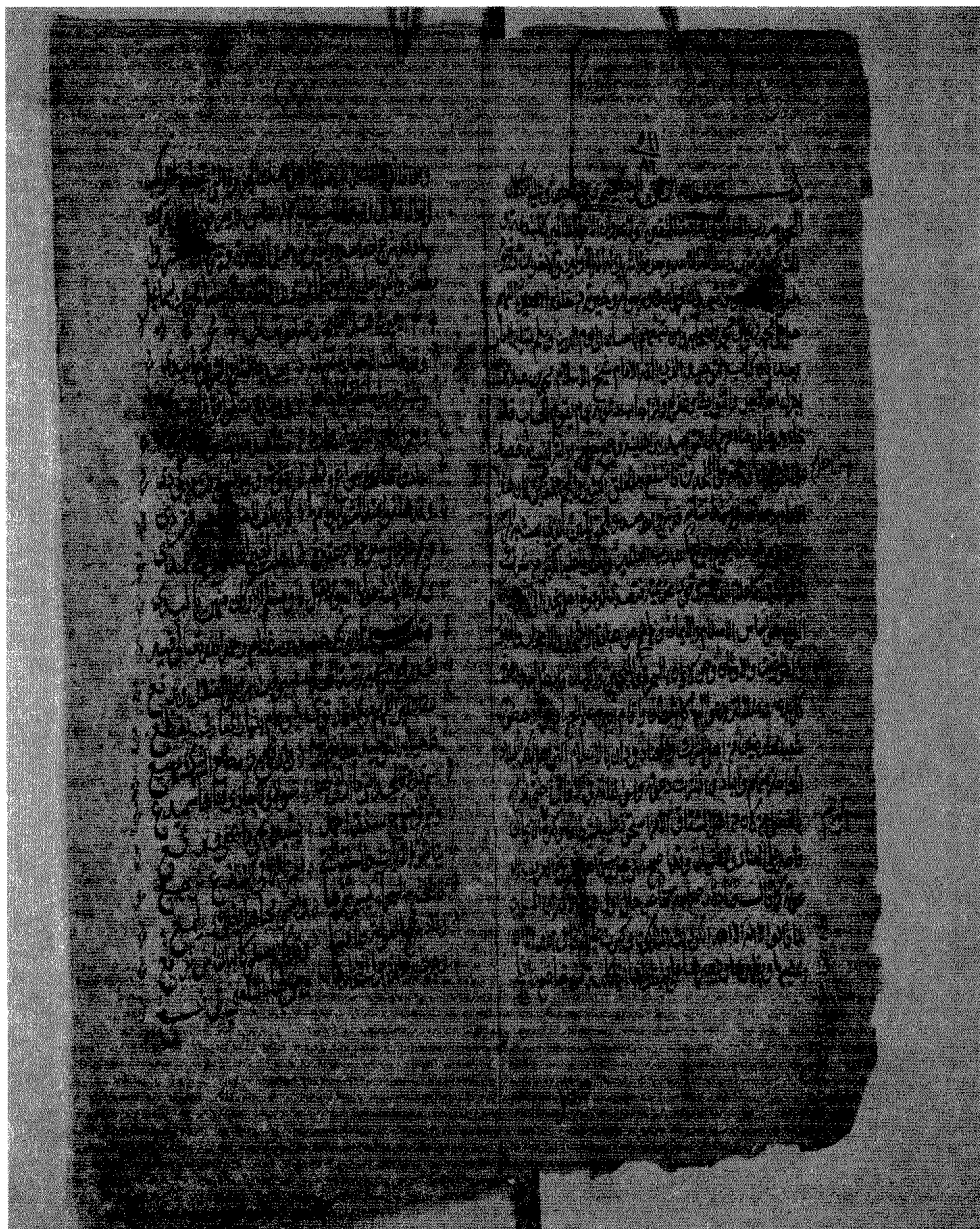
كتبه /أبو عبد الله محمد بن حلبى بن حزم الفضلى  
بوح اللائين المؤلف (٢٩/ بماوى الآخر/ ٤٣٠) ١٤٠١ هـ برواية الحدیث بدمج حرسها اللهم

صورة الصفحة الأولى من المخطوطة الأولى

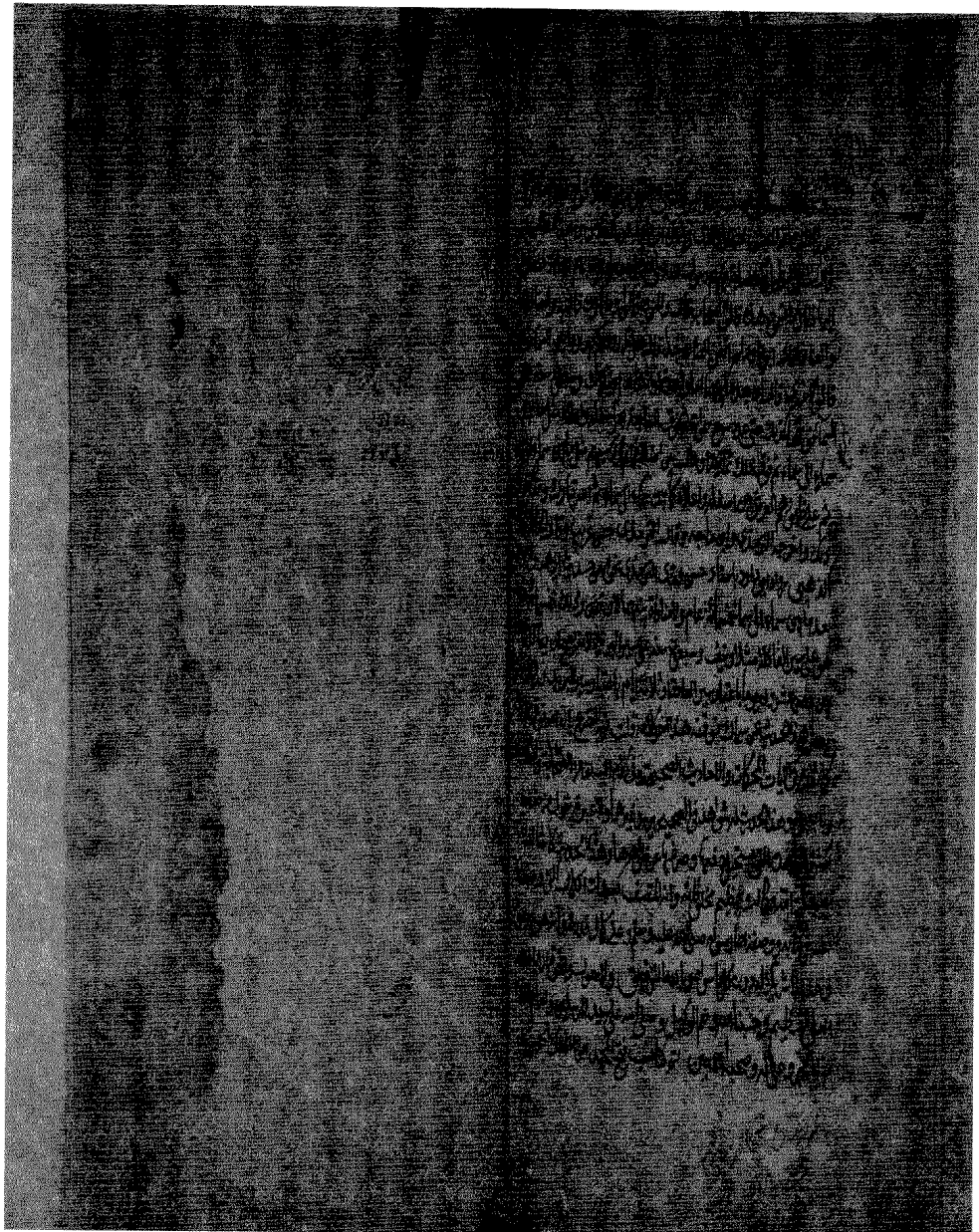
صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة الأولى

1

صورة الصفحة الأولى من المخطوطة الثانية



صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة الثانية



## مُقَدَّمةُ الْمُؤَلِّف

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَبِهِ نَسْتَعِينَ [وَعَلَيْهِ التَّكْلَانُ].<sup>(١)</sup>

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، كالمبتدعة والمشركين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، إله الأولين والآخرين، وقيوم السماوات والأرضين، وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله، وخيرته من خلقه أجمعين، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً.

أما بعد:

فإن كتاب التوحيد - الذي ألفه الإمام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب [أجزل]<sup>(٢)</sup> الله له الأجر والثواب، وغفر له ولمن أجاب دعوته يوم يقوم الحساب - قد جاء بديعاً في معناه، من بيان التوحيد ببراهينه، وَجَمِيعُ جُمَلٍ من أدلةه [لإيضاحه وتبيينه]<sup>(٣)</sup>؛ فصار علماً للموحدين، وحججاً على الملحدين، فانتفع به الخلق الكثير، والجم الغفير؛ فإن هذا الإمام وَلِلَّهِ [في]<sup>(٤)</sup> [مبتدأ]<sup>(٥)</sup> نشأته قد شرح الله صدره للحق المبين، الذي بعث [الله]<sup>(٦)</sup> به المرسلين، من إخلاص العبادة بجميع أنواعها لله رب

(١) ساقط من النسخة [أ].

(٢) في [أ]: أعظم.

(٣) في [أ]: لتبينه.

(٤) ساقط من النسخة [أ].

(٥) في [أ]: مبدأ.

(٦) ساقط من النسخة [ب].

العالمين، وإنكار ما [كان]<sup>(١)</sup> عليه الكثير من شرك المشركين، فأعلى الله همنه، وقوى عزيمته، فتصدى لدعوة أهل نجد إلى التوحيد، الذي هو أساس الإسلام والإيمان، ونهاهم عن عبادة الأشجار، والأحجار، والقبور، والطواحيت، [والأوثان]<sup>(٢)</sup>، وعن الإيمان بالسحر، والمنجمين، والكهان، فأبطل الله بدعوته كل بدعة وضلاله يدعو إليها كل شيطان، وأقام الله به عَلَمَ الجهد، وأدحض به شبه المعارضين من أهل الشرك والعناد، ودان بالإسلام أكثر أهل تلك البلاد، الحاضر منهم والباد، وانتشرت دعوته ومؤلفاته في الآفاق، حتى أفرأى له بالفضل من كان من أهل الشقاق، إلا من استحوذ عليه الشيطان، وكرهه إليه الإيمان، فأصر على العناد والطغيان.

وقد أصبح أكثر أهل جزيرة العرب بدعوته، كما قال قاتادة حَدَّثَنَا عن حال أول هذه الأمة: إن المسلمين لما قالوا: (لا إله إلا الله) أنكر ذلك المشركون وكبرت عليهم، [وضاق بها إبليس وجندوه]<sup>(٣)</sup>، فأبى الله إلا أن يمضيها ويظهرها، وينصرها على من ناوأها<sup>(٤)</sup>، إنها كلمة من خاصم بها فَلَجَ، ومن قاتل بها ثُصْرَ، إنما يعرفها أهل هذه الجزيرة [من المسلمين]<sup>(٥)</sup> التي يقطعها الراكب في ليالٍ قلائل، ويسير الراكب في فئام من الناس،

(١) ساقط من النسخة [ب].

(٢) في [أ]: من الأوثان.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٤) صحيح. أخرجه ابن جرير في تفسير سورة الشورى عند قوله تعالى: «كَبَرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ» [الشورى: ١٣]، وهو من طريق: سعيد بن أبي عروبة، عن قاتادة، وسعيد لم يسمع التفسير من قاتادة. قاله يحيى القطان كما في «مقدمة الجرح والتعديل» (ص ٢٤٠)، لكن سعيد بن أبي عروبة من أثبت الناس في قاتادة؛ فالذي يظهر أنه أخذ التفسير من كتب قاتادة، أو من بعض الثقات؛ لذلك قال الإمام أحمد حَدَّثَنَا: حفظ تفسير قاتادة. انظر: «موسوعة أقوال أحد» (٤٢/٢-٤٣)، فالذى يظهر أنَّ الأثر صحيح، ولا عبرة ببنفي السَّمَاع؛ لأنَّه قد حفظ التفسير، سواء من كتبه، أو من كتب بعض التلاميذ.

(٥) ساقط من النسخة [ب].

لا يعرفونها ولا يقررون بها.

[وقد شرح الله<sup>(١)</sup>] صدور كثير من العلماء لدعوته، وسُرُّوا واستبشروا بطلعته، وأثروا عليه نثراً ونظمًا، فمن ذلك ما قاله عالم صنعاء: محمد بن إسماعيل الأمير [في]  
هذا الشيخ رحمه الله تعالى [شَعْرًا]<sup>(٣)</sup>:

يعيد لنا الشرع الشرييف بما يُبدي  
ومبتدع منه، فوافق ما عندي  
مشاهد، ضل الناس فيها عن الرشد  
يغوث وودًّا، بئس ذلك من ودًّا  
كما يهتف المضطرب بالصمد الفرد<sup>(٤)</sup>  
أهلت لغير الله جهراً على عمد  
ومستلم [الأركان]<sup>(٥)</sup> منها بالآيدي<sup>(٦)</sup>

وقد جاءت الأخبار عنه بأنه  
وينشر جهراً ما طوى كل جاهل  
ويعمّر أركان الشريعة هادماً  
أعادوا بها معنى سواع ومثله  
[وقد]<sup>(٧)</sup> هتفوا عند الشدائد باسمها  
وكم عقرروا في سوحها من عقيرة  
وكم طائف حول القبور مُقبِّل

وقال شيخنا [عالم الإحساء]<sup>(٨)</sup> أبو بكر حسين بن غنام رحمه الله تعالى فيه:

(١) في [أ]: فقد انشرحت.

(٢) في [أ]: عن.

(٣) ساقط من النسخة [ب].

(٤) في [أ]: وكم، والمثبت من [ب]، ومن الديوان.

(٥) الفرد جاء ذكره من أسماء الله في ذاك الحديث الطويل الذي فيه سرد الأسماء، وهو مدرج من بعض الرواية، وهو حديث ضعيفٌ سيأتي إن شاء الله تحريره في الكتاب حيث ذكره الشارح في باب (٥٠)، فعلٌ هذا يتوقف في تسمية الله تعالى بالفرد؛ فلا يُقال هو من أسمائه، ولا يُقال هو ليس من أسمائه، بل يُقال: لم يثبت فيه دليل أنه من أسمائه. وأما من حيث الإخبار؛ فهو فردٌ: بمعنى أنه واحد؛ فلا يأس أن يُذكر من باب الإخبار، فلا انتقاد إذن على الصناعي رحمه الله.

(٦) ساقط من [ب].

(٧) هذه الآيات قطعة من قصيدة طويلة أثني بها الصناعي رحمه الله على شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، ومطلعها: سلامٌ على نجدٍ ومن حلٍ في نجدٍ وإن كان تسليمي على البعد لا يُجدي

راجع «الديوان» (ص ١٢٩ - ١٢٨).

(٨) ساقط من النسخة [ب].

(٩) له ترجمة في كتاب «عنوان المجد في تاريخ نجد»، قال عنه: كانت له اليد الطولى في معرفة العلم =

بوقت به يُعلىُ الضلال ويرفع  
وعام بتيار المعارف يقطع  
وأوهى به من مطلع الشرك مهيع<sup>(١)</sup>  
سواه ولا حاذى فناها سَمِيْدَع<sup>(٢)</sup>  
يُشيد ويُحيي ما تَعَفَّى، ويرفع  
أمرنا إليها في التنازع نرجع  
وأنسى مُحِيَاها يُضيء ويلمع<sup>(٣)</sup>  
وقد كان مسلوكاً به الناس تربع<sup>(٤)</sup>  
وَحْقَّ لَهَا بِالْأَلْمَعِي<sup>(٥)</sup> ترفع  
 وأنواره فيها اتضيء وتلمع

لقدر رفع المولى به رُتبة الهدى  
سقاه نمير<sup>(٦)</sup> الفهم مولاه فارتوى  
فأحيا به التوحيد بعد اندراسه  
سما ذروة المجد التي ما ارتقى لها  
وشَمَرَ في منهاج سنة أَمَد  
يُناظر بالآيات والسنة التي  
فأضحت به السمحاء يَسُمُّ ثَغْرُهَا  
وعاد به نهج الغواية طامسا  
وَجَرَّت به نجد ذيول افتخارها  
فآثاره فيها سَوَامِ سَوَافِر<sup>(٧)</sup>

وأما كتابه المذكور فموضوعه في بيان ما بعث الله به رسلاه، من توحيد العبادة، وبيانه  
بالأدلة من الكتاب والسنة، وذكر ما ينافي من الشرك الأكبر، أو ينافي كماله الواجب، من  
الشرك الأصغر ونحوه، وما يقرب من ذلك أو يوصل إليه.

وقد تصدّى لشرحه حفيده المصنف، وهو الشيخ سليمان بن عبد الله رحمه الله، فوضع  
عليه شرحاً أجاد فيه وأفاد، وأبرز فيه من البيان ما [يجب]<sup>(٨)</sup> أن يطلب منه ويراد، وسماه

= وفنونه، وله معرفة في الشعر، والثر، وصنف مصنفات، توفي سنة (١٢٥٥هـ).

(١) النمير: هو الماء الزاكي الناجع في الري. «لسان العرب».

(٢) طريق مهيع: واسع، واضح، بَيِّن. «لسان العرب».

(٣) السَّمِيْدَعُ: بفتح السين، وبالdalel المهملة هو الكريم، السيد، الجميل، الجسيم، الشجاع. «لسان العرب».

(٤) التربع: مأْخوذٌ من الرَّبْعَةِ، يُطلق على الوقوف، والاحتباس على الشيء، ويطلق على السير الشديد. «لسان العرب».

(٥) الألْمَعِي: هو الذاهبي الذي يتظن الأمور فلا يخطئ. «لسان العرب».

(٦) جمع سائمة، أي: أنَّ آثاره ترتع، بمعنى يستفيد الناس من آثاره. «لسان العرب».

(٧) جمع سافرة، بمعنى: آثاره ظاهرة.

(٨) في النسخة [ب]: يحب.

”تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد“، وحيث أطلق: (شيخ الإسلام) فالمراد به: أبو العباس أحمد بن عبد الرحيم بن عبد السلام ابن تيمية، و(الحافظ) فالمراد به أحمد ابن حجر العسقلاني.

ولما قرأت شرحة رأيته [قد<sup>(١)</sup>] أطنب في مواضع، وفي بعضها تكرار يستغنى بالبعض منه عن الكل، ولم يكمله، فأخذت في تهذيبه وتقريبه وتمكيله، وربما أدخلت فيه بعض القول المستحسن تتميماً للفائدة وسميتها ”فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد“.

والله أسأل أن ينفع به كل طالب للعلم ومستفيد، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، ومؤصلاً من سعيه إلى جنات النعيم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

---

(١) ساقط من [ب].

قال المصنف رحمه الله: بسم الله الرحمن الرحيم.

ش/ ابتدأ كتابه بالبسملة؛ اقتداءً بالكتاب العزيز، وعملاً بحديث: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم؛ فهو أقطع» آخرجه ابن حبان من طريقين.<sup>(١)</sup>

قال ابن الصلاح: والحديث حسن.

ولأبي داود، وابن ماجه: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد لله، أو بالحمد؛ فهو أقطع»، ولأحمد: «كل أمر ذي بال لا يفتح بذكر الله؛ فهو أبتر أو أقطع»، وللدارقطني عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بذكر الله؛ فهو أقطع».<sup>(٢)</sup>

والمصنف رحمه الله قد اقتصر في بعض نسخه على البسملة؛ لأنها من أبلغ الثناء والذكر؛ وللحديث المتقدم، وكان النبي صلوات الله عليه يقتصر عليها في مراسلاتة، كما في كتابه لهرقل عظيم الروم. ووقع لي نسخة بخطه رحمه الله بدأ فيها بالبسملة، وثنت بالحمد والصلاحة على النبي صلوات الله عليه.

(١) ضعيف جداً. الحديث بهذا اللفظ شديد الضعف، في سنته: أحمد بن محمد بن عمران المعروف بابن الجندى، اتهمه ابن الجوزي بالوضع كما في «لسان الميزان»، وهذا الحديث لم يخرجه ابن حبان بهذا اللفظ، وإنما أخرجه برقم (١، ٢) بلفظ: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بحمد الله...» الحديث، وإنما أخرجه باللفظ السابق الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوى والسامع» برقم (١٢١٠)، والسبكي في «طبقات الشافعية» (١٢/١)، وغيرهما.

(٢) ضعيف. أخرجه أبو داود برقم (٤٨٤٠)، وابن ماجه (١٨٩٤)، وأحمد (٣٥٩/٢)، والدارقطني (١٢٩/١)، وابن حبان (١، ٢)، وكل هذه الألفاظ من طريق قرعة بن عبد الرحمن عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وقرة ضعيف، وخالفه الحفاظ فرووه عن الزهري مرسلاً عن النبي صلوات الله عليه، فالموصول منكر؛ لأنَّ الضعيف خالف الثقات، منهم: يونس، وشعيب بن أبي حزة، وعقيل، وغيرهم، ورجح المرسل أبو داود، والدارقطني، وغيرهما، ولعل الاختلاف في ألفاظه من قرعة بن عبد الرحمن؛ لأنَّه ضعيف. تنبئه: رواية أبي داود: « فهو أجدم».

وآلها، وعلى هذا فالابتداء بالبسملة حقيقي، وبالحمدلة نسيبي إضافي، أي: بالنسبة إلى ما بعد الحمد يكون مبدواً به.

والباء في (بسم الله) متعلقة بمحذف، اختار كثير من المتأخرین كونه فعلاً خاصاً [متاخراً، أما كونه فعلاً؛ فلأن الأصل في العمل للأفعال، وأما كونه خاصاً]<sup>(١)</sup>؛ فلأن كل مبتدئ بالبسملة في أمر يضمّر ما جعل البسملة مبدأ له.

وأما كونه متاخراً؛ فدلالة على الاختصاص، [ولأنه]<sup>(٢)</sup> أدخل في التعظيم، وأوفق للوجود<sup>(٣)</sup>، ولأن أهـم ما يبدأ به ذكر الله تعالى.

وذكر العـلـامـةـ ابنـ الـقيـمـ الـثـالـثـةـ لـحـذـفـ الـعـاـمـلـ فـوـائـدـ:

منها: أنه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه غير ذكر الله. ومنها: أن الفعل إذا حذف صـحـ الـابـتـداـءـ بـالـبـسـمـلـةـ فيـ كـلـ عـلـمـ وـقـوـلـ، وـحـرـكـةـ؛ فـكـانـ الـحـذـفـ أـعـمـ. اـنـتـهـىـ مـلـخـصـاـ.<sup>(٤)</sup>

وباء (بـسـمـ اللهـ) للـمـصـاحـبةـ. وـقـيلـ: لـلـاسـتعـانـةـ. فـيـكـونـ التـقـدـيرـ: (بـسـمـ اللهـ أـوـلـفـ حـالـ<sup>(٥)</sup> كـوـنـيـ مـسـتـعـيـنـاـ بـذـكـرـهـ، مـتـبـرـگـاـ بـهـ)، وـأـمـاـ ظـهـورـهـ فـيـ «ـأـفـأـ بـاسـمـ رـبـكـ»ـ[الـعـلـقـ: ١]ـ وـفـيـ «ـبـسـمـ اللهـ مـجـراـهـاـ وـمـرـسـاهـاـ»ـ[هـودـ: ٤١]ـ؛ فـلـأـنـ الـمـقـامـ يـقـضـيـ ذـلـكـ كـمـاـ لـاـ يـخـفـيـ.

والـاـسـمـ مشـتـقـ مـنـ السـمـوـ، وـهـوـ الـعـلـوـ. وـقـيلـ: مـنـ الـوـسـمـ، [وـهـوـ]<sup>(٦)</sup> الـعـلـامـةـ؛ لـأـنـ كـلـ

(١) ما بين المعقوفين ساقط من النسخة [أ].

(٢) زيادة يقتضيها السياق.

(٣) الذي يظهر - والله أعلم - أنه يريد: أن تقديم الاسم أعظم بركة؛ فيكون ذلك أعظم تحقيقاً لوجود المطلوب.

(٤) انظر: «ـبـدـائـعـ الـفـوـائـدـ»ـ(١/٢٥).

(٥) في [أ]: حالة.

(٦) في [أ]: وهي.

ما سُميَ فقد نوه باسمه ووسم<sup>(١)</sup>.

قوله: (الله).

**قال الكسائي، والفراء: أصله الإله، حذفوا الهمزة، وأدغموا اللام في اللام، فصارتا لاماً واحدةً مشددةً مفخمةً.**

**قال [العلامة] ابن القيم حَفَظَهُ اللَّهُ: الصحيح أنه مشتق، وأن أصله الإله، كما هو قول سيبويه وجمهور أصحابه إلا من شذ، وهو الجامع لمعنى الأسماء الحسنة، والصفات العلية<sup>(٢)</sup>، والذين قالوا بالاشتقاق إنما أرادوا أنه دال على [صفة]<sup>(٣)</sup> له تعالى، وهي الإلهية، كسائر اسمائه الحسنة، كالعليم، والقدير، والسميع، والبصير، ونحو ذلك؛ فإن هذه الأسماء مشتقة من مصادرها بلا ريب، وهي قديمة<sup>(٤)</sup>، ونحن لا نعني بالاشتقاق إلا أنها ملائقةً لمصادرها في اللفظ والمعنى، لأنها متولدةً منه تولد الفرع من أصله. وتسمية النهاة للمصدر والمشتق منه: (أصلاً وفرعاً)، ليس معناه أن أحد هما متولدةً من الآخر، وإنما هو**

(١) القول بأنه مشتق من السمو أظهره، وهو قول البصريين، والثاني قول الكوفيين، والذي يدل على أنه مشتق من السمو قوله: (سميته)، ولا تقول: (وسمته)، وكذلك تقول في الجمع (أسماء)، ولا تقول: (أوسام)، وتقول في التصغير: (سمى)، ولا تقول: ( وسيم)، ويقال لصاحبها: (مسمي)، ولا يقال: (موسوم)، وهذا هو ترجيح شيخ الإسلام كما في «الفتاوى» ٦/٢٠٧.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) لفظ (الله) جمع معانى الأسماء الحسنة، والصفات العلية؛ لأن لفظ الجلالية اشتمل على صفة الإلهية، وهي العبودية، وهو يتضمن جميع الأسماء الحسنة، والصفات العلية؛ لأنه لا يستحق العبودية إلا من كان كامل الأوصاف المتعلقة به، سواء بذاته، أو المتعددة إلى الغير فـ(الله) يستلزم جميع صفات الكمال، فلا يستحق العبودية وهو ميت ليس بحي، أو جاحد ليس بعالم... .

(٤) في [أ]: أنه صفة.

(٥) ليس المراد بأن (الله) مشتق من الألوهية: أنَّ اسم الله اشتقت من المصدر، ولم يكن سمي به؛ فهذا غير صحيح، بل الله لم ينزل يسمى به أبداً، فهو أول، وأسماؤه أولية؛ فإنه لم يسم باسم لم يكن يسمى به، ولكن المقصود بأنه مشتق أنه يلاقي مصادر وأفعالاً من جنس حروفه كما سيذكر ابن القيم حَفَظَهُ اللَّهُ.

باعتبار أن أحد هما يتضمن الآخر وزيادة.<sup>(١)</sup>

قال أبو جعفر بن جرير: (الله) أصله (الإله) أسقطت الهمزة التي هي فاء الاسم، فاللتقت اللام التي هي عين الاسم، واللام الزائدة، وهي ساكنة، فأدغمت في الأخرى، فصارتا في اللفظ لاماً واحدة مشددة<sup>(٢)</sup>، وأما تأويل (الله)، فإنه على معنى ما روي لنا عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، قال: هو الذي يأله كل شيء ويعبد كل خلق. وساق بسنده عن الضحاك عن عبد الله بن عباس قال: الله ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين.<sup>(٣)</sup> فإن قال لنا قائل: وما دل على أن الألوهية هي العبادة؟ وأن الإله هو المعبد، وأن له أصلاً في فعلٍ ويفعل؟ وذكر بيت رؤبة بن العجاج:

**اللَّهُ دُرُّ الْغَانِيَاتِ الْمُدَدِّةِ سَبَّحَنَ وَاسْتَرْجَعَنَ مِنْ تَأْلِهِ**<sup>(٤)</sup>

يعني: من تعبدني وطلبني الله بعملي.

ولا شك أن التأله التفعل، من الله يأله، وقد جاء منه مصدر يدل على أن العرب قد نطقوا منه<sup>(٥)</sup> بفعل يفعل غير زيادة، وذلك ما حدثنا به سفيان بن وكيع، وساق السند إلى ابن عباس أنهقرأ «ويندرك وإلاهتك» قال: عبادتك. ويقول: [إنه كان يعبد ولا يعبد].<sup>(٦)</sup>

وساق بسند آخر عن ابن عباس (ويندرك وإلاهتك)، قال: <sup>(٧)</sup> إنما كان فرعون يعبد

(١) انظر: «بدائع الفوائد» (١/٢٢-٢٣).

(٢) في [أ]، و[ب]: انتهى. ولم نشتبها؛ لأن الكلام ما زال لابن جرير لم ينته بعد.

(٣) ضعيف. ذكره ابن جرير عند تفسير البسمة من سورة الفاتحة، وفيه: بشر بن عمارة، وهو ضعيف، وكذلك الضحاك بن مزاحم لم يسمع من ابن عباس رضي الله عنهما.

(٤) المدد: جمع ماده، وهو المادح، والتَّمَدْدُه التمدح كما في «الصحاح» و«السان العربي».

(٥) في [أ]: نطقته.

(٦) صحيح. هذا الأثر أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم في تفسير سورة الأعراف عند الآية: [١٢٧]، ولهم خمس طرق، اثنان منها صحيحان.

(٧) ما بين المعقوقين ساقط من [أ].

ولا يعبد. وذكر مثله عن مجاهد<sup>(١)</sup>، فقد بين قول ابن عباس ومجاهد أن (أله) عبد، وأن (الإلهة) مصدره، وساق حديثاً عن أبي سعيد مرفوعاً «إن عيسى عليه السلام أسلمته أمه إلى الكتاب ليعلمه، فقال له المعلم: اكتب [بسم الله]<sup>(٢)</sup>، فقال عيسى: أتدرى ما الله؟ الله إله الآلة».<sup>(٣)</sup> آه<sup>(٤)</sup>.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: لهذا الاسم الشريف عشر خصائص لفظية.... ثُمَّ قال، وأما خصائصه المعنوية فقد قال أعلم الخلق به عليه السلام: «لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(٥)</sup>، وكيف تُحصي خصائص اسم لمسماه كل كمال على الإطلاق، وكل [مدح و]<sup>(٦)</sup> حمد، وكل ثناء وكل مجد، وكل إجلال، وكل [كمال]<sup>(٧)</sup>، وكل عز وكل جمال، وكل خير وإحسان، وجود، وفضل، وبر، فله ومنه، فما ذكر هذا الاسم في قليل إلا كثره، ولا عند خوف إلا أزاله، ولا عند كرب إلا كشفه، ولا عند همٌ وغمٌ إلا فرجه، ولا عند ضيق إلا وسّعه، ولا تعلق به ضعيف إلا أفاده القوة، ولا ذليل إلا أناله العز، ولا فقير إلا أصاره غنياً، ولا مستوحش إلا آنسه، ولا مغلوب إلا أيده ونصره، ولا

(١) صحيح. أثر مجاهد أخرجه ابن جرير في تفسير آية [١٢٧] من سورة الأعراف، بإسناد صحيح.

(٢) في [أ]: الله.

(٣) موضوع. أخرجه ابن جرير في تفسير البسمة من سورة الفاتحة، وأخرجه كذلك ابن عدي في «الكامل» (٢٩٩/١)، وابن حبان في «المجرودين» (١٢٦-١٢٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٧/٢٥٢)، وفيه: إسماعيل بن يحيى بن عبيدة الله التيمي، كذاب، وضائع، وفي إسناده أيضاً: عطية العوفي، وهو ضعيف، ومدلس، والحديث ذكره ابن الجوزي في «الموضوعات» (٤١٤)، والشوكتاني في «الفوائد المجموعة» (٤٩٧).

(٤) راجع «تفسير الطبرى» (١/٥٤).

(٥) قطعة من حديث أخرجه مسلم برقم (٤٨٦) من حديث عائشة وليقط.

(٦) ساقط من [أ].

(٧) في [أ]: إكرام.

مضطرب إلا كشف ضره، ولا شريد إلا آواه. فهو الاسم الذي تكشف به الكربات، [وتنزل<sup>(١)</sup>] به البركات، وتجاب به الدعوات، وتقال به العثرات، وتستدفع به السيئات، وتستجلب به الحسنات، وهو الاسم الذي قامت به السماوات والأرض ، وبه أنزلت الكتب، وبه أرسلت الرسل، وبه شرعت الشرائع، وبه قامت الحدود، وبه شرع الجهاد، وبه انقسمت الخليقة إلى السعداء والأشقياء، وبه حقت الحاقة، ووقدت الواقعه، وبه وضعت الموازين القسط، ونصب الصراط، وقام سوق الجنة والنار.

وبه عبد رب العالمين وحمد، وبمحقه بعثت الرسل، وعنده السؤال في القبر، ويوم البعث والنشور، وبه الخصام، [وإليه]<sup>(٢)</sup> المحاكمة، وفيه الموالة والمعادة، وبه سعد من عرقه وقام بمحقه، وبه شقي من جهله وترك حقه؛ فهو سر الخلق والأمر، وبه قاما ثبتنا، وإليه انتهينا، فالخلق به وإليه ولأجله، فما وجد خلق، ولا أمر، ولا ثواب، ولا عقاب إلا مبتدئاً منه متنهياً إليه، وذلك موجه ومقتضاه: «رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ» [آل عمران: ١٩١] إلى آخر كلامه وَهُوَ عَلَيْهِ.

**قوله:** (الرحمن الرحيم).

قال ابن جرير: حدثني السري بن يحيى، حدثنا عثمان بن [زفر]<sup>(٤)</sup>، سمعت [العرزمي]<sup>(٥)</sup> يقول: «الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»<sup>(٦)</sup> قال: الرحمن بجميع الخلق، والرحيم بالمؤمنين.<sup>(٧)</sup>

(١) في [أ]: وتنزل.

(٢) في [أ]: وبه.

(٣) لم أقف على مصدر هذا النص من كلام ابن القيم وَهُوَ اللَّهُ.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) في [أ]: العزرمي، وفي [ب]: الغزرمي، والذي أثبتته هو الصواب كما في كتب التراجم.

(٦) ساقط من [ب].

(٧) الأثر حسن. أخرجه ابن جرير (١/٥٥)، وإن كان العزرمي وهو محمد بن عبيد الله شديد الضعف، =

وساق بسنده عن أبي سعيد -يعني الخدري- قال: قال رسول الله ﷺ: «إن عيسى ابن مريم قال: الرحمن: رحمن الآخرة والدنيا، والرحيم: رحيم الآخرة». <sup>(١)</sup>

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: [واسم]<sup>(٢)</sup> الله تعالى دالٌ على كونه مألوهاً معبوداً، يأله الخلائق؛ محبةً وتعظيمًا ومحضوعاً، ومفرعاً إليه في الحاجات والتواب، وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته [المتضمنين]<sup>(٣)</sup> لكمال الملك والحمد، وإلهيته وربوبيته ورحمانيته، وملكه مستلزم لجميع صفات كماله؛ إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس بحبي، ولا سميع، ولا بصير، ولا قادر، ولا متكلم، ولا [فعال]<sup>(٤)</sup> لما يريد، ولا حكيم في [أقواله]<sup>(٥)</sup> وأفعاله.

صفات الجلال والجمال أخص باسم (الله)، وصفات الفعل والقدرة والتفرد بالضر والنفع والعطاء والمنع ونفوذ المشيئة وكمال [القوة]<sup>(٦)</sup> وتدبير أمر الخلقة أخص باسم (الرب)، وصفات الإحسان والجود والبر والحنان والرأفة واللطف أخص باسم (الرحمن).

فالرحمن دالٌ على الصفة القائمة به سبحانه و(الرحيم) دالٌ على تعلقها بالمرحوم.

وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله تعالى: ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾ [الأحزاب: ٤٣]،

= لكن هذا من قوله، ولم يسنده.

(١) هذا الحديث هو قطعة من حديث عيسى عليه السلام المتقدم قريراً، وفيه: إسماعيل بن يحيى بن عبيد الله التيمي، وهو كذاب، وانظر «تفسير الطبرى» (٥٦/١).

(٢) في [ب]: واسمه.

(٣) في [ب]: المتضمنين.

(٤) في [أ]: فاعل.

(٥) ساقط من [أ].

(٦) في [أ]: القدرة.

**﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾** [التوبه: ١١٧]، ولم يجيء فقط (رحمن بهم).<sup>(١)</sup>

وقال، إن أسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت؛ فإنها دالة على صفات كماله، فلا تنافي فيها بين العلمية والوصفية، فالرحمن اسمه تعالى ووصفه، فمن حيث هو صفة جرى تابعاً لاسم الله، ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع، بل ورود الاسم العلم، كقوله تعالى: **﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾** [طه: ٥]. انتهى ملخصاً.<sup>(٢)</sup>

#### (١) الفرق بين الرحمن والرحيم:

اختلقو فيه على عدة معانٍ، وأصح ما قيل في هذه الفروق ما ذكره ابن القيم هنا.

**ومنهـم من قـال**، (الرحمن) ذو الرحمة العامة لجميع الخلائق بما يكفله لهم في الحياة وما يحتاجونه، و(الرحيم) ذو الرحمة الخاصة.

**ومنهـم من قـال**، (الرحمن)، أي: رحمن الدنيا والآخرة، و(الرحيم)، أي: في الآخرة.

**والراجـع**، هو القول الأول، وهو قول ابن القيم: أنَّ (الرحمن) دال على الصفة القائمة به سبحانه. و(الرحيم) دال على تعديها للمخلوقين.

وقول العززمي يُشكل عليه قوله تعالى: **﴿إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾** [البقرة: ١٤٣ / الحج: ٦٥]، فقد عدَّها إلى الناس عامة.

(١) من «مدارج السالكين» (١/٣٢-٣٣)، و«بدائع الفوائد» (١/٢٤).

قال المصنف حَمْدُ اللَّهِ: الحمد لله.

ش/ معناه: الثناء بالكلام<sup>(١)</sup> على [الجميل]<sup>(٢)</sup> على وجه التعظيم<sup>(٣)</sup>، فمورد هذه اللسان والقلب، والشكر يكون باللسان، والجنان، والأركان<sup>(٤)</sup>، فهو أعم من الحمد متعلقاً،

(١) قال ابن القيم حَمْدُ اللَّهِ في «بدائع الفوائد» (٩٥/٢): فإن الخبر عن المحسن إما متكرر أو لا؛ فإن تكرر فهو الثناء وإن لم يتكرر فهو الحمد؛ فإن الثناء مأخوذ من الثناء وهو العطف ورد الشيء بعضه على بعض، ومنه: ثبت التوبة، ومنه: الثناء في الاسم، فالمعنى متكرر لمحاسن من يثنى عليه مرة بعد مرة، ثم تأمل تنزيل قوله تعالى فيما رواه عنه رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ حين يقول العبد: «الحمد لله رب العالمين، فيقول الله: حمدني عبدي. فإذا قال: الرحمن الرحيم. قال: أنتي علیي عبدي»؛ لأنه كرر حمده. انتهى بتلخيص يسير.

وقال حَمْدُ اللَّهِ في (٩٣/٢): فالحمد إخبار عن محسن محمود مع حبه، وإجلاله، وتعظيمه. اهـ وقال شيخ الإسلام حَمْدُ اللَّهِ كما في «مجموع الفتاوى» (٣٧٨/٨): الحمد هو الإخبار بمحاسن محمود مع المحبة لها. اهـ

(٢) وقع في المطبوعات (الجميل الاختياري)، وقوله (الاختياري) ليس موجوداً في المخطوطتين.

(٣) قوله: (على الجميل)، أي: الأشياء الممدودة والجميلة. الاختياري: أخرج غير الاختياري، كالطول والقصر، والبياض والسوداد، والفقر والغنى، فلا يقل (أحمده على قصره، أو على طوله)؛ لأنها ليست من فعله. قوله: (على وجه التعظيم): أخرج ذكر المحسن على غير وجه التعظيم، وهو المدح، وبهذا قال ابن القيم حَمْدُ اللَّهِ كما في «بدائع الفوائد» (٩٣/٢).

(٤) شكر اللسان يكون بالثناء، وشكر القلب يكون بالاعتراف بالنعمة، والمحبة، والتعظيم، وشكر الأركان بطاعة الله عزوجل فيها، قال الشاعر:

أفادتكم النعماء مني ثلاثة  
يدٍ ولسانٍ والضمير المحجّبا

والأدلة على أن الأعمال تعتبر شكرًا:

١) قوله تعالى: «أَعْمَلُوا آلَّا دَاؤُدُّ شُكْرًا» [س:١٣].

٢) قوله تعالى: «فَإِذَا ذُكِرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُّرُونِ» [الفرق: ١٥٢].

٣) قوله تعالى: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَاتِنًا لِلَّهِ حَيْنًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* شَاكِرًا لِأَنْعَمِهِ» [التحل: ١٢١-١٢٠].

٤) حديث: «أَفَلَا أَكُونْ عَبْدًا شَكُورًا»، قال ذلك عليه الصلاة والسلام حين كان يقوم الليل حتى تتفطر قدماه، فقيل له: قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال ذلك. متفق عليه عن عائشة، والمعيرة بن شعبة جَمِيعًا.

وأخص سبباً؛ لأنَّه يكون في مقابلة النعمة، والحمد أعم سبباً وأخص مورداً؛ لأنَّه يكون في مقابلة النعمة وغيرها، فيبينهما عموم وخصوص وجهي، يجتمعان في مادةٍ وينفرد كل واحد عن الآخر في مادة.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: ، وصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ.

ش/ أصح ما قيل في معنى صلاة الله على عبده: ما ذكره البخاري رحمه الله عن أبي العالية قال: «صلاة الله ثناؤه عليه عند الملائكة»<sup>(٢)</sup>، وقرر ابن القيم رحمه الله، ونصره في كتابيه<sup>(٣)</sup> «جلاء الأفهام» و «بدائع الفوائد».

(١) يجتمع الحمد مع الشكر إذا ذكر المحسن مع التعظيم بلسانه مقابل نعمة، وينفرد الحمد عن الشكر إذا ذكر المحسن مع التعظيم بلسانه بدون مقابل لنعمة. وينفرد الشكر عن الحمد إذا شكر الله تعالى بحواره بطاعة ربه بها.

(٢) أولًا: الصلاة في اللغة هي الدعاء، وقيل: التعظيم. والله يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ﴾ [الأحزاب: ٥٦]، فصلاة الملائكة عليه معناها: الدعاء، كما في حديث: «إإنَّ الْمَلَائِكَةَ تَصْلِي عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مَصْلَاهُ تَقُولُ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ»، وأما صلاة الله على نبيه فقد ذكروا أثر أبي العالية الذي علقه البخاري في «صحيحه» في [باب (١٠)] من تفسير سورة الأحزاب، ووصله إسماعيل القاضي في «فضل الصلاة على النبي ﷺ» برقم (٩٥)، وفيه: أبو جعفر الرازي عيسى بن ماهان، الراจح ضعفه، والبخاري كأنه تسامح فيه من حيث أنه أثر، والعلماء قد يتسامرون في بعض الآثار نوعاً ما.

وعلى كُلِّ فضلاً الله على نبيه فُسِّرت بالغفرة والرحمة، وفسرت بثناء الله عليه عند الملائكة، وقد رد ابن القيم رحمه الله على من فسرها بالرحمة والمغفرة، أولًا: لأنَّه ليس هناك ارتباط في اللغة بين الصلاة، والرحمة، والمغفرة؛ فإنه لا يقال لمن رحم مسلماً، أو عفا عنه (إنه صلٰى عليه)، فقال: هذا ليس له أصل من اللغة. وثانياً: رد عليهم بأنَّ الله قد فرق بين الرحمة وصلاته كما قال تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ﴾ [البرة: ١٥٧]، وأيضاً: صلاة الله تكون على الأنبياء والمؤمنين، وأما الرحمة فإنها تسع كل شيء كما قال تعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلُّ شَيْءٍ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، وله ردود أخرى، فيراجع «جلاء الأفهام» (ص ١٥٩ -).

والصحيح أنَّ معناها ثناء الله عليه في الملايين الأعلى؛ لأنَّ الصلاة تأتي بمعنى الثناء كما قرره ابن القيم، ولا يمكن أن نقول: إنَّ معناها الدعاء.

(٣) في المخطوطتين: (كتابه) والمثبت أقرب.

قلت: وقد يراد بها الدعاء،<sup>(١)</sup> كما في «المسند» [عن]<sup>(٢)</sup> عليٌ مرفوعاً: «الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه: اللهم اغفر له اللهم ارحمه».<sup>(٣)</sup>

**قوله:** (وعلى آله).

أي: أتباعه على دينه، نص عليه الإمام أحمد هناء<sup>(٤)</sup> وعليه أكثر الأصحاب، وعلى هذا فيشمل الصحابة وغيرهم من المؤمنين.

(١) يُراد بها الدعاء في غير إضافتها إلى الله تعالى، وأما عند إضافتها إلى الله فلا يصح أن يُقال يُراد بها الدعاء.

(٢) في [آ]: من حديث.

(٣) صحيح لغيره. أخرجه أحمد (١٤٤/١)، وفيه: عطاء بن السائب مختلطٌ، ولكن له شاهد في «الصحيحين»، وهو حديث أبي هريرة رض: «الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه الذي صلوا فيه، تقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه»، أخرجه البخاري برقم (٦٥٩)، ومسلم برقم (٢٧٢) من [كتاب المساجد]، وكان الأولى أن يذكره المؤلف بدل حديث علي رض.

(٤) اختلفوا في الآل على أقوال:

❖ ف منهم من فسره بالأتباع لدينه إلى يوم القيمة، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿إِلَّا آلُ لُوطٍ نَجَّيْنَاهُمْ بِسَحْرِهِ﴾ [القرآن: ٣٤]، و قوله تعالى: ﴿أَذْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ [غافر: ٤٦].

❖ و منهم من فسره بأنهم الذين تحرم عليهم الصدقة، وهم: بنو هاشم، وبنو عبد المطلب على قول بعض العلماء.

❖ ومنهم من قال: هم أزواجهم، وذراته؛ لحديث: «اللهم صل على محمد، وأزواجه، وذراته» الحديث، انظر «جلاء الأفهام» (ص ٢٣٦ - ٢٣٧).

والراجح أنَّ الآل قد يُراد به من تحرم عليهم الصدقة كما في حديث: «إنها لا تحل لآل محمد»، وقد يراد به أتباعه. ومادام أنه يتحمل لها عدة احتمالات؛ فيحمل قول المصنف هنا على الأعم، وهم أتباعه على دينه، فيشمل أزواجاً، وقرباته المؤمنين منهم، ويشمل من اتبعه على دينه من المؤمنين كافة، وهذا هو ترجيح ابن عثيمين رحمه الله.

وإذا ذكر مع الآل الأتباع فهنا يخص الآل بقرباته، وأهل بيته المؤمنين منهم فقط، حتى قال الشاعر:

آل النبي هم أتباع ملته من الأعاجم والسودان والعرب  
لو لم يكن آله إلا قرباته صلى المصلي على الطاغي أبي لهب

والبيت الثاني للشاعر فيه نظر؛ فإن القائلين بأنَّ آله هم قرباته يقولون: الصلاة تكون للصالحين منهم دون الكافرين، ومنهم من يقول: هم المؤمنون من قرباته.

## كتاب التوحيد

قال المصنف رحمه الله: كتاب التوحيد.

ش / كتاب: مصدر كتب يكتب كتاباً، وكتابة، وكتباً، ومدار المادة على الجمع.

ومنه: تكتب بنو فلان، إذا اجتمعوا، والكتيبة لجماعة الخيل، والكتابة بالقلم؛ لاجتماع الكلمات والحروف، وسمى الكتاب كتاباً؛ لجمعه ما وضع له.

والتوحيد نوعان: <sup>(١)</sup> توحيد في المعرفة والإثبات، وهو توحيد الربوبية والأسماء

(١) التوحيد في اللغة: مصدر وحد يوحد توحيداً.

وفي الشرع: إفراد الله عزوجل بألوهيته، وربوبيته، وأسمائه، وصفاته.

فتوحيد الألوهية: إفراد الله تعالى بالعبادة. وتوحيد الربوبية: إفراد الله تعالى بأفعاله. وتوحيد

الأسماء والصفات: إثبات ما أثبته الله لنفسه، أو نبيه في سنته، ونفي ما نفاه عنه من غير تمثيل، ولا تكليف، ولا تعطيل، ولا تحريف.

فائدة، أول من قسم التوحيد إلى هذه الثلاثة الأقسام:

وجد في كلام المتقدمين من العلماء ذكر الأقسام الثلاثة، وأما التنصيص على تقسيمه إلى ثلاثة أقسام فهو باستقراء أدلة الكتاب والسنة، ولم يوجد عند المتقدمين من عصر الصحابة ومن بعدهم هذا التقسيم الثلاثي صريحاً، لكن جاء متأخراً من باب تقرير فهم الآيات؛ فهو ليس تقسيماً مبتدعاً غير شرعي، وإنما هو بيان لأدلة الكتاب والسنة، ومن أشهر من ذكر هذه الأقسام شيخ الإسلام، وابن القيم رحمهما الله.

قال الشيخ بكر أبو زيد رحمه الله كما في كتاب "التحذير من مختصرات الصابوني في التفسير" (ص ٣٠): هذا التقسيم الاستقرائي لدى متقدمي علماء السلف أشار إليه ابن منده، وابن جرير الطبراني، وغيرهما، وقرر شيخنا الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وقرره الزبيدي في "تاج العروس"، وشيخنا الشنقيطي في "أضواء البيان" في آخرین رحم الله الجميع، وهو استقراء تام لنصوص الشرع، وهو مطرد لدى أهل كل فن، كما في استقراء النحاة كلام العرب إلى اسم، وفعل، وحرف، والعرب لم تتفه بهذا، ولم يتعجب على النحاة في ذلك عاتب، وهكذا غيره من أنواع الاستقراء. اهـ  
قلت: وأشار إلى ذلك أيضاً الطحاوي في أول "عقيدته" حيث قال: تقول في توحيد الله - معتقدين =

بِتَوْفِيقِ اللَّهِ- إِنَّ اللَّهَ وَاحِدٌ لَا شَرِيكَ لَهُ وَلَا شَيْءٌ مِثْلُهُ، وَلَا شَيْءٌ يُعْجِزُهُ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُهُ، قَدِيمٌ بِلَا ابْتِدَاءٍ دَائِمٌ بِلَا انْتِهَاءٍ، لَا يَفْنِي وَلَا يَبْدِي، وَلَا يَكُونُ إِلَّا مَا يُرِيدُ، لَا تَبْلُغُهُ الْأَوْهَامُ، وَلَا تُدْرِكُهُ الْأَفْهَامُ وَلَا يُسْبِهُ الْأَنْتَامُ، حَيٌّ لَا يَمُوتُ، قَيُّومٌ لَا يَنَامُ، خَالِقٌ بِلَا حَاجَةٍ، رَازِقٌ بِلَا مُؤْتَهٍ. اهـ

و أشار إلى ذلك أيضًا ابن حبان في «مقدمة كتابه» روضة العقلاء ونزهة الفضلاء»، حيث قال: الحمد لله المفرد بوحدانية الألوهية، المتعزز بعظمته الربوبية، القائم على نفوس العالم بأجالها، والعالم بتقبلها وأحوالها، المان عليهم بتواتر آلات، المتفضل عليهم بسوابع نعمائه، الذي أنشأ الخلق حين أراد بلا معين ولا مشير، وخلق البشر كما أراد بلا شبيه ولا نظير؛ فمضت فيهم بقدرته مشيئته، ونفذت فيهم بعزته إرادته. اهـ

بل صرَّح بالتقسيم إلى ثلاثة الأنواع ابن بطة رَحْمَةَ اللَّهِ فِي «الإِبَانَةِ» (ص ٦٩٣-٦٩٤) من المخطوطة، حيث قال: وذلك أنَّ أصل الإيمان بالله الذي يجب على الخلق اعتقاده في إثبات الإيمان به ثلاثة أشياء:

- أحدها: أن يعتقد العبد رياسته؛ ليكون بذلك مبادئاً لمذهب أهل التعطيل الذين لا يثبتون صانعاً.
- والثاني: أن يعتقد وحدانيته؛ ليكون مبادئاً بذلك مذاهب أهل الشرك الذين أقروا بالصانع وأشركوا معه في العبادة غيره.
- والثالث: أن يعتقد موصوفاً بالصفات التي لا يجوز إلا أن يكون موصوفاً بها من العلم والقدرة والحكمة وسائر ما وصف به نفسه في كتابه.

إذ قد علمنا أنَّ كثيراً من يقر به ويؤرخه بالقول المطلق قد يلحد في صفاته فيكون إلحاده في صفاتاته قادحاً في توحيده.

ولأنَّ نجد الله تعالى قد خاطب عباده بدعائهم إلى اعتقاد كل واحدة من هذه الثلاث والإيمان بها. اهـ

ومن صرَّح بالتقسيم الثلاثي الشيخ الزاهد المُرْتَعِشُ أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ النَّيْسَابُورِيِّ كما في حلية الأولياء (٣٥٦ / ١٠) حيث قال: أصول التوحيد ثلاثة أشياء معرفة الله تعالى بالربوبية والإقرار له بالوحدانية ونفي الأنداد عنه جملة. اهـ

وهو أول من وقف عليه ممن صرَّح بالتقسيم الثلاثي. انظر «القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد» وانظر «مجموعة التوحيد» لشيخ الإسلام (ص ٧، ٨)، «مدارج السالكين» (٢٤-٢٥).

فائدة، توحيد المتابعة.

إذا قيل: (أقسام توحيد الله)، فإنه لا يذكر فيها توحيد المتابعة؛ فإنَّ توحيد المتابعة ليس من توحيد الله، وإنما يلزم من توحيد الألوهية أن يتبع النبي ﷺ؛ لأنه لا يعبد الله إلا بما شرعه. لكن إذا قسم التوحيد من أصله؛ فهو قسمان: توحيد الله. وتوحيد الرسول. فتوحيد الله توحيد في الربوبية،

والصفات. وتوحيد في الطلب والقصد، وهو توحيد الإلهية والعبادة.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: وأما التوحيد الذي دعت إليه [الرسل]<sup>(١)</sup> ونزلت به [الكتب]<sup>(٢)</sup> فهو نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات، وتوحيد في الطلب والقصد.

فالأول هو: إثبات حقيقة ذات الرب تعالى وصفاته وأفعاله وأسمائه وتكلمه بكتبه وتتكلمه لمن شاء من عباده، وإثبات عموم قضايه [وقدره]<sup>(٣)</sup> [وحكنته]<sup>(٤)</sup>، وقد أفصح القرآن عن هذا النوع جد الإفصاح، كما في أول [سورة]<sup>(٥)</sup> الحديد، وسورة طه، وآخر الحشر، وأول تنزيل السجدة، وأول آل عمران، وسورة الإخلاص بكمالها، وغير ذلك.

النوع الثاني: ما تضمنته سورة ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ [الكافرون:١]، وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنُكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيئًا﴾ [آل عمران:٦٤]، وأول سورة تنزيل الكتاب، وآخرها، وأول سورة المؤمن، ووسطها، وآخرها، وأول سورة الأعراف وآخرها، وجملة سورة الأنعام، وغالب سور القرآن، بل كل سورة في القرآن فهي متضمنة لنوعي التوحيد، شاهدة به داعية إليه؛ فإن القرآن إنما خبر عن الله تعالى، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وأقواله؛ فهو التوحيد العلمي الخبري.

= والألوهية، والأسماء والصفات. وتوحيد النبي ﷺ بالاتّباع. وقد قسّم ابن القيم رحمه الله في «مدارج السالكين» (٢/٣٨٧) التوحيد إلى قسمين: توحيد المرسل، وتوحيد متابعة الرسول، وتبعه على ذلك ابن أبي العز رحمه الله في «شرح الطحاوية» (ص ٢٠٠) تحقيق الألباني رحمه الله.

(١) في [أ]: رسول الله.

(٢) في [أ]: كتبه.

(٣) في [ب]: وقدرته.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) ساقط من [أ].

ولما دعوه إلى عبادته وحده لا شريك له وخلع ما يعبد من دونه؛ فهو التوحيد الإرادي الظليبي.

ولما أمر ونهى، وإلزام بطاعته وأمره ونهيه؛ فهو حقوق التوحيد ومكملاته.

ولما خبر عن إكرام أهل التوحيد وما فعل بهم في الدنيا [وما يكرمه][<sup>(١)</sup>] به في الآخرة؛ فهو جزاء توحيده.

ولما خبر عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال وما يحل بهم في العقبى من العذاب؛ فهو جزاء من خرج عن حكم التوحيد، فالقرآن كله في التوحيد، وحقوقه وجراحته، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم.انتهى[<sup>(٢)</sup>]

قال شيخ الإسلام: التوحيد الذي [جاءت][<sup>(٣)</sup>] به [الرسل][<sup>(٤)</sup>] إنما يتضمن إثبات الإلهية لله وحده بأن يشهد أن لا إله إلا هو، لا يعبد إلا إياه، ولا يتوكل إلا عليه، ولا يوالي إلا له، ولا يعادي إلا فيه، ولا يعمل إلا لأجله، وذلك يتضمن إثبات ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات. قال تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وقال تعالى: ﴿وَقَالَ اللَّهُ لَا تَتَّخِذُوا إِلَهِيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّاهُ فَارْهَبُوْنَ﴾ [النحل: ٥١]، وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُوْنَ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، وقال تعالى: ﴿وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ إِلَهًا يُعْبُدُوْنَ﴾ [الزخرف: ٤٥].

وأنجبر عن كلنبي من الأنبياء أنهم دعوا الناس إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وقال: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ﴾

(١) في المخطوطتين: (ويكرمههم)، والمثبت من «المدارج».

(٢) من «مدارج السالكين» (٣/٤٤٩ - ٤٥٠).

(٣) في [أ]: جاء.

(٤) في [أ]: الرسول ﷺ.

وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنُكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا  
بِاللَّهِ وَحْدَهُ ﴿٤﴾ [المتحنة: ٤].

وقال عن المشركين: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ  
أَئِنَّا لَتَارِكُو آلَهَتِنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ﴾ [الصفات: ٣٥-٣٦]، وهذا في القرآن كثير.

وليس المراد بالتوحيد: مجرد توحيد الربوبية، وهو اعتقاد أن الله وحده خلق العالم،  
كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام والتصوف، ويظن هؤلاء أنهم إذا ثبتو ذلك  
بالدليل<sup>(١)</sup> فقد ثبتو غاية التوحيد، وأنهم إذا شهدوا هذا وفروا فيه فقد فروا في غاية  
التوحيد؛<sup>(٢)</sup> فإن الرجل لو أقر بما يستحقه رب تعالى من الصفات، ونزعه عن كل ما  
[تنزه]<sup>(٣)</sup> عنه، وأقر بأنه وحده خالق كل شيء؛ لم يكن موحداً حتى يشهد أن لا إله إلا الله،

(١) ومرادهم بالدليل الذي هو أول واجب عندهم: هو الاستدلال بالنظر على وجود الله، وربوبيته،  
وذلك بعض المقدمات العقلية التي اصطلحوا عليها. انظر كتاب «منهج أهل السنة والجماعة  
ومنهج الأشاعرة» (١/٣١٤، ٣٥٤).

(٢) الفناء من عبارات الصوفية، ومقصودهم بأنه يغيب ذهنه عن مشاهدة ما سوى الله، يعني: أنه يصل إلى  
درجة لا يشعر فيها بشيء، وقلبه مع معبوده، فلا يشعر ولا يحس بما سوى الله، وهذا نقص في الحقيقة؛  
لأنَّ النبي ﷺ خير العبادين، وأخشاهم الله، وأنقاهم له، وكذلك الصحابة، والتابعون لم يصل بهم الخد  
إلى أن تغيب أذهانهم، ولا يشعرون بشيء، ويسمونه الصوفية سكراء، واصطلاماً، وغيرهما من  
العبارات. ولهم فناء أشد من هذا، فال الأول فناء عن مشاهدة ما سوى الله، وأما الثاني - وهو الأشد -  
وهو فناء عن وجود ما سوى الله، أي: أنه يعتقد أنه ما هناك موجودات غير الله، كل الموجودات هي  
الله، سواء كان في العبادة، أو في غيرها، وهذه هي وحدة الوجود، وهذا هو قول الغلاة منهم، وهو  
الاتحاديون والحلويون. وهناك فناء ثالث، وهو الفناء عن إرادة ما سوى الله - هكذا قالوا -،  
والمقصود به أنه في عبادته لا يريد غير الله، وهذا قد جاء الكتاب والسنّة بكلمة غيره، وهي:  
الإخلاص لله وحده في العبادات؛ فلا تحتاج إلى كلمة فناء عن إرادة ما سوى الله، وهذا قول  
المتكلمين.

راجع «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام (١/٢١٨) (٢٠٢٧/٣٣٧) «مدارج السالكين» (١/١٥٤).

(٣) في [ب]: [تنزه].

فيقر بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة، ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له، و(الإله) هو المألوه المعبد الذي يستحق العبادة، وليس هو الإله بمعنى القادر على الخلق، فإذا فسر المفسر (الإله) بمعنى القادر على الاحتراع، واعتقد أن هذا [هو]<sup>(١)</sup> أخص وصف الإله، وجعل إثبات هذا هو الغاية في التوحيد كما يفعل ذلك [من يفعله]<sup>(٢)</sup> من متكلمة الصفاتية.<sup>(٣)</sup> وهو الذي يقولونه عن أبي الحسن<sup>(٤)</sup> وأتباعه؛ لم [يعرف]<sup>(٥)</sup> حقيقة التوحيد الذي بعث الله به رسوله ﷺ؛ فإن مشركي العرب كانوا مقررين بأن الله وحده خالق كل شيء، وكانوا مع هذا مشركين، قال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾ [يوسف: ١٠٦]. قال طائفة من السلف: تسألهם (من خلق السماوات والأرض؟) فيقولون: الله. وهم مع هذا يعبدون غيره، قال تعالى: ﴿قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُتُّمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ \* قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) قصد بذلك شيخ الإسلام رحمه الله الأشعري، والكلابية الذين يثبتون بعض الصفات، ويزعمون أن العقل دلّ عليها دون سائر الصفات، وهذه الصفات مجموعة في قول الشاعر:

**حَيٌّ عَلِيِّمٌ قَدِيرٌ وَالْكَلَامُ لَهُ إِرَادَةٌ وَكَذَاكَ السَّمْعُ وَالبَصْرُ**

(٤) هو أبو الحسن الأشعري، علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري. والأشعري نسبة إلى (أشعر) قبيلة مشهورة في اليمن من ولد سباء، ولد في عام (٣٢٤هـ)، وتوفي في عام (٢٦٠هـ) على الأصح. «تاريخ بغداد» (١١/٣٤٦). كان رحمه الله أولًا على مذهب المعتزلة بسبب تأثيره بزوج أمه أبي علي الجبائي، ثم انتقل بعد سن الأربعين إلى طريقة ابن كلاب عبد الله بن سعيد، وفي هذه المرحلة تنسب إليه الأشعريية، ثم انتقل إلى عقيدة الإمام أحمد كما صرخ في كتابه «الإبانة في أصول الديانة»، وقرر هذه العقيدة في كتابه «مقالات المسلمين»، ورسالته إلى أهل الغرب. انظر كتاب «تبين كذب المفترى فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري».

(٥) في [أ]: (يعرفوا)، والمثبت من [ب] أصح.

يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَانِيٌّ شَسْحُرُونَ ﴿المؤمنون: ٨٤ - ٨٩﴾.

فليست كل من أقر بأن الله تعالى رب كل شيء و خالقه يكون عابداً له دون ما سواه، داعياً له دون ما سواه، راجياً له، خائفاً منه دون ما سواه، يوالي فيه و يعادي فيه، و يطيع رسالته و يأمر بما أمر به، وينهى عما نهى عنه، و عامة المشركين أقرروا بأن الله خالق كل شيء، وأتبتو الشفعاء الذين يشركون به، وجعلوا له أنداداً، قال تعالى: ﴿أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوْلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ \* قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾ [الزمر: ٤٣ - ٤٤]، وقال تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شُفَعَاءُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتَبْيَأُنَّ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إِعْمَالُهُ يُشْرِكُونَ﴾ [يونس: ١٨]، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جِئْنَاكُمْ فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا حَوَلَنَاكُمْ وَرَأَءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءُكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِي كُمْ شُرَكَاءَ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ﴾ [آلأنعام: ٩٤]، وقال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥]؛ ولهذا كان من أتباع هؤلاء من يسجد للشمس، والقمر، والكواكب، ويدعونها، ويصوم وينسك لها، ويتقرب إليها، ثم يقول: إن هذا ليس بشرك، وإنما الشرك إذا اعتقدت أنها المدببة لي، فإذا جعلتها سبباً وواسطة لم أكن مشركاً. ومن المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام أن هذا شرك.

انتهى كلامه بِاللهِ تَعَالَى.<sup>(١)</sup>

(١) انظر "درء تعارض العقل والنقل" (٢٢٤ / ٢٢٨).

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾

<sup>(١)</sup> [الذاريات: ٥٦].

ش/ بالجر عطفٌ على التوحيد، ويجوز الرفع على الابتداء.

قال شيخ الإسلام: العبادة هي طاعة الله بامتثال ما أمر الله به على ألسنة الرسل.<sup>(٢)</sup>

وقال أيضاً: العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال، والأعمال الظاهرة والباطنة.<sup>(٣)</sup>

قال ابن القيم: ومدارها على خمس عشرة قاعدة، من كمالها كمال مراتب العبودية.

ويبيان ذلك: أن العبادة منقسمة على القلب، واللسان، والجوارح، والأحكام التي للعبودية خمسة: واجب، ومستحب، وحرام، ومكروه، ومحظوظ، وهنّ لكل واحد من القلب، واللسان، والجوارح.

(١) فافية قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦]. الجن عالم غيبى، وسمى جنّاً، لاستاره، ومادة (الجيم، والنون) فيها الاستار؛ ولذلك سميت (جنة القاتل) للاستار بها، والصيام جنة؛ لأنه يستر صاحبه من النار. والجنة سميت بذلك؛ لأنّ فيها نعيمًا مستترًا. والإنس سموا بذلك من الأنس، وهو ضد الوحشة، وقيل: من النسيان.

(٢) انظر نحوه في «مجموع الفتاوى» (٨/٤٧).

(٣) من كتابه «ال العبودية» (ص ٥)، وانظر «مجموع الفتاوى» (١٠/١٤٩).

(٤) من «مدارج السالكين» (١/١٠٩ -).

من العبادات الواجبة بالقلب: الإخلاص، والتوكّل، والمحبة، والخوف، والتصديق. والمستحبات بعض هذه المذكورات، فبعضها لها حدٌ واجب، وحد مستحب، فالتوكل أصله واجب، والكمال فيه مستحب، وهكذا كثير من العبادات القليلة أصلها واجب، وبلوغ كمالها مستحب؛ لأنّ ليس كل إنسان يكون كاملاً فيها؛ فيكون كامل المحبة، واليقين، والخوف، والرجاء، فبلغ خوف المتقين، ورجائهم، وتوكّلهم من المستحبات، وكذلك الرضى بمقادير الله بغضهم =

**وقال القرطبي:** أصل العبادة التذلل، والخضوع.<sup>(١)</sup>

وسميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات؛ لأنهم يتزمونها ويفعلونها خاضعين متذللين لله تعالى. ومعنى الآية: أن الله تعالى أخبر أنه ما خلق الجن والإنس إلا لعبادته، فهذا هو الحكم في خلقهم.

**قلت:** وهي الحكمة الشرعية الدينية.<sup>(٢)</sup>

**قال العmad ابن كثير:** وعبادته هي طاعته بفعل المأمور، وترك المحظور، وذلك هو حقيقة دين الإسلام؛ لأنَّ معنى الإسلام: الاستسلام لله تعالى، المتضمن غاية الانقياد،  
والذل، والخضوع. انتهى<sup>(٣)</sup>

**وقال أيضًا في تفسير هذه الآية:** ومعنى الآية: أنَّ الله تعالى خلق الخلق ليعبدوه وحده

أوجبه، وبغضهم استحبه، وقالوا: الواجب الصبر على المقدور. وأما أن يرضى به؛ فمستحب، وهذا هو الراجح أن الرضى من المستحبات، وليس من الواجبات، وهناك أعمال قلبية أخرى مستحبة. وأعمال القلب المحمرة كالكبر، والحسد، والبغض، وغيرها. والمكر وها مم يحصل فيه إلى حد المحرام، ويعني أنه مذموم، لكن ليس إلى حد المحرام. والمباحات هو ما لم يكن مأمورًا به، ولا منهياً عنه لذاته. وهكذا التقسيم في اللسان، والجوارح، فتكميل الخامس عشرة قاعدة.

(١) انظر: «تفسير القرطبي» [آية: ٢١] من البقرة، و[آية: ٥٦] من الذرايات.

لا يكفي في العبادة التذلل، والخضوع بدون المحبة؛ إذ لا بد من المحبة، قال ابن القيم وكان في «النونية»:

|                         |                         |
|-------------------------|-------------------------|
| وعبادة الرحمن غاية حبه  | مع ذل عابده مما قطبان   |
| ومداره بالأمر أمر رسوله | لاباهوى والنفس والشيطان |

(٢) يعني أنَّ من الناس من يعبد الله، ومنهم من لا يعبده؛ فهي حكمة شرعية مأمورة بها، وليس حكمة قدرية لا بد من وقوعها من الجن والإنس أجمعين، فلا نفهم من الآية أنَّ الإنس والجن كلهم عباد لله يعبدونه، لكن نفهم منها أنهم كلهم مأموروں بعبادة الله، ومن حيث الواقع: منهم من يعبده، ومنهم من لا يعبده.

(٣) هكذا عزاه المؤلف لابن كثير، وإنما هو من كلام الشارح كما في «التسهيل» (ص: ٤٧).

لا شريك له، فمن أطاعه؛ جازاه أتم الجزاء، ومن عصاه؛ عذبه أشد العذاب، وأخبر أنه غير محتاج إليهم، بل هم الفقراء إليه في جميع أحوالهم، وهو خالقهم ورازقهم.<sup>(١)</sup> قال علي ابن أبي طالب رضي الله عنه في الآية: إلا لآمرهم أن يعبدوني وأدعوهم إلى عبادي. وقال مجاهد: إلا لآمرهم وأنهاهم.<sup>(٢)</sup> اختاره الزجاج، وشيخ الإسلام.

قال<sup>(٣)</sup>، ويidel على هذا قوله تعالى: ﴿أَيْحَسِبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكُ سُدًّا﴾ [القيمة: ٣٦]، قال الشافعي: لا يؤمر ولا ينهى<sup>(٤)</sup>، وقد قال في القرآن في غير موضع: ﴿أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿أَتَقُولُ أَنَّهُمْ لَا يَرَوُونِي﴾ [النساء: ١]، فقد أمرهم بما خلقوا له، وأرسل الرسل بذلك، وهذا المعنى هو الذي قصد بالآية قطعاً، وهو الذي يفهمه جماهير المسلمين، ويحتاجون بالآية عليه.

قال، وهذه الآية تشبه قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ [النساء: ٦٤]، ثم قد يطاع وقد يعصى، وكذلك مخلوقهم إلا [للعبادة]<sup>(٥)</sup>، ثم قد يعبدون وقد لا يعبدون، وهو سبحانه لم يقل: إنه فعل الأول، وهو خلقهم ليفعل بهم كلهم الثاني: وهو عبادته، ولكن ذكر الأول ليفعلوا بهم الثاني، فيكونوا هم الفاعلين له، فيحصل لهم

(١) انتهى من "تفسيره" سورة الذاريات [آية: ٥٦].

(٢) أثر على رضي الله عنه لم نجد من أسنده، وذكره البغوي عند تفسير هذه الآية، وابن تيمية في "درء التعارض" (٨/٤٧٧)، وهو مذكور في "مجموع الفتاوى" (٨/٥٢) بدون إسناد. أثر مجاهد هو في "درء التعارض" لشيخ الإسلام (٨/٤٧٨)، وذكر شيخ الإسلام إسناده كما في "مجموع الفتاوى" (٨/٥٢)، فقال: وهذا هو المعروف عن مجاهد بالإسناد الثابت، قال ابن أبي حاتم: ثنا أبو سعيد الأشج، ثنا أبو أسامة، عن شبل، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد...، فذكره. اهـ  
قلت: وهو إسناد صحيح. المؤلف جاء بالأثرين تفسيراً للغاية بأنها ليست قدرية، وإنما هي شرعية دينية.

(٣) يعني: شيخ الإسلام رحمه الله.

(٤) انظر كلام الشافعي في "الرسالة" (ص ٢٥).

(٥) في [ب]: لعبادته.

بفعله سعادتهم ويحصل ما يحبه ويرضاه منهم ولهم. انتهى<sup>(١)</sup>  
ويشهد لهذا المعنى ما تواترت به الأحاديث:

فمنها: ما أخرجه مسلم في «صححه» عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى لأهون أهل النار عذاباً: لو كانت لك الدنيا وما فيها، ومثلها أكنت مفتدياً بها؟ فيقول: نعم. فيقول: قد أردت منك ما هو أهون من هذا، وأنت في صليب آدم، ألا تشرك [بي]<sup>(٢)</sup> أحسبه قال: ولا أدخلك النار، فأبى إلا [الشرك]<sup>(٣)</sup>». <sup>(٤)</sup>

فهذا المشرك قد خالف [ما أراده الله تعالى]<sup>(٥)</sup> من توحيده، [وأن لا]<sup>(٦)</sup> يشرك به شيئاً، فخالف ما أرده الله منه، فأشرك به غيره، وهذه هي الإرادة الشرعية الدينية كما تقدم.

في بين الإرادة الشرعية الدينية، والإرادة الكونية القدرية عموم وخصوص مطلق،  
يجتمعان في حق المخلص المطين، وتتفرد الإرادة الكونية القدرية في حق العاصي،

(١) كلامه في «مجموع الفتاوى» (٨/٥١-٥٢، ٥٥، ٥٦)، ولم أجده في قول الشافعي؛ فلعل صاحب «التسيسير» أدمجه في الكلام، والله أعلم.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: الإشراك.

(٤) أخرجه مسلم برقم (٢٨٠٥)، وهو أيضاً في «البخاري» برقم (٣٣٣٤).

(٥) في [أ]: ما أراده به ربه.

(٦) في [أ]: ولا.

(٧) الصواب أن هذه العلاقة علاقة عموم وخصوص وجهي؛ لأنَّ كُلَّاً من الإرادتين تتفرد عن الأخرى ويجتمعان في وجه. فالإرادة الكونية القدرية: هي ما قدره الله عزوجل، وأراد وقوعه، كأن يقدر على إنسان أن يموت كافراً، أو يموت مسلماً، أو يكون عاصياً، فهذه كلها إرادة كونية قدرية، وهذه الإرادة تكون فيما يحبه الله وما لا يحبه. والإرادة الشرعية الدينية: هي ما أمر الله به في الشرع، وتحت على فعله، مثل الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، والتوكيد، وهذه الإرادة قد تقع وقد لا تقع، بخلاف الإرادة القدرية؛ فإنها لابد أن تقع، فالله تعالى أمر بالصلاحة، فمنهم من يصلى، ومنهم من لا يصلى، وكذا أمر بتوحيد الله، فمنهم من آمن، ومنهم من كفر، وهكذا أمره بسائر الطاعات، ونفيه عن المعاصي.

فافهم ذلك نجح [به]<sup>(١)</sup> من جهالات أرباب الكلام وتابعيهم.

قال المصنف وَاللَّهُ: وقوله: «وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ» [النحل: ٣٦] الآية.

ش/ الطاغوت: مشتق من الطغيان، وهو مجاوزة الحد.

قال عمر بن الخطاب وَاللَّهُ: الطاغوت : الشيطان.

وقال جابر وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الطواغيت: كُلُّهُنَّ كانت تنزل عليهم الشياطين. رواهما ابن أبي حاتم.

وقال مالك: الطاغوت: كل ما عبد من دون الله. <sup>(٢)</sup>

#### = الأمثلة على العلاقة:

◇ رجل مات على الإيمان؛ فهذه إرادة شرعية وقدرية، فاجتمعت، وأيضاً رجل صام رمضان هذا العام؛ فهي كونية وشرعية. إذن طاعة المطبع بعد الطاعة تعتبر مراد شرعاً، وكوتا.

◇ رجل شرب الخمر؛ فهذه إرادة قدرية كونية فقط، وليس شرعية، فهنا انفردت الإرادة الكونية عن الشرعية، كذلك الإنسان يموت كافراً؛ هذه كونية فقط.

◇ رجل مات كافراً؛ فالإيمان منه مراد شرعاً، وليس مراداً كوتاً؛ لأن مات كافراً. فمثلاً أبو جهل مات كافراً، فالله أراد منه الإيمان فأراد الإيمان من أبي جهل إرادة شرعية لا كونية. والشارح هنا لم يذكر انفراد الإرادة الشرعية عن القدرة؛ مما جعله يقول: (عموم وخصوص مطلق)، وال الصحيح أن الإرادة الشرعية تنفرد كما قدمنا؛ ف تكون علاقة عموم وخصوص وجهي.

(١) ساقط من [أ].

(٢) أثر عمر وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخرجه ابن حجر (١٣١ / ٥)، وابن أبي حاتم (٤٩٥ / ٢) (٩٧٥ / ٣)، من طريق: أبي إسحاق السبيسي، عن حسان بن فائد العبسي، عن عمر وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وحسان تفرد بالرواية عنه: أبو إسحاق، وذكره ابن حبان في «الثقافت»، وقال أبو حاتم: شيخ. وكلمة شيخ فيها تلين من أمره، يعني: يُكتب حدثه، ولا يُحتجُّ به؛ فالظاهر أنَّ الأثر لا يصح بسبب هذا الرجل، وقد ضعفه شيخنا مقبل وَاللَّهُ في تعليقه على «تفسير ابن كثير» عند هذه الآية.

✿ أما أثر جابر وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فأخرجه ابن أبي حاتم في تفسير [آية: ٥١] من سورة النساء، وابن حجر في تفسير سورة البقرة [آية: ٢٥٦]، من طريق: ابن جريج، عن أبي الزبير، عن جابر، وكلاهما صرَّ بالتحديث؛ فالآثار صحيح، وقد صححه شيخنا مقبل الوادعي وَاللَّهُ في تعليقه على «تفسير ابن كثير».

قال العmad ابن كثير: الطاغوت: الشيطان، وما زينه من عبادة غير الله.

قلت: وذلك المذكور بعض أفراده، وقد حدَّه العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى حدًّا جامعاً: الطاغوت ما تجاوز به العبد حدًّه من معبد، أو متبوع، أو مطاع، فطاغوت كل قوم: من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله، أو يتبعونه على غير بصيرة من الله، أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة لله، فهذه طواغيت العالم إذا تأملتها وتأملت أحوال الناس معها؛ رأيت أكثرهم أعرض عن عبادة الله تعالى إلى عبادة الطاغوت، وعن طاعة الله [ومتابعة]<sup>(١)</sup> رسوله صلوات الله عليه وآله وسلامه إلى طاعة الطاغوت ومتابعته.<sup>(٢)</sup>

وأما معنى الآية: فأخبر تعالى أنه بعث في كل طائفة من الناس رسولًا بهذه الكلمة «أنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ»، أي: اعبدوا الله وحده، واتركوا عبادة ما سواه كما قال تعالى: «فَمَنْ يَكُفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا إِنْفِصَامَ لَهَا» [البقرة: ٢٥٦]، وهذا معنى (لا إله إلا الله)؛ فإنها هي العروة الوثقى.

قال العmad ابن كثير في هذه الآية: وكلهم يدعوا إلى عبادة الله، وينهى عن عبادة ما سواه، فلم يزل سبحانه يرسل [إلى الناس]<sup>(٣)</sup> الرسل بذلك منذ حَدَثَ الشرك في قوم نوح الذين أرسل إليهم، وكان أول رسول بعثه الله تعالى إلى أهل الأرض<sup>(٤)</sup> إلى أن ختمهم بمحمد صلوات الله عليه وآله وسلامه الذي طبقت دعوته الإنس والجن في المشارق والمغارب، وكلهم كما قال [الله]<sup>(٥)</sup> تعالى: «وَمَا

﴿وَمَا أَثَرَ مَالِكٌ﴾: فقد أسنده ابن أبي حاتم بسنده صحيح (٩٧٦ / ٣).

(١) ساقط من [ب].

(٢) انتهى من «أعلام الموقعين» (٥٠ / ١).

(٣) ساقط من [ب].

(٤) الدليل على أنَّ نوحًا عليه الصلاة والسلام أول رسول إلى أهل الأرض قوله تعالى: «إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ نُوحًا وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ» [النساء: ١٦٣] وقوله تعالى: «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي دُرَيْرِهِمَا النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ» [الحديد: ٢٦]، وحديث الشفاعة: «فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُونَ أَنْتَ أُولُ الرُّسُلِ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ، وَقَدْ سَمِّيكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا» الحديث متفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٥) ساقط من [أ].

أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحٌ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» [الأنبياء: ٢٥]، وقال تعالى في هذه الآية الكريمة: «وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ» [النحل: ٣٦]، فكيف يسوغ لأحدٍ من المشركين بعد هذا أن يقول: «لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ» [النحل: ٣٥]، <sup>(١)</sup> [فمشيئة الله تعالى] <sup>(٢)</sup> الشرعية عنهم منفية <sup>(٣)</sup>؛ لأنَّه

(١) احتج المشركون على عبادتهم الأوثان بقولهم كما أخبر الله عنهم: «لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ» [النحل: ٣٥]، فاحتجو بالمشيئة على أنَّ الله يرضى منهم هذا العمل، فقالوا: (لو لم يشأ الله لنا ذلك؛ لعجلَ لنا العقوبة)، فقالوا: (الله يحب ذلك ويرضاها)، ولا تلازم في الحقيقة بين المشيئة والرضى والمحبة؛ لأنَّ المشيئة قد تكون فيما يحبه الله، وقد تكون فيما لا يحبه، فقد يقدِّر الشيء وهو لا يحبه، وقد لا يقدِّر الشيء وهو يحبه؛ فاستدلل لهم بتقدير الله عليهم على أنَّ هذا يرضاه الله ويحبه هذا باطل ردَّه الله عزوجل في هذه الآية، وهذا الذي استدلل القدرة به بعدهم الذين نفوا مشيئة الله عن العبد، فقالوا: (الله عزوجل لا يشاء المعاصي؛ لأنَّ إذا شاءها فقد أحبها) فأدَّهم ذلك إلى أنَّ ينفوا المشيئة. والجبرية بخلافهم، فقالوا: (المشيئة تقتضي المحبة)، أي: أنهم ساواها بين المشيئة، والمحبة، والرضى، فقالوا: كل أعمال الإنسان تعتبر طاعة الله تعالى، سواء كانت طاعات، أو معاصي؛ لأنَّ الله يشاورها حتى قال قائلهم:

### أَصْبَحَتْ مِنْ فِعْلًا لِمَا يَخْتَارُهُ مِنْ فَعْلِيٍّ كُلِّهِ طَاعَاتٍ

وأما أهل السنة والجماعة فيقولون: المشيئة قد تكون محبوبة، وقد لا تكون محبوبة؛ فلا إشكال عندهم. هذا هو أصل ضلال القدرة والجبرية، ومشابهتهم للمشركين، إذن القدرة نفوا المشيئة بحججة أنَّ الله لا يحب المعاصي، ولا يشاورها، وأنَّ العبد هو الذي يخلق فعل نفسه، ويفعل الأشياء بغير مشيئة الله، والجبرية نفوا عن العبد المشيئة والاختيار، فقالوا: هو مجبر على ما أراده الله وشاءه، وكل ما يقع منه فهو محظوظ لله؛ لأنَّ شاءه، ولو لم يكن محظوظاً له لما شاءه. وكلا القولين باطل.

(٢) في [أ]: فمشيتها.

(٣) تقسيم المشيئة إلى شرعية، وقدرية ليس ب صحيح، والأدلة التي جاءت فيها، معناها: القدر والإرادة الكونية، قوله تعالى: «وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ» [الكهف: ٣٩]، أي: ما شاء الله كان. وما يدل على أنَّ المشيئة لا تنقسم أنَّ من علق الحلف بها؛ فإنه لا يحيث؛ لأنَّ علقها بقدر الله، ولم يأت نصٌّ من الكتاب، ولا من السنة على أنَّ المشيئة يُراد بها الإرادة الشرعية. فاذدَّه، قوله تعالى: «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ» [النحل: ٣٦] تدل على رُكْنَي لا إله إلا الله، وهو النفي والإثبات، فالإثبات: «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ»، والنفي: «وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ».

نهاهم عن ذلك على [السن]<sup>(١)</sup> رسنه، وأما مشيته الكونية - وهي تمكينهم من ذلك قدرًا - فلا حجة لهم فيه؛ لأنه تعالى خلق النار وأهلها من الشياطين والكفرة، وهو لا يرضى لعباده الكفر، وله في ذلك حجة بالغة، وحكمة قاطعة؛ ولهذا قال ﴿فِمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ﴾ [التحل: ٣٦] انتهى.

قلت: وهذه الآية تفسر الآية قبلها<sup>(٢)</sup>، وذلك قوله تعالى: ﴿فِمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ﴾، فتدبر.

ودللت هذه الآية على أن الحكمة في إرسال الرسل دعوتهم [أمهم]<sup>(٣)</sup> إلى عبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وأن هذا هو دين الأنبياء والمرسلين، وإن اختلفت شريعتهم، كما قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعْلَنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ [المائدة: ٤٨]، وأنه لابد في الإيمان من العمل [بالقلب]<sup>(٤)</sup> والجوارح.

قال المصنف رحمه الله: وقوله: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا \* إِمَّا يَلْعَنَ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا فَلَا تَقُولْ لَهُمَا أَفْ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا \* وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِيلَ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا﴾ [الإسراء: ٢٣-٢٤].

ش / قال مجاهد: **﴿قضى﴾** يعني: وصى. [وكذا]<sup>(٥)</sup> فرأى أبي بن كعب، وابن

(١) في [أ]: السنّة.

(٢) يعني قوله تعالى: **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾**، حيث تبين أن العبادة مراده شرعاً وديناً، لا قدرًا وكوتا.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) في [ب]: من القلب.

(٥) في [أ]: وكذلك.

مسعود، وغيرهم، ولابن حرير عن ابن عباس: «وَقَضَى رَبُّكَ» يعني أمر.<sup>(١)</sup>

وقوله تعالى: «أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ» المعنى: أن تعبدوه وحده دون ما سواه، وهذا معنى لا إله إلا الله.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: والنفي الممحض ليس توحيداً، وكذلك الإثبات بدون النفي، فلا يكون التوحيد إلا متضمناً للنفي والإثبات، وهذا هو حقيقة التوحيد.<sup>(٢)</sup>

وقوله: «وَبِالوَالِدِينِ إِحْسَانًا»، أي: وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحساناً كما قضى بعبادته وحده لا شريك له، كما قال تعالى في الآية الأخرى: «أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدِيهِ إِلَيَّ الْمَصِيرُ» [لقمان: ١٤].

وقوله: «إِنَّمَا يَلْعَنُ عِنْدَكُمُ الْكَبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَّاهُمَا فَلَا تَقُولْ لَهُمَا أُفَّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا»، أي: ألا تسمعهما قولًا سيئًا حتى ولا التأليف الذي هو أدنى مراتب القول

(١) أثر مجاهد ضعيف. أخرجه ابن حرير في تفسير سورة الإسراء [آية: ٢٣]، وإسناده ضعيف؛ لأن في إسناده: الحسين بن داود الملقب بـ(ستيد)، وهو ضعيف، وفيه عنعنة ابن حريج، والثابت عن مجاهد أنه فسرها بـ(أمر ربك) كما في «تفسير مجاهد» (١/ ٣٦٠)، و«تفسير الشوري» (ص: ١٧٠).  
وأثر ابن مسعود رضي الله عنه أخرجه عبد الرزاق (١/ ٣٧٦)، وابن حرير [آية: ٢٣] من الإسراء، وفيه انقطاع بين قتادة، وابن مسعود؛ فلا يصح.

وأثر أبي بن كعب رضي الله عنه أخرجه ابن حرير في تفسير الإسراء [آية: ٢٣]، وفيه: ولد حبيب بن أبي ثابت، وهو مبهم لا يُدرى من هو، وفي الإسناد أيضًا: يحيى بن عيسى النهشلي ضعيف.

وأثر ابن عباس رضي الله عنه أخرجه ابن حرير كذلك في الموضع السابق، من طريق: علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، ولم يسمع منه، وفيه: عبدالله بن صالح ضعيف.

فائدة: القضاة نوعان: أحدهما: قضاء شرعي، وهو ما أمر الله به من التوحيد، والطاعات، وهذه الآية من ذلك. الثاني: قضاء كوني، وهو ما أراده الله كوننا، وقدره على ذلك، ومنه قوله تعالى: «وَقَضَيْنَا إِلَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتَقْسِيدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنَ وَلَعَلَّنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا» [الإسراء: ٤].

(٢) انظر «بدائع الفوائد» (١/ ١٣٤).

السيء، ﴿وَلَا تَنْهُرُهُمَا﴾، أي: لا يصدر منك إليهما فعل قبيح كما قال عطاء بن أبي رباح: لا تنفض يديك على والديك.<sup>(١)</sup>

ولما نهاد عن الفعل القبيح والقول القبيح أمره بالفعل الحسن، والقول الحسن، فقال: ﴿وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا﴾، أي: لينا طيباً بأدب وتوقير.

**وقوله:** ﴿وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذُلِّ مِنَ الرَّحْمَة﴾، أي: تواضع لهما، ﴿وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا﴾، أي: في كبرهما وعند وفاتهما ﴿كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا﴾.

وقد ورد في براوالدين أحاديث كثيرة:

منها: الحديث المروي من طرق عن أنس وغيره أن رسول الله ﷺ لما صعد المنبر قال: «آمين، آمين، آمين»، فقالوا: يا رسول الله، علامَ آمنتَ؟ قال: «أتاني جبريل، فقال: يا محمد، رغم أنف امرئ ذكرت عنده فلم يصل عليك قل: آمين. فقلت: آمين. ثم قال: رغم أنف امرئ دخل عليه شهر رمضان ثم خرج، ولم يغفر له، قل آمين. فقلت: آمين. ثم قال: رغم أنف امرئ أدرك أبويه أو أحد هما فلم يدخله الجنة قل: آمين. فقلت آمين».<sup>(٢)</sup>

(١) ضعيف جداً. أثر عطاء هذا رواه ابن حجر في «تفسيره» عند هذه الآية رقم (٢٣) من سورة الإسراء، وفي إسناده: واصل بن السائب الرقاشي شديد الضعف، وتركه بعضهم.

(٢) صحيح بشواهد. هذا الحديث أخرجه البزار كما في «كشف الأستار» (٣١٦٨)، وإسماعيل القاضي في كتابه «فضل الصلاة على النبي ﷺ» رقم (١٥)، من حديث أنس بن محبته، وفي إسناده: سلمة بن وردان، وهو ضعيف.

وله شاهد من حديث أبي هريرة وحيث، أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٦٤٦)، وابن خزيمة (١٨٨٨)، والقاضي (١٨)، وفي إسناده: كثير بن زيد الأسلمي، مختلف فيه، وفيه لين.

وله طريق أخرى عند ابن حبان رقم (٩٠٧)، وإسناده حسن، وهو في «الصحيح المسند» للعلامة الوادعي رحمه الله برقم (١٢٨٢).

وجاء الحديث عن جم من الصحابة، والذي ذكرناه هو أقوى تلك الطرق، والله أعلم. انظر: «نظم المتناشر» للكتاني (ص ٨٨-٨٩)، «النهج السديد» للدوسرى (ص ٣٢٠-٣٢١)، «القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع» للسخاوي (ص ١٤١-١٤٢).

وروى الإمام أحمد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي عليهما السلام: «رغم أنف، ثم رغم أنف، ثم رغم أنف رجل أدرك والديه [أحدهما]<sup>(١)</sup>، أو كلاهما لم يدخل الجنة».<sup>(٢)</sup>

قال العmad ابن كثير: صحيح من هذا الوجه.

وعن أبي بكرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عليهما السلام: «ألا أبئكم بأكبر الكبائر» قلنا: بلى يا رسول الله، قال: «الإشراك بالله وعقوق الوالدين»، وكان متوكلاً فجلس، فقال: «ألا وقول الزور، ألا وشهادة الزور»، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. رواه البخاري، ومسلم.<sup>(٣)</sup>

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله عليهما السلام: «رضي الله في رضي والوالدين، وسخطه في سخط الوالدين»، رواه الترمذى وصححه، وابن حبان، والحاكم.<sup>(٤)</sup>

وعن أبي أسيد الساعدي رضي الله عنه، قال: بينما نحن جلوس عند النبي عليهما السلام؛ إذ جاءه رجل من بني سلمة فقال: يا رسول الله، هل بقي من بر أبيك شيء أبرهما به بعد موتهما؟ فقال: «نعم، الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما من بعدهما، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما، وإكرام صديقهما» رواه أبو داود، وابن ماجه<sup>(٥)</sup>، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جداً.

(١) في [ب]: «أو أحدهما»، ولم يذكر فيها: «أو كلاهما».

(٢) أخرجه أحمد (٣٤٦ / ٢) بإسناد حسن، وهو في «صحيح مسلم» برقم (٢٥٥١).

(٣) أخرجه البخاري برقم (٢٦٥٤)، ومسلم برقم (٨٧).

(٤) ضعيف. أخرجه الترمذى برقم (١٨٩٩)، وابن حبان (٤٢٩)، والحاكم (٤ / ١٥١-١٥٢)، وفي إسناده: عطاء العامرى، وهو مجهول، واختلف فى رفع الحديث ووقفه، ورجح الترمذى وقفه.

وجاء عند الطبرانى في «الأوسط» (٢٢٧٦)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بنحوه، وفيه رجال ضعيفان، وهما: أحمد بن إبراهيم بن كيسان الثقفى، وإسماعيل بن عمرو، وكلاهما مترجم فى «لسان الميزان».

(٥) ضعيف. هذا الحديث أخرجه أبو داود (٥١٤٢)، وابن ماجه (٣٦٦٤)، وفيه: علي بن عبيد الأنصارى، مجهول، ويُعني عنه حديث ابن عمر عند مسلم (٢٥٥٢) أن النبي عليهما السلام قال: «أبر البر أن يصل الرجل أهل ود أبيه».

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦] الآية.

ش/ قال العmad ابن كثير رحمه الله: في هذه الآية يأمر الله تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له؛ فإنه الخالق، الرازق، المتفضل على خلقه في جميع الحالات، وهو المستحق منهم أن يوحدوه ولا يشركوا به شيئاً من مخلوقاته. انتهى<sup>(١)</sup>

وهذه الآية هي التي تسمى: آية الحقوق العشرة. وفي بعض النسخ المعتمدة من نسخ هذا الكتاب تقديم هذه الآية على آية الأنعام؛ وللهذا قدمتها لمناسبة كلام ابن مسعود الآتي [آية الأنعام]<sup>(٢)</sup>؛ ليكون ذكره بعدها أنساب.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالوَالِدِينِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾<sup>(٣)</sup> وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَاحُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْتَّيْمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشْدَهُ وَأَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا تُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعِهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَاحُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ \* وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْيَغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاحُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [الأنعام: ١٥١-١٥٣].

ش/ قال العmad ابن كثير رحمه الله: يقول [الله]<sup>(٤)</sup> تعالى لنبيه ورسوله محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه ﴿قُلْ﴾

(١) من تفسير سورة النساء [آية: ٣٦].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ﴿مَا ظَهَرَ﴾: يشمل المعاشي الظاهرة من الجوارح واللسان. ﴿مَا بَطَنَ﴾: يشمل المعاشي الباطنة، كالحسد، والكبر، والعجب. وقيل، ﴿مَا ظَهَرَ﴾، أي: ما ظهر فُحشُه عند الناس، ﴿وَمَا بَطَنَ﴾: ما قَلَّ فُحشُه عند الناس. وقيل، ﴿مَا ظَهَرَ﴾: المعاشي المنتشرة بين الناس. ﴿وَمَا بَطَنَ﴾: المعاشي التي يفعلها الناس خفية. ﴿وَالْفَوَاحِشَ﴾: جمع فاحشة، وهي ما قبح من المعاشي.

(٤) ساقط من [ب].

لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله، وحرّموا ما رزقهم الله ﷺ، أي: هُلْمُوا، وأقبلوا ﴿أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُم﴾، أي: أقص عليكم ما حرم ربكم عليكم حقاً لا تخرّصاً، ولا ظنناً، بل وحياناً منه، وأمراً من عنده ﴿أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾، وكان في الكلام محدوفاً دلّ عليه السياق تقديره: (وصاكم ألا تشركوا به شيئاً)؛ ولهذا قال في آخر الآية ﴿ذَلِكُمْ وَصَاحِبُكُمْ بِهِ﴾ اهـ.

قلت: فيكون المعنى: حرم عليكم ما وصاكم بتركه من الإشراك به.

وفي «المغني» لابن هشام في قوله تعالى: ﴿أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ سبعة أقوال أحسنها: هذا الذي ذكره ابن كثير، ويليه: [أُبَيْنَ] <sup>(١)</sup> لكم ذلك لثلا تشركوا <sup>(٢)</sup>، فحذفت الجملة من أحد هما وهي: ﴿وَصَاحِبُكُمْ﴾، وحرف الجر وما قبله من الأخرى <sup>(٣)</sup>؛ ولهذا إذا سئلوا عمما يقول لهم رسول الله ﷺ، قالوا: يقول: «اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، واتركوا ما يقول آباءكم» <sup>(٤)</sup>، كما قال [ذلك] <sup>(٥)</sup> أبو سفيان لهرقل، وهذا هو الذي فهمه أبو سفيان وغيره من قول رسول الله ﷺ لهم: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا» <sup>(٦)</sup>.

(١) في المخطوطتين [بَيْنَ]، والمثبت من «المغني» لابن هشام وَكُلُّهُ (ص ٣٣٠).

(٢) عبارة ابن هشام وَكُلُّهُ في «المغني» (ص ٣٣٠): أن يكون الأصل [أُبَيْنَ لكم ذلك] لثلا تشركوا؛ وذلك لأنهم إذا حرم عليهم رؤساؤهم ما أحّله الله سبحانه وتعالى فأطاعوهم أشركوا؛ لأنهم جعلوا غير الله بمنزلته.

(٣) عبارة ابن هشام وَكُلُّهُ في «المغني» (ص ٣٣٠) بعد أن ذكر الوجهين: وعلى هذين الوجهين فحذفت الجملة وحرف الجر. اهـ، وتقدير الوجهين المذكورين، أحد هما: أو صيكم بألا تشركوا. والثاني: أُبَيْنَ لكم ذلك لثلا تشركوا. فالجملة في الوجه الأول هي: (أوصيكم)، وحرف الجر هو الباء، والجملة في الوجه الثاني هي: [أُبَيْنَ لكم ذلك]، وحرف الجر هو اللام.

(٤) أخرجه البخاري برقم (٧)، ومسلم برقم (١٧٧٣)، من حديث أبي سفيان وَكُلُّهُ.

(٥) ساقط من [بـ].

(٦) صحيح. أخرجه ابن أبي شيبة (١٤ / ٣٠٠)، وابن خزيمة (١ / ٨٢)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (٢٠٣)، وابن المبارك في «الزهد» (ص ٤١٠)، وابن حبان (٦٥٦٢)، والدارقطني (٤٤ / ٣)، =

وقوله تعالى: «وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ إِنْ هُنَّ إِلَّا إِحْسَانًا».

قال القرطبي: الإحسان إلى الوالدين برهما، وحفظهما، وصيانتهما، وامتثال أمرهما، وإزالة الرُّق عنهما، وترك السلطة عليهما، و«إحساناً» نصب على المصدرية، وناصبه فعل من لفظه تقديره: (وأحسنوا بالوالدين إحساناً).

وقوله: «وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ» [الأعراف: ١٥١]<sup>(١)</sup>، إلاملاق: الفقر، أي: لا تُندموا ببناتكم خشية العيلة والفقير؛ فإني رازقكم وإياهم. وكان منهم من يفعل ذلك بالإإناث والذكور؛ خشية الفقر، ذكره القرطبي.

وفي «ال الصحيحين» عن ابن مسعود رضي الله عنه، قلت: يا رسول الله، أي الذنب أعظم [عند الله]<sup>(٢)</sup>? قال: «أن تجعل الله نِدًا وهو خلقك»، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك»، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تزاني [بحليلة]<sup>(٣)</sup> جارك»، ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَّا هُنَّ آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ»

= والحاكم (٦١٢-٦١١)، من طرق عن يزيد بن زياد بن أبي الجعد، عن جامع بن شداد، عن طارق المحاربي به، مطولاً. وإنستاده صحيح.

﴿وَأَخْرَجَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ فِي «الزوائد» (١٦٠٢٣)، مِنْ حَدِيثِ رَبِيعَةَ بْنِ عَبَادِ الدَّبِيلِ، وَفِي إِسْنَادِهِ: عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي الزَّنَادِ، وَفِيهِ ضَعْفٌ، وَالْحَدِيثَانِ فِي «الصَّحِيفَةِ الْمُسَنَّدِ» لِشِيخِنَا الْوَادِعِيِّ (حَلَّةُهُ بَرْقَمٌ) (٣٣٣) (٥٢٠).﴾

(١) هذه الآية وهي آية الأنعام ظاهرها أنه نهاهم أن يفعلوا ذلك من فقر عندهم، وأية الإسراء: «وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ» [الإسراء: ٢١] ظاهرها أنه يفعل ذلك ليس لكونه فقيراً، ولكن يخشى من الفقر، وكلاهما نهاهم عنه؛ ومن هنا ناسب تقديم ضمير الخطاب للأباء على ضمير الغيبة للأبناء في آية الأنعام؛ لأن الفقر حاصل، وأما في آية الإسراء فقدّم ضمير الغائب للأبناء على ضمير الخطاب للأباء؛ لأن الفقر ليس بموجود وإنما يُخشى منه، وهذه الفائدة ذكرها ابن كثير رحمه الله عند تفسير آية الأنعام، ثم ابن عثيمين رحمه الله عند شرحه لهذه الآية من «شرح كتاب التوحيد».

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في [أ]: حليلة.

(١) [الفرقان: ٦٨] الآية.

**وقوله:** ﴿وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا يَبْطَئُ﴾.

قال ابن عطيه: نَهَى عام عن جميع أنواع الفواحش، وهي المعاishi، و﴿ظَهَرَ﴾ و﴿بَطَئَ﴾ حالتان تستوفيان أقسام ما جعلنا له من الأشياء. انتهى<sup>(٢)</sup>

**وقوله:** ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾.

في «الصحيحين» عن [ابن مسعود]<sup>(٣)</sup> مرفوعاً: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله [وأن محمداً]<sup>(٤)</sup> رسول الله إلا بإحدى ثلات: الشيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة».<sup>(٥)</sup>

**وقوله:** ﴿ذَلِكُمْ وَصَاحُبُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾.

قال ابن عطيه: ﴿ذَلِكُمْ﴾ إشارة إلى هذه المحرمات، والوصية، الأمر المؤكد المقرر.

**وقوله:** ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ (لعل) للتعميل، أي: إنَّ الله تعالى وَصَانَا بهذه الوصايا لنعقلها عنه، ونعمل بها، وفي «تفسير» الطبرى الحنفى ذكر أو لا [﴿تَعْقِلُونَ﴾]<sup>(٦)</sup> ثم ﴿تَذَكَّرُونَ﴾، ثم ﴿تَتَّقُونَ﴾؛ لأنهم إذا عقلوا تذكروا، فإذا تذكروا خافوا واتقوا.<sup>(٧)</sup>

**قوله:** ﴿وَلَا تَقْرِبُوا مَالَ الْيَتَيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشْدَهُ﴾.

(١) أخرجه البخاري برقم (٤٧٦١)، ومسلم برقم (٨٦).

(٢) من تفسيره «المحرر الوجيز» (٦/١٧٩).

(٣) في المخطوطتين (ابن عباس)، والمثبت هو الصواب كما في «التيسير»، وكما في «الصحيحين». (٤) في [أ]: «وأني».

(٥) أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٨)، ومسلم برقم (١٦٧٦)، وهو من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

(٦) في [ب]: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾.

(٧) هذا الحنفى هو أبو علي الحنفى، ولم أجده له ترجمة، وتفسيره ليس بمطبوع.

**قال ابن عطية:** هذا نهيٌ [عام<sup>(١)</sup>] عن القرب الذي يعم وجوه التصرف، وفيه سد الذريعة، ثم استثنى ما يحسن، وهو السعي في نمائه.

**قال مجاهد:** **﴿الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾** التجارة فيه.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** **﴿حَتَّىٰ يَلْعَغَ أَشْدَدَهُ﴾**.

**قال مالك وغيره:** هو الرشد وزوال السفة مع البلوغ. رُوي نحو هذا عن زيد بن أسلم، والشعبي، وربيعة، وغيرهم.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** **﴿وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ﴾**.

**قال ابن كثير:** يأمر تعالى بإقامة العدل في الأخذ والإعطاء، **﴿لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾**، أي: من اجتهد بأداء الحق، وأخذه؛ فإن أخطأ بعد استفراغ وسعه، وبذل جهده؛ فلا حرج عليه.

**قوله:** **﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾**.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ضعيف جداً. أخرجه الطبرى في تفسير سورة الأنعام [آية: ١٥٢]، وفي إسناده: شريك القاضى، وليث بن أبي سليم، وكلاهما ضعيف، وفيه يحيى بن عبد الحميد الحمانى، وهو يسرق الحديث. والأثر عند الطبرى في تفسير الأنعام [آية: ١٥٢]، والتصرف في مال اليتيم في نمائه، لا يتصرف فيه إلا إذا كان يغلب على ظنه أنه سيربح، أما إذا كان مخاطرة ربما يربح، وربما لا يربح؛ فلا يجوز له التصرف؛ لقوله تعالى: **﴿إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾**.

(٣) هذه الآثار كلها عند ابن جرير في تفسير سورة الأنعام [آية: ١٥٢]، فأثر مالك إسناده صحيح، وأثر زيد بن أسلم فيه: عبد الرحمن ولده، وهو ضعيف، وأثر الشعبي فيه: مجالد بن سعيد الهمданى، وهو ضعيف، وأخرجه ابن أبي حاتم (٨٠٨٨) من نفس الوجه، وأثر ربيعة سنته حسن. والدليل على أنَّ بلوغ الأشد هو زوال السفة مع البلوغ قوله تعالى: **﴿وَابْتَلُوا الْيَتَامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ آتَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا﴾** [النساء: ٦]، فقوله: **﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ﴾**، أي: البلوغ، والاحتلام. وقوله: **﴿آتَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا﴾**، أي: حسن التصرف في مالهم.

هذا أمر بالعدل في القول والفعل على القريب والبعيد.

**قال الحنفي:** العدل في القول في حق الولي والعدو، ولا يتغير في الرضى والغضب، بل يكون على الحق، وإن كان ذا قربى؛ فلا يميل إلى الحبيب والقريب: ﴿وَلَا يَجْرِيْنَكُمْ شَنَآنَ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى﴾.

**قوله:** ﴿وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا﴾.

**قال ابن حجرير:** وبوصية الله تعالى التي وصاكم بها فأوفوا، وانقادوا لذلك بأن تطابقوه فيما أمركم به ونهاكم، وتعملوا بكتابه وسنة رسوله ﷺ، وذلك هو الوفاء بعهد الله.<sup>(١)</sup> وكذا قال غيره.

**قوله:** ﴿ذَلِكُمْ وَصَاحِكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾. أي: تتعظون، وتنتبهون مما كنتم فيه.

**قوله:** ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنِّي﴾.

**قال القرطبي:** هذه آية عظيمة عطفها على ما تقدم؛ فإنه [لما]<sup>(٢)</sup> نهى، وأمر، حدّر عن اتباع غير سبيله على ما بيته الأحاديث الصحيحة وأقاويل السلف، و﴿أن﴾ في موضع

(١) انظر: «تفسير الطبرى» [آية: ١٥٢] من سورة الأنعام.

والعهد الذي بيننا وبين الله هو أن نعمل بطاعته، ونبعد عن معاصيه، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثَنَا مِنْهُمْ أُثْرَى عَشَرَ نَبِيًّا وَقَالَ اللَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَفْتَمْتُ الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ بِالزَّكَوةِ وَأَمْتَمْ بِرُسُلِيِّ وَعَزَّزْتُمُوهُمْ وَأَفْرَضْتُمُ اللَّهَ قُرْضاً حَسَنًا لَا كُفَّرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَلَا دُخْلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ حَلَّ سَوَاءُ السَّبِيلُ﴾ [المائدة: ١٢] الآية، ثم قال: ﴿فَيَمَّا نَقْضِهِمْ مِيَاثِقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ﴾ [المائدة: ١٣] الآية، والميثاق هنا هو العهد، بمعنى أنهم عصوا الله ولم ي عملوا بطاعته.

(٢) ساقط من [ب].

نصب، أي: وأتُلُّ أَنَّ هذا صراطي. عن الفراء، والكسائي، [قال الفراء]<sup>(١)</sup>: ويجوز أن يكون خفضاً، أي: وصاكم به، وبأن هذا صراطي.

قال، والصراط: الطريق الذي هو دين الإسلام **﴿مستقيما﴾** نصب على الحال، ومعناه: مستوياً، قويمًا لا اعوجاج فيه، فأمر باتباع طريقه الذي طرّقه على لسان محمد ﷺ، وشرعه، ونهايته الجنة، وتشعبت منه طرق، فمن سلك الجادة؛ نجا، ومن خرج إلى تلك الطرق؛ أفضت به إلى النار، قال الله تعالى: **﴿وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ﴾**، أي: تميل. انتهى<sup>(٢)</sup>

وروى أحمد، والنسائي، والدارمي، وابن أبي حاتم، والحاكم -وصححه-، [ورواه محمد بن نصر المروزي في كتاب "الاعتراض" بسنده صحيح]<sup>(٣)</sup> عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: خط رسول الله ﷺ خطأ بيده، ثم قال: «هذا سبيل الله مستقيماً»، ثم خط خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شماله، ثم قال: «وهذه سبل ليس منها سبل إلا وعليه شيطان يدعوك إليه»، ثم قرأ: **﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ﴾** الآية.<sup>(٤)</sup>  
وعن مجاهد: ولا تتبعوا السبل، قال: البدع والشبهات.<sup>(٥)</sup>

(١) إضافة من "التيسير"، و"تفسير القرطبي".

(٢) من "تفسير القرطبي" (١٣٧/٧).

(٣) ما بين المعقودين ليس موجوداً في [أ]، وكتاب المروزي الأشهر في تسميته "السنة" كما بين ذلك المحقق في مقدمة الكتاب.

(٤) حسن. أخرجه أحمد (٤١٤٢)، والنسائي في "الكبرى" (١١١٧٤)، والدارمي (٦٧/١)، وابن نصر المروزي في "السنة" (ص ٥، ٣١٨/٢)، والحاكم (ص ٥)، وغيرهم من طرق عن عاصم بن أبي النجود، عن أبي وائل، عن ابن مسعود به، وهذا إسناد حسن.

(٥) صحيح. أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم عند تفسير هذه الآية من سورة الأنعام [١٥٣]، وإسناده صحيح.

قال [العلامة]<sup>(١)</sup> ابن القيم رحمه الله تعالى: ولنذكر في الصراط [المستقيم]<sup>(٢)</sup> قولًا وجيًّا؛ فإنَّ الناس قد تنوَّعت عباراتهم عنه بحسب صفاتِه ومتعلقاتِه، وحقيقةُ شيءٍ واحدٍ، وهو طريقُ الله الذي نصبه لعباده موصلاً لهم إليه، ولا طريقٌ إليه سواه، بل الطرق كلها مسدودة على الخلق إلَّا [طريقه]<sup>(٣)</sup> الذي نصبه على ألسن رسله، وجعله موصلاً لعباده إليه، وهو إفراده بالعبودية، وإفراد رسوله بالطاعة؛ فلا يشرك به أحدًا في عبوديته، ولا يشرك برسوله ﷺ أحدًا في طاعته، فيجرد التوحيد، ويُجْرِد متابعة الرسول ﷺ، وهذا كله مضمون شهادة أن لا إله إلَّا الله وأنَّ محمداً رسول الله، فأي شيء فُسِّرَ به الصراط المستقيم؛ فهو داخل في هذين الأصلين.

ونكتة ذكِّرُناها: أنْ تُحِبَّهُ بقلبك، وتُرضيه بجهدك كله فلا يكون في قلبك موضع إلَّا معمورًا بِحُبِّهِ، ولا يكون لك إرادة إلَّا متعلقة [بمرضاته]<sup>(٤)</sup>، فالاول يحصل بتحقيق شهادة أن لا إله إلَّا الله، والثاني يحصل بتحقيق شهادة أنَّ محمداً رسول الله، وهذا هو الهدى ودين الحق، وهو معرفة الحق والعمل به، وهو معرفة ما بعث الله به رسوله، والقيام به، فَقُلْ ما شئت من العبارات التي هذا [آخِحُّتها]<sup>(٥)</sup> وَقُطِّبَ رحاحها.<sup>(٦)</sup>

قال<sup>(٧)</sup>، وقال سهل بن عبد الله: عليكم بالأثر والسننة؛ فإني أخاف أنه سيأتي عن قليل

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: من طرقه.

(٤) في [أ]: في مرضاته.

(٥) في «بدائع الفوائد»: أحسنتها. والأخيَّة بالمد والتشديد واحدة الأخيَّ: عودٌ يُعرَضُ في الحائط، أو الأرض، ويُدفن طرافه فيهما فيصير وسطه مثل العروة تشديده إلى الدابة. انتهَى من «لسان العرب» مادة: (أحا).

(٦) انتهَى من «بدائع الفوائد» (٤٠ / ٢).

(٧) يعني: صاحب «تيسير العزيز الحميد» كما في (ص ٦١).

زمان إذا ذكر إنسانُ النبيَّ ﷺ، والاقتداء به في جميع أحواله ذمُوه، ونفروا عنه، وتبرأوا منه، وأذلوه، وأهانوه.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: قال ابن مسعود رضي الله عنه: من أراد أن ينظر إلى وصيَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ التي علَيْها خاتمه؛ فليقرأ قوله تعالى: «فُلْ تَعَالَوْا أَتُلُّ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا»<sup>(٢)</sup> إلى قوله: «وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا» [الأنعام: ١٥٣-١٥١] الآية.

ش / قوله: (ابن مسعود) هو عبد الله بن مسعود بن غافل - بمجمعمة وفاء - بن حبيب الهنلي، أبو عبد الرحمن، صحابي جليل، من السابقين الأولين، [وأهل]<sup>(٣)</sup> بدر، [وأحد، والخندق]<sup>(٤)</sup>، وبيعة الرضوان، ومن كبار علماء الصحابة، أمّره عمر على الكوفة، ومات

(١) هذا الأثر ذكره القرطبي في «تفسيره» عند هذه الآية بدون إسناد.

**فانده:** أوسع مصدر ذكر فيه آثار سهل بن عبد الله التستري هو كتاب «حلية الأولياء» لأبي نعيم الأصبهاني، ولم يذكر هذا الأثر فيه.

(٢) صحيح. هذا الأثر أخرجه الترمذى (٣٧٠)، والطبرانى (١٠٠٦٠)، وابن أبي حاتم في «التفسير» (١٤١٤/٥)، من طريق: محمد بن فضيل بن غزاون، عن داود الأودي، عن الشعبي، عن علقمة، عن ابن مسعود به، وأشكل على بعض المحققين داود الأودي: هل هو داود بن عبد الله الأودي الثقة؟ أم داود بن يزيد الأودي الضعيف؟ لأن كليهما روى عن الشعبي، وكلاهما روى عنهما محمد ابن فضيل، وجاءت تسميته ابن يزيد الضعيف في «الأوسط» للطبرانى (١٢٠٨)، ولكن من طريق رجل ضعيف، وهو خالد بن يوسف السمعي، فخالفوا خالد بن يوسف، ومن خالفه أبو كريب وهو ثقة ثبت. الثقات بدون تسمية لأبيه، فخالفوا خالد بن يوسف، ومن خالفه أبو كريب وهو ثقة ثبت. والحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٤١١/٨) رقم (١٧٦٩) يرجح أنه ابن عبد الله الثقة، فرمز له -أي: في روايته عن الشعبي- بـ(ت)، أي: روى له الترمذى، ورمز لابن يزيد الضعيف في روايته عن الشعبي بـ(ق)، أي: روى له ابن ماجه. وراجع ترجمته من «تهذيب الكمال» (٤٦٧/٨) رقم (١٧٩١)، فرجح الحافظ المزي أن رواية داود بن يزيد الأودي عن الشعبي ليست في «سن الترمذى» من أصله، فنحن نأخذ بترجيح هذا الإمام؛ لأنه من أكابر الحفاظ، فالذى يظهر أن الأثر صحيح، والله أعلم.

(٣) في [ب]: من أهل.

(٤) ساقط من [أ].

سنة اثنين وثلاثين وسبعين

وهذا الأثر رواه الترمذى وحسنه، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبرانى بنحوه.

[وبسبب هذا القول -والله أعلم-: ما رواه البخاري في "صحيحه" عن ابن عباس صلوات الله عليهما قال: لَمَّا اشتد بالنبي ﷺ وجعه قال: «ائتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تختلفوا بعده» قال عمر: إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ غَلَبَ الْوَجْعُ، وَعَنْدَنَا كِتَابُ اللَّهِ حَسِيبُنَا. فَاخْتَلَفُوا وَكَثُرَ الْلَّغْطُ. قَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَوْمُوا عَنِّي، وَلَا يَنْبَغِي عَنِّي التَّنَازُعُ»، فخرج ابن عباس يقول: إِنَّ الرَّزِيْةَ كُلَّ الرَّزِيْةِ مَا حَالَ بَيْنَ رَسُولِ اللَّهِ وَبَيْنَ كِتَابِهِ<sup>(١)</sup>، فقال ابن مسعود: من أراد أن ينظر إلى

(١) إلى هنا أخرجه البخاري برقم (١١٤)، وهو عند مسلم أيضاً برقم (١٦٣٧)، وليس عندهما قول ابن مسعود، ولم يذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله في شرحه للحديث قول ابن مسعود؛ فلعل المؤلف ذكر ذلك احتمالاً واستنباطاً، ويشير إلى ذلك قوله: (وبسبب هذا القول -والله أعلم-).

**فانده** قال النwoي رحمه الله في "شرح مسلم" (١٦٣٧): وَأَمَّا كَلَامُ عُمَرَ بْنِ حِشْمَةَ، فَقَدْ اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ الْمُتَكَلِّمُونَ فِي شُرْحِ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ مِنْ دَلَائِلِ فِيقْهِ عُمَرَ وَفَصَائِلِهِ، وَدَقِيقَ نَظَرِهِ؛ لِأَنَّهُ خَسِيَّ أَنْ يَكْتُبَ بِالْمُؤْلِفِ أُمُورًا رُبِّمَا عَجَزُوا عَنْهَا، وَاسْتَحْقَوْا الْعُقُوبَةَ عَلَيْهَا؛ لِأَنَّهَا مَنْصُوصَةٌ لَا مَجَالٌ لِلْاجْتِهادِ فِيهَا، فَقَالَ عُمَرُ: حَسِيبُنَا كِتَابُ اللَّهِ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ»، وَقَوْلُهُ: «الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ»، فَعَلِمَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَكْمَلَ دِيْنَهُ فَأَمِنَ الْمُضَلَّلَ عَلَى الْأُمَّةِ، وَأَرَادَ التَّرْفِيهَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَكَانَ عُمَرَ أَفْقَهَ مِنْ إِبْنِ عَبَّاسٍ وَمُوَافِقَيْهِ. قَالَ الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَبُو بَكْرَ الْبَيْهَقِيُّ فِي أَوَّلِ خِرَاجٍ كِتَابَهُ «دَلَائِلُ النُّبُوَّةِ»: إِنَّمَا قَصَدَ عُمَرَ التَّخْفِيفَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ غَلَبَ الْوَجْعَ، وَلَوْ كَانَ مُرَادُهُ بِالْمُؤْلِفِ أَنْ يَكْتُبَ مَا لَا يَسْتَغْنُونَ عَنْهُ لَمْ يَتَرُكْهُ لَا حُخْلَافُهُمْ وَلَا لِغَيْرِهِ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «بَلَغَ مَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ»، كَمَا لَمْ يَتَرُكْ تَبْلِيغَ عَيْرِ ذَلِكَ لِمُخَالَفَةِ مَنْ خَالَفَهُ، وَمُعَاوَدَةِ مَنْ عَادَهُ، وَكَمَا أَمْرَ فِي ذَلِكَ الْحَالِ بِالْخَرَاجِ الْيَهُودِ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا ذَكَرَهُ فِي الْحَدِيثِ . قَالَ الْبَيْهَقِيُّ: وَقَدْ حَكَى سُفِيَّانُ ابْنُ عَيْنَةَ عَنْ أَهْلِ الْعِلْمِ قَبْلِهِ أَنَّهُ ﷺ أَرَادَ أَنْ يَكْتُبَ إِسْتِخْلَافَ أَبِي بَكْرٍ بْنِ حِشْمَةَ، ثُمَّ تَرَكَ ذَلِكَ اِعْتِمَادًا عَلَى مَا عَلِمَهُ مِنْ تَقْدِيرِ اللَّهِ تَعَالَى ذَلِكَ، كَمَا هُمْ بِالْكِتَابِ فِي أَوَّلِ مَرَضِهِ حِينَ قَالَ: «وَأَرَأَسَاهُ»، ثُمَّ تَرَكَ الْكِتَابَ، وَقَالَ: «يَأَيُّهَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَّا أَبَا بَكْرٍ»، ثُمَّ نَهَى أُمَّتَهُ عَلَى إِسْتِخْلَافِ أَبِي بَكْرٍ بِتَقْدِيمِهِ إِيَّاهُ فِي الصَّلَاةِ، قَالَ الْبَيْهَقِيُّ: وَإِنْ كَانَ الْمُرَادُ بِيَابَانِ أَحْكَامِ الدِّينِ، وَرَفْعِ الْخِلَافِ فِيهَا، فَقَدْ عَلِمَ عُمَرَ حُصُولَ ذَلِكَ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ»، وَعَلِمَ أَنَّهُ لَا تَقْعَدُ وَاقْعَةً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِلَّا وَفِي الْكِتَابِ أَوْ السُّنَّةِ يَبَاهُ نَصَا أَوْ دَلَالَةً، وَفِي تَكْلُفِ النَّبِيِّ ﷺ فِي مَرَضِهِ مَعَ

وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه... الحديث.<sup>(١)</sup>

**قال بعضهم:** معناه: من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كتبت، وختم عليها فلم تغير ولم تبدل؛ فليقرأ: «**قُلْ تَعَالَوْا [أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ]**»<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآيات، شبهها بالكتاب الذي كتب، ثم ختم، فلم يزد فيه ولم ينقص؛ فإن النبي ﷺ لم يوص إلا بكتاب الله تعالى، كما قال فيما رواه مسلم: «إِنِّي تارك فيكم ما إِنْ تمسكتم بِهِ لَنْ تضلُّوا: كِتَابُ اللَّهِ».<sup>(٣)</sup>

وقد روى عبادة بن الصامت، قال: قال رسول الله ﷺ: «أَيُّكُمْ يَبْيَعُنِي عَلَى هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ الْثَلَاثِ؟»، ثم تلا [ قوله]<sup>(٤)</sup>: «**قُلْ تَعَالَوْا [أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ]**» حتى فرغ من ثلاثة الآيات، ثم قال: «من وَفَّى بِهِنْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ انتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا فَأُدْرِكَهُ

شَدَّةً وَجَعَهُ كِتَابَهُ ذَلِكَ مَسْقَةً، وَرَأَى عُمَرَ الْإِفْتَصَارَ عَلَى مَا سَبَقَ بَيَانَهُ إِبَاهُ نَصَّا، أَوْ دَلَالَةَ تَحْفِيقًا عَلَيْهِ؛ وَلَنَلِّا يَنْسَدِدُ بَابُ الاجْتِهادِ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ، وَالإِسْتِبْطَاطِ، وَالْحَاقِ الْفُرُوعَ بِالْأُصُولِ، وَقَدْ كَانَ سَبِقَ قَوْلَهُ ﷺ: «إِذَا اجْتَهَدَ الْحَاكِمُ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرٌ، وَإِذَا اجْتَهَدَ فَأَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ»، وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ وَكَلَ بَعْضَ الْأَحْكَامِ إِلَى اجْتِهادِ الْعُلَمَاءِ، وَجَعَلَ لَهُمُ الْأَجْرُ عَلَى الاجْتِهادِ، فَرَأَى عُمَرَ الصَّوَابَ تَرَكُهُمْ عَلَى هَذِهِ الْجُمْلَةِ؛ لِمَا فِيهِ مِنْ فَضْلَةِ الْعُلَمَاءِ بِالاجْتِهادِ، مَعَ التَّحْفِيفِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، وَفِي تَرْكِهِ ﷺ الْإِنْكَارَ عَلَى عُمَرَ دَلِيلٌ عَلَى إِسْتِصْوَابِهِ. اهـ وانظر «الفتح» (٤٤٣٢).

**قال** شيخ الإسلام في «منهج السنة» (٦/٢٥): ومن توهم أن هذا الكتاب كان بخلافة علي، فهو ضالٌ باتفاق الناس من علماء السنة، والشيعة، أما أهل السنة فمتفقون على تفضيل أبي بكر، وتقديمه، وأما الشيعة القائلون بأنَّ علياً كان هو المستحق للإمامية، فيقولون: إنه قد نصَّ على إمامته قبل ذلك نصًا جليًّا ظاهرًا معروفاً، وحيثُنَّ فلم يكن يحتاج إلى كتاب.

**ثُمَّ قال** ﷺ: ولو كان ما يكتبه في الكتاب مما يجب بيانه وكتابه؛ لكن النبي ﷺ بينه ويكتبه، ولا يلتفت إلى قول أحدٍ؛ فإنه أطوع الخلق له، فعلم أنه لما ترك الكتاب لم يكن الكتاب واجباً، ولا كان فيه من الدين ما يجب كتابته حيثُنَّ؛ إذ لو وجَب لفعله. اهـ

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) آخر جهه مسلم برقم (١٢١٨) من حديث جابر رض.

(٤) ساقط من [أ].

الله في الدنيا؛ كانت عقوبته، ومن أخره إلى الآخرة؛ كان أمره إلى الله إن شاء أخذه وإن شاء عفا عنه» رواه ابن أبي حاتم، والحاكم، وصححه، و محمد بن نصر في <sup>(١)</sup> «الاعتصام» <sup>(٢)</sup>.

قلت: ولأن النبي ﷺ لم يوص أمته إلا بما وصاهم به الله تعالى على لسانه، وفي كتابه الذي نزله: **﴿تَبَيَّنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَىٰ وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ﴾** [النحل: ٨٩]، وهذه الآيات وصية الله تعالى ووصية رسوله ﷺ.

قال المصنف رحمه الله: وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: كُنْتُ رَدِيفَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه عَلَىٰ حِمَارٍ فَقَالَ لِي: «يَا مُعَاذُ، أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ؟» قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ: أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ: أَنْ لَا يُعَذَّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَفَلَا أُبَشِّرُ النَّاسَ؟ قَالَ: «لَا تُبَشِّرُهُمْ. فَيَكْلُوُا» أخر جاه في «الصحيحين».

ش/ هذا الحديث في «الصحيحين» من طرق، وفي بعض روایاته نحو مما ذكره

(١) الأشهر في تسمية كتاب المرزوقي هو: كتاب «السنة»، كما بين ذلك المحقق على كتاب «السنة» (ص ٣١).

(٢) ضعيف. رواه الحاكم (٢/١٨) من طريق: سفيان بن حسين، عن الزهرى، وروايته عن الزهرى ضعيفة، وأصل الحديث في «الصحيحين» بغير هذا اللفظ، أخرجه البخارى برقم (١٨)، ومسلم برقم (١٧٠٩) بلفظ: «بِأَيْمَانِكُمْ أَنْ لَا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا، وَلَا تُسْرِقُوا، وَلَا تُنْزِلُوا أَوْلَادَكُمْ، وَلَا تَأْتُوا بِبَهَانَ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلَا تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ...» الحديث، وليس فيه قراءة الآيات الثلاث، وقد رواه عن الزهرى بهذا اللفظ جماعة منهم: ابن عيينة، وشعيب، ويونس، وصالح ابن كيسان، ومعمر، وابن أخي الزهرى، كما في «المسنن الجامع» رقم (٥٦٠٠).

(٣) يعني أن ابن مسعود رضي الله عنه سماها وصية النبي ﷺ لأنه مبلغ عن الله، ومبين لما وصى الله به في كتابه؛ ولأن النبي ﷺ وصى بكتاب الله بقوله: «إِنِّي تَرَكْتُ لَكُمْ مَا إِنْ تَمْسِكُمْ بِهِ لَنْ تَضْلُلُوا كَتَابَ اللَّهِ الْحَدِيثِ»، وهذا من كتاب الله.

(٤) أخرجه البخارى برقم (٢٨٥٦)، ومسلم برقم (٣٠) (٤٩).

المصنف.

ومعاذ هو ابن جبل بن أوس الأنصاري الخزرجي، أبو عبد الرحمن، صحابي مشهور من أعيان الصحابة، شهد بدرا وما بعدها، وكان إليه المتنهى في العلم، والأحكام، والقرآن.<sup>(١)</sup>

وقال النبي ﷺ: «معاذ يحشر يوم القيمة أمام العلماء برتوة»، أي: بخطوة.<sup>(٢)</sup>

**قال في «القاموس»:** والرتوة: الخطوة، وشرف من الأرض، وسوعة من الزمان، والدعوة، [والقطرة]<sup>(٣)</sup>، ورمية بسهم، أو نحو ميل، أو مدى البصر، والراتي: العالم الرباني. انتهى  
**وقال في «النهاية»:** إنه يتقدم العلماء برتوة، أي: برمية سهم. وقيل: بميل. وقيل: [مد

(١) مقصوده: أنَّ إِلَيْهِ الْمُتَنَاهِي فِي حَاجَةِ النَّاسِ، فِي رَجُونِ إِلَيْهِ، لَكِنَّ الَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ إِلَيْهِ الرَّجُوْنُ فِي مَسَائِلِ الْعِلْمِ فِي بَعْضِ الْبَقَاعِ؛ لِأَنَّهُ عَاشَ فِي الشَّامِ كَمَا سِيَذْكُرُهُ الشَّارِحُ الشَّيْخُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ حَسْنٍ وَاللَّهُ أَعْلَمُ، وَإِلَّا فَإِنَّ مِنَ الصَّحَابَةِ مَنْ هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ، كَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَابْنِ مُسْعُودٍ، وَابْنِ عَبَّاسٍ وَاللَّهُ أَعْلَمُ، وَغَيْرُهُمْ مِنَ الصَّحَابَةِ.

(٢) المقصود: أنه يسبق العلماء برمية سهم، أو رمية حجر، أو نحو ذلك كما جاء مفسراً في بعض الروايات أنه يتقدمهم برمية حجر.

﴿وهذا الحديث له طرق لا يأس بتحسينه بها، وقد صححه العلامة الألباني وَاللَّهُ أَعْلَمُ في «الصحيحة» رقم ١٠٩١؛ فإن له طريقاً مرفوعة من حديث عمر وَاللَّهُ أَعْلَمُ، أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٣٥/٥٩٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/٢٢٨)، والمحاملي في «الأمالي» (٣٥/١)، كما في «الصحيحة» (٩١/١٠٩١)، لكن في إسناده: شهر بن حوشب ضعيف، ويرويه شهر عن عمر، ولم يدركه؛ فهو منقطع.

﴿وله طريق أخرى في «الحلية» (١/٢٢٩)، وفي إسناده: ثابت بن عبد الله الناقد. قال العلامة الألباني وَاللَّهُ أَعْلَمُ: لم أجده له ترجمة.

ولئن ثلاثة مراسيل يتقى بها:

١) مرسل محمد بن كعب القرظي، أخرجه ابن سعد (٢/٣٤٧) بسنده صحيح.

٢) مرسل أبي عون محمد بن عبد الله الثقفي، أخرجه ابن سعد (٢/٣٤٧) أيضاً بسنده صحيح.

٣) مرسل الحسن البصري، أخرجه كذلك ابن سعد (٢/٣٤٧)، من طريقين، فالحديث بهذه الطرق يرتقي إلى الصحة، والله أعلم.

(١) في [أ]، و[ب]: الفطرة، والمثبت من «القاموس».

البصر]<sup>(١)</sup>، وهذه الثلاثة أشبه بمعنى الحديث.

مات معاذ سنة ثمانى عشرة بالشام في طاعون عمواس<sup>(٢)</sup> [ واستخلفه النبي ﷺ على  
أهل مكة يوم الفتح يعلمهم دينهم]<sup>(٣)</sup>.

قوله: (كنت رديف النبي ﷺ).

فيه جواز الإرداد على الدابة، وفضيلة معاذ رضي الله عنه.

قوله: (على حمار).

في روایة: اسمه عَفِير.<sup>(٤)</sup>

[قلت]<sup>(٥)</sup>: أهداء إليه المُوقَّس<sup>(٦)</sup> صاحب مصر.

وفيه: تواضعه عليه السلام لركوب الحمار، والإرداد عليه، خلافاً لما عليه أهل الكبر.<sup>(٧)</sup>

قوله: «أتدرى ما حق الله على العباد».

(١) في [ب]: مدى البصر.

(٢) اسم لبلدة في فلسطين بالقرب من بيت المقدس، كان ابتداء الطاعون منها، ثم فشا في أرض الشام، فمات فيه خلق كثير من الصحابة والتابعين، ونسب الطاعون إلى عمواس؛ لا ابتدائه منها.

(٣) ما بين المعقوفين تقدم في [أ] إلى بعد قوله (والأحكام والقرآن).

(٤) ذكره ابن سعد كما في «السير» (٤٤٧/١)، عن مجاهد مرسلاً، وفي سنته: الواقدي. وأخرجه الحاكم (٢٧٠/٣) عن عروة بن الزبير مرسلاً، وفيه: ابن لهيعة. ولا يتفق؛ لأن الواقدي كذاب، وهذا الاستخلاف اشتهر في السيرة، وكثير من العلماء يتسامحون فيما اشتهر في السيرة والتاريخ.

(٥) هذه الرواية في «الصحيحين» كما في التخريج المتقدم، وأخطأ من عزها إلى البخاري فقط.

(٦) ساقط من [أ].

(٧) الموقوس لقب لكل من حكم مصر.

(٨) هذا يحتاج إلى دليل، ولم يرد نص صحيح في هذا، وإنما ذكر ذلك ابن سعد في «الطبقات» (٢١٢/٨) بإسناد تالف، فيه: محمد بن عمر الواقدي، وهو كذاب، يرويه عن يعقوب بن محمد بن أبي صعصعة، ولم توجد له ترجمة، وهذا يرويه عن عبدالله بن عبد الرحمن بن أبي صعصعة مرسلاً.

(٩) ذكر هذه الفائدة المصنف رحمه الله كما في المسائل من «كتاب التوحيد» رقم (٢١).

أخرج السؤال بصيغة الاستفهام؛ ليكون أوقع في النفس، وأبلغ في فهم المتعلم، وحق الله على العباد: هو ما يستحقه عليهم، وحق العباد على الله، معناه: أنه متحقق لا محالة؛ لأنه وعدهم ذلك جزاء لهم على توحيده: ﴿وَعَدَ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ﴾ [الروم: ٦].<sup>(١)</sup>

قال شيخ الإسلام: كون المطيع يستحق الجزاء هو استحقاق إنعام وفضل، ليس هو استحقاق مقابلة كما يستحق المخلوق على المخلوق، فمن الناس من يقول: لا معنى للاستحقاق إلا أنه أخبر بذلك ووعده صدق. ولكن أكثر الناس يثبتون استحقاقاً زائداً على هذا كما دل عليه الكتاب والسنة، قال تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الروم: ٤٧]، لكن أهل السنة يقولون: هو الذي كتب على نفسه الرحمة، وأوجب على نفسه الحق، ولم يوجبه عليه مخلوق، والمعتزلة يدعون أنه واجب عليه بالقياس على [المخلوق]<sup>(٢)</sup>، وأن العباد هم الذين أطاعوه بدون أن يجعلهم مطيعين له، وأنهم يستحقون

(١) هذا الواجب إكراه منه، وأوجبه على نفسه فضلاً منه ورحمة ليس بمعاوضة؛ فإنَّ الذين يقولون معاوضة، (أي: عوض عن العمل) هم المعتزلة القدرية النُّفَاه، يقولون: (الإنسان الطائع يجب على الله أن يكرمه بالجنة، والإنسان العاصي يجب على الله أن يعذبه). وأما قوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُتُّمْتُ تَعْمَلُونَ﴾ [الزخرف: ٧٢] ليس فيها دليل على قولهم، وأنها معاوضة؛ لأن الباء سببية، والذي يدل على ذلك حديث أبي هريرة رض في «الصحابيين»: «ولن يدخل أحد منكم الجنة بعمله»، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا؛ إلا أن يتغمدني الله برحمته منه وفضل»، فإذا كان النبي صل يدخل الجنة بفضله ورحمته؛ فدل على أنه ليس معاوضة، وإنما سبب من الأسباب، وأعظم سبب هو رحمة الله، ومغفرته، ورضوانه.

(٢) في [أ]: الخلق.

(٣) يريدون بهذا الكلام نفي مشيئة الله وخلقه، وأنَّ الله لم يشاً فأفعال العباد، فلم يخلقها، فنفوا مشيئة الله عن الأفعال، فما فعل الإنسان من طاعة ومعصية؛ فإنه هو الذي يشاؤها بدون مشيئة الله، فهو الذي يخلقها بنفسه.

الجزاء<sup>(١)</sup> بدون أن يكون هو الموجب، وغلطوا في ذلك، وهذا الباب غلطت فيه الجبرية القدرية أتباع جهم، والقدرية النافية.<sup>(٢)</sup>

قوله: قلت: الله ورسوله أعلم.<sup>(٣)</sup>

ونرد عليهم بأنَّ الله شاء أفعال العباد وخلقها كما في قوله تعالى: «وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» [التكوير: ٢٩]، قوله: «وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ» [الصافات: ٩٦]، قوله: «اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ» [الرعد: ١٦ / الزمر: ٦٢]، قوله: «وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَفْتَلُوا» [البقرة: ٢٥٣]، قوله: «يُضَلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ» [النحل: ٩٣ / فاطر: ٨]، قوله: «يُضَلِّلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا» [البقرة: ٢٦]، والنصوص كثيرة.

(١) قد تقدم خطأ هذا القول، وأنَّ الصحيح أنَّ الله هو الذي أوجبه على نفسه فضلاً، وإنعاماً، ورحمة منه، وقد جاء في الحديث: «لَوْ أَنَّ اللَّهَ عَذَّبَ أَهْلَ سَمَاوَاتِهِ، وَأَهْلَ أَرْضِهِ؛ لَعَذَّبَهُمْ وَهُوَ غَيْرُ ظَالِمٍ لَهُمْ، وَلَوْ رَحِمَهُمْ؛ لَكَانَتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْ أَعْمَالِهِمْ» رواه أبو داود (٤٦٩٩)، وأحمد (١٨٢ / ٥) بإسناد حسن، عن زيد بن ثابت رض، وهو في «الصحيح المسند» رقم (٣٥٠).

(٢) لم أقف على مصدر هذا النص من كلام شيخ الإسلام رحمه الله، وانظر معناه في «المجموع» (١ / ٢١٣ - ٢١٤). والجبرية القدرية أتباع جهم هم الذين قالوا: أعمال العباد ليس لهم فيها مشيئة، والعبد مجبر على كل ما أمر الله وأراده، وهو كالريشة في مهب الريح، ومعنى ذلك: أنه لا يعاقب على ما يفعل من المعاصي، وهذا كلام باطل فيه إبطال النبوة والرسالة، وإبطال الجنة والنار، وعلى قولهم هذا يكون فرعون مطيناً؛ لأنَّه على ما قدر الله كما تقدم قول قائلهم:

أصبحت منفعتاً لي مختاره مني ففعلي كله طاعات

وأما القدرية النافية فهم الذين نفوا مشيئة الله عن أفعال العباد، فقالوا: الإنسان هو الذي يخلق فعل نفسه، وقد تقدم الرد عليهم.

(٣) أولاً يعتبر من العلم أن يقول من لم يعلم: (الله أعلم) كما قال ابن مسعود رض: إن من العلم أن يقول أحدكم لما لا يعلم: الله أعلم؛ فإن الله تعالى يقول لنبيه صل: «فُلْ مَا أَسْأَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ» [ص: ٨٦]. متفق عليه.

وهل يقال: (الله أعلم)، أم يقال: (الله ورسوله أعلم)?

جاء عن بعض العلماء أنهم يقولون: إن كانت المسألة شرعية؛ فيجوز قوله: (الله ورسوله أعلم)، وإن كان في أمر غيب لا يجوز. وهذا اختيار العلامة العثيمين رحمه الله. والناظر في كلام الصحابة يجد أنهم لم يكونوا يقولونها بعد موته، لا في مسألة شرعية، ولا في مسألة غيبة، فالذى يظهر أنها لا تُقال بعد موته رحمه الله، وإنما يُقال: (الله أعلم)، وهذا رأجحه العلامة ابن باز، والعلامة الألباني، والعلامة الفوزان، والشيخ بكر أبو زيد رحمهم الله؛ ومع ذلك لو قالها في مسألة شرعية لا يقال: إنه =

فيه حسن الأدب من المتعلم، وأنه ينبغي لمن سُئلَ عما لا يعلم أن يقول ذلك، بخلاف أكثر المتكلمين.

قوله: «أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً»، أي: يوحيده بالعبادة، ولقد أحسن العلامة ابن القيم حيث عَرَفَ العبادة بتعريف جامع، فقال رحمه الله:

|                                          |                           |
|------------------------------------------|---------------------------|
| مع ذل عابده هما قطبان                    | وعبادة الرحمن غاية حبه    |
| ما دار حتى قامت القطبان                  | وعليهما فلك العبادة دائرة |
| لا بالهوى والنفس والشيطان <sup>(١)</sup> | ومداره بالأمر أمر رسوله   |

قوله: «ولا يشركوا به شيئاً».

أي: يوحيده بالعبادة، فلا بد من التجدد من الشرك في العبادة، ومن لم يتجرد من الشرك؛ لم يكن آتياً بعبادة الله [وحده]<sup>(٢)</sup>، بل هو مشرك قد جعل الله نِدّاً، وهذا معنى قول المصنف رحمه الله: [وفيه أنَّ العبادة هي التوحيد؛ لأنَّ الخصومة فيه].<sup>(٣)</sup>

وفي بعض الآثار الإلهية: «إني، والجن، والإنس في نبأ عظيم أخلقُ وَيُعبدُ غيري، وأرزقَ وَيُشكِّرُ سوأي، خيري إلى [العباد]<sup>(٤)</sup> نازل وشرهم إلى صاعد، أتحب إليهم

= ارتكب محرباً. وقد جاء عن عمر رضي الله عنه أنه سأله الصحابة يوماً: ماذا عندكم في قوله تعالى: «أَيُوْدُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّنْ تَخْيِلٍ» [البقرة: ٢٦٦] الآية؟ فقالوا: الله أعلم. ولم يزيدوا (رسوله). وهو في « صحيح البخاري » (٤٥٣٨)، عن ابن عباس رضي الله عنهما. انظر: «التوسل أنواعه وأحكامه»، «شرح كتاب التوحيد» للباز والعثيمين، «معجم المناهي اللغوية» لبكر أبو زيد، «فتاوی اللجنة» (١٦٣/٢) (١٥٦/٢٤)

(١) انظر: «الكافية الشافية» (ص ٧٠) ط/ دار ابن الجوزي.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (٢).

(٤) في [أ]: عبادي.

بالنعم ويتغاضون إلى بالمعاصي<sup>(١)</sup>.

قوله: «وحق العباد على الله ألا يعذب من لا يشرك به شيئاً».

قال الحافظ: اقتصر على نفي الإشراك؛ لأنه يستدعي التوحيد بالاقتضاء، ويستدعي إثبات الرسالة بالنزوم؛ إذ من كذب رسول الله ﷺ؛ فقد كذب الله، ومن كذب الله؛ فهو مشرك، [أو هو]<sup>(٢)</sup> مثل قول القائل: من توضأ؛ صحت صلاته، أي: مع سائر الشروط. انتهى<sup>(٣)</sup>

قوله: (أفلا أبشر الناس).

فيه: استحباب بشاراة المسلم بما يسره، وفيه ما كان عليه الصحابة من الاستبشار بمثل هذا. قاله المصنف رحمه الله تعالى.<sup>(٤)</sup>

قوله: «لا تبشرهم فيتكلوا».

أي: يعتمدو على ذلك، فيتراكم التنافس في الأعمال، وفي رواية: (فأنخبر بها معاذ عند موته تائماً)<sup>(٥)</sup>، أي: تحرجاً من الإثم.

قال الوزير أبو المظفر<sup>(٦)</sup>: لم يكن يكتتمها إلا عن جاحد يحمله جهله على سوء الأدب

(١) ضعيف. أخرجه الطبراني في «مسند الشاميين» (٩٧٤)، والبيهقي في «الشعب» (٤٥٦٣)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٧٧/١٧) من طريق: عبد الرحمن بن جبير بن نفير، وشريح بن عبيد الحضرميّ عن أبي الدرداء به إلى قوله: «ويشكرون غيري» دون بقائه، وهو منقطع؛ لأنَّ عبد الرحمن، وشريح لم يُدركَا أبا الدرداء. انظر: «الضعيفة» (٢٣٧١).

(٢) في النسختين (وهو)، والمثبت من «الفتح».

(٣) من «الفتح» رقم (١٢٩).

(٤) انظر المسائل رقم (١٧).

(٥) أخرجه البخاري برقم (١٢٨)، ومسلم برقم (٣٢)، من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

(٦) هو يحيى بن محمد بن هبيرة، يُلقب بـ(عون الدين)، وينتَهَى بـ(الوزير العالم العادل)، ولد في ربيع

ترك الخدمة في الطاعة، فاما الأكياس الذين إذا سمعوا بمثل هذا [زادوا في الطاعة]<sup>(١)</sup>،  
ورأوا أن زيادة النعم تستدعي زيادة الطاعة، فلا وجه لكتمانها عنهم.<sup>(٢)</sup>

### وفي الباب من الفوائد غير ما تقدم:

الحث على إخلاص العبادة لله تعالى، وأنها لا تنفع مع الشرك، بل لا تُسمى عبادة.

والتنبيه على عظمة حق الوالدين، وتحريم عقوقهما.

والتنبيه على عظمة الآيات [المحكمات]<sup>(٣)</sup> في سورة الأنعام، وجواز كتمان  
العلم للمصلحة.

قوله: (آخر جاه).

أي: البخاري، ومسلم، والبخاري هو الإمام محمد بن إسماعيل بن  
برذبه الجعفي، مولاهم، الحافظ الكبير صاحب «الصحيح» و«التاريخ» و«الأدب  
المفرد»، وغير ذلك من مصنفاته.

روى عن الإمام أحمد بن حنبل، والحميدي، وابن المديني، وطبقتهم.

وروى عنه مسلم، والنسيائي، والترمذى، والفراء راوي «الصحيح»، ولد سنة  
أربع وتسعين ومائة، ومات سنة ست وخمسين ومائتين.

= الثاني سنة (٤٩٩هـ) في بغداد، وتوفي سنة (٥٦٠هـ) وكان سلفي العقيدة، حنبلي المذهب، له كتاب  
«الإفصاح عن معانى الصحاح»، ومنه نقوّلات الشارح عنه في هذا الكتاب، وقد طبع جملة من كتابه  
«الإفصاح»، والباقي منه لم يطبع بعد، فرحمه الله وغاف عنه. انظر «مشيخة ابن الجوزي» (٢٠٢)،  
«المنظم» (١٠/٢١٤-٢١٧)، «وفيات الأعيان» (٦/٢٣٠-٢٤٤).

(١) في [أ]: ازدادوا طاعةً.

(٢) نقله عنه ابن مفلح رحمه الله في «الأداب الشرعية» (١/١٤٧).

(٣) ساقط من [أ].

ومسلم رحمه الله هو ابن حجاج بن مسلم، أبو الحسين القشيري النيسابوري، صاحب «الصحيح» و«العلل» و«الوحدان»، وغير ذلك.

روى عن أَمْرَةِ بْنِ حَنْبَلٍ، وَ يَحْيَى بْنِ مَعِينٍ، وَ أَبِي خِيشْمَةَ، وَ ابْنِ أَبِي شِيبَةَ،  
<sup>(١)</sup> وَ طَبِيقَتِهِمْ.

وروى عنه الترمذى، وإبراهيم بن محمد بن سفيان راوى «الصحيح» وغيرهما، ولد سنة أربع مائتين، ومات سنة إحدى وستين ومائتين بنيسابور رحمهما الله تعالى.

---

(١) في [ب] زيادة: وروى عن البخاري «صححه».

## فيه مسائل:

الأولى: الحكمة في خلق الجن والإنس.

الثانية: أن العبادة هي التوحيد؛ لأن الخصومة فيه.

الثالثة: أن من لم يأت به لم يعبد الله، ففيه معنى قوله: ﴿وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ﴾

[الكافرون: ٣].

الرابعة: الحكمة في إرسال الرسل.

الخامسة: أن الرسالة عمّت كلّ أمة.

السادسة: أن دين الأنبياء واحد.

السابعة: المسألة الكبيرة: أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت، ففيه معنى

قوله: ﴿فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾ [البقرة: ٢٥٦].

الثامنة: أن الطاغوت عامٌ في كل ما عبد من دون الله.

التاسعة: عظم شأن ثلات الآيات المحكمات في سورة الأنعام عند السلف، وفيها

عشر مسائل: أولها: النهي عن الشرك.

العاشرة: الآيات المحكمات في سورة الإسراء، وفيها ثمانية عشرة مسألة، بدأها الله

بقوله: ﴿لَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُومًا مَخْذُولًا﴾ [الإسراء: ٢٢]، وختمتها بقوله:

﴿وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتُلْقِي فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَدْحُورًا﴾ [الإسراء: ٣٩].

ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله: ﴿ذَلِكَ مِنَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ

من الْحِكْمَةِ﴾ [الإسراء: ٣٩].

الحادية عشرة: آية سورة النساء التي تسمى آية الحقوق العشرة، بدأها الله تعالى

بقوله: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦].

الثانية عشرة: التنبية على وصية رسول الله ﷺ عند موته.

الثالثة عشرة: معرفة حق الله علينا.

الرابعة عشرة: معرفة حق العباد عليه إذا أدوا حقه.

الخامسة عشرة: أن هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة.

السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة.

السابعة عشرة: استحباب بشاراة المسلم بما يسره.

الثامنة عشرة: الخوف من الاتكال على سعة رحمة الله.

التاسعة عشرة: قول المسئول عما لا يعلم: الله ورسوله أعلم.

العشرون: جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض.

الحادية والعشرون: تواضعه ﷺ لركوب الحمار مع الإرداد عليه.

الثانية والعشرون: جواز الإرداد على الدابة.

الثالثة والعشرون: فضيلة معاذ بن جبل.

الرابعة والعشرون: عظيم شأن هذه المسألة.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

### ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ.

ش/ بَاب: خبرٌ مبتدأ ممحذوف، تقديره: هذا.

قلت: ويجوز أن يكون مبتدأ خبره ممحذوف تقديره: [هذا]<sup>(١)</sup> و(ما) يجوز أن تكون موصولة والعائد ممحذوف، أي: وبيان الذي يكفره من الذنب.

ويجوز أن تكون مصدرية، أي: وتکفیره الذنب. وهذا الثاني أظهر.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: «الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُوْتَئِكُ لَهُمُ الْآمِنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ» [الأنعام: ٨٢].

ش/ قال ابن جرير: حدثني المثنى -وساق بسنده- عن الربيع بن أنس، قال:  
الإيمان الإخلاص لله وحده.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن كثير في الآية: أي: هؤلاء الذين أخلصوا العبادة لله وحده ولم يشركوا به شيئاً هم الأمنون يوم القيمة، المهتدون في الدنيا والآخرة، وقال ابن زيد، وابن إسحاق:

(١) في [أ]: بَابُ هَذَا.

(٢) سياق الشارح له هنا يوهم أنه عند تفسير هذه الآية: «الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا» [الأنعام: ٨٢] الآية، وهو عند قوله تعالى: «مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ اُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ» [النحل: ٩٧]، وإسناده ضعيف؛ لضعف أبي جعفر الرَّازِي عيسى بن ماهان، والمثنى شيخ ابن جرير لم توجد له ترجمة؛ فهو مجھول حال. فاندَه المثنى شيخ ابن جرير قلنا فيه مجھول حال مع أنه لم يزد عنه إلا ابن جرير، ولم يوثقه معتبر، وعلى قواعد المصطلح أنَّ من كان هذا حاله يكون مجھول عين، فلِمَ لم نقل عن المثنى مجھول عين؟ الجواب: لأنَّ ابن جرير أكثر من الرواية عنه، وهذا من القرائن التي ترفع جهة العين، فإنه أكثر عنه في «تفسيره».

هذا من الله على فصل القضاء بين إبراهيم وقومه.<sup>(١)</sup> وعن ابن مسعود رضي الله عنه: لما نزلت هذه الآية قالوا: فأينا لم يظلم نفسه؟ فقال عليه السلام: «إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ».

[وساقه البخاري بسنده، فقال]<sup>(٢)</sup>: حدثنا عمر بن حفص [بن غياث]<sup>(٣)</sup>، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثني إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله رضي الله عنه، قال: لما نزلت: «الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ» قلنا: يا رسول الله، أينما لا يظلم نفسه؟ قال: «ليس كما تقولون، لم يلبسو إيمانهم بظلم: بشرك، ألم تسمعوا إلى قول لقمان لابنه: «يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ»». وهذا الحديث<sup>(٤)</sup> في «ال الصحيح»، و«المستدرك» وغيرهما.

[ولأحمد بنحوه]<sup>(٥)</sup> عن عبد الله قال: لما نزلت: «الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ» شق ذلك على أصحاب رسول الله عليه السلام، فقالوا: يا رسول الله، فأينا لا يظلم نفسه؟ قال: «إنه ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: «يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ»، إنما هو الشرك».

(١) هذا تصرف من حيث اللفظ؛ فإنهما ذكرها معنى هذا الكلام: أنَّ هذه الآية فصل الله فيها الحجة لإبراهيم، أي: أن الأمان والاهتداء لمن لم يلبس إيمانه بظلم؛ فالإيمان، والاهتداء لإبراهيم ومن استجاب له، وأما الذين كفروا فكيف يكون لهم الأمان والاهتداء، فقال: «فَأَيُّ الْفُرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالآمِنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا» [الأنعام: ٨٢-٨١] الآية، والأثران صحيحان كما في «تفسير ابن جرير» و«ابن أبي حاتم» عند الآية المذكورة.

(٢) في [أ]: وسياق البخاري.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في [أ] زيادة: أي المتقدم.

(٥) أخرجه البخاري برقم (٣٣٦٠)، ومسلم برقم (١٢٤)، والحاكم (٣٠٦/٢).

(٦) في [أ]: وفي لفظ لأحمد.

(٧) أخرجه أحمد (١/ ٣٧٨) بسند صحيح على شرط الشيخين.

## ١-باب فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

[وعن عمر رضي الله عنه، أنه فسره بالذنب، فيكون [المعنى]<sup>(١)</sup>: الأمان من كل عذاب.]<sup>(٢)</sup>

وقال الحسن، والكلبي: أولئك لهم الأمان في الآخرة، وهم مهتدون في الدنيا<sup>(٣)</sup>.<sup>(٤)</sup>

قال شيخ الإسلام: والذين شق عليهم ظنوا أن الظلم المشروط هو ظلم العبد [نفسه]<sup>(٥)</sup>، وأنه لا أمان ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه، فَبَيْنَ لَهُمُ النَّبِيُّ صلوات الله عليه وآله وسلامه مَا دَلَّهُمْ [على]<sup>(٦)</sup> أن الشرك ظلم في كتاب الله، فلا يحصل الأمان والاهتداء إلا لمن [لم]<sup>(٧)</sup> يلبس إيمانه [بهذا الظلم]<sup>(٨)</sup>; [فإن من]<sup>(٩)</sup> لم يلبس إيمانه [بهذا الظلم]<sup>(١٠)</sup> كان من أهل الأمان والاهتداء، كما كان من أهل الاصطفاء في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أُورَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ﴾ [فاطر: ٣٣] الآية.

وهذا لا ينفي أن يؤاخذ أحدهم بظلمه لنفسه بذنب إذا لم يتتب، كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾ [الزلزلة: ٧-٨]، وقد سأله

(١) ساقط من [أ].

(٢) أثر عمر رضي الله عنه في تفسيره بالذنب ليس نصاً، وإنما بمعناه؛ فإنه عندما قرأ الآية حمله على العموم، أي: ظلم الإنسان بالشرك بالله، وظلمه لنفسه بالمعاصي والذنوب، ففي سياق كلامه أنه حمل الظلم في الآية على العموم، ولم يذكر (الذنب) صريحاً. وأثر عمر آخر جره الحكم (٣٠٥ / ٣)، وفيه: علي بن زيد بن جدعان فيه ضعف، وأخر جره ابن جرير عند الآية [٨٢] من الأنعام، وهو منقطع، من طريق: أبي عثمان عمرو بن سالم، عن عمر، ولم يدركه. والأثر بالطريقين يصلح للتحسين، والله أعلم.

(٣) أثر الحسن، والكلبي لم أجدهما مستدلين، وذكرهما أبو علي الطبرى الحنفى في «تفسيره» كما في «التيسير» (ص ٦٩)، وانظر (ص ٥٥) من «التيسير».

(٤) ما بين المعقوفين تقدم في النسخة [أ] قبل قوله: (وهذا الحديث، أي: المتقدم في «ال الصحيح»).

(٥) في [أ]: لنفسه.

(٦) ساقط من [أ].

(٧) في [أ]: لا.

(٨) في [ب]: بظلم.

(٩) في [أ]: فمن.

(١٠) في [أ]: به.

أبوبكر [الصديق]<sup>(١)</sup> صَدِيقُ النَّبِيِّ، فقال: يا رسول الله، أينما لم يعمل سوءاً؟ فقال: «يا أبا بكر، ألسنت تتنصب؟ ألسنت تحزن؟ أليس يصيبك اللاؤاء؟ فذلك ما تجزون به»<sup>(٢)</sup>، فيبين أن المؤمن الذي إذا مات دخل الجنة قد يجزى بسيئاته في الدنيا بالمصائب.

قال، فمن سلم من أجناس الظلم الثلاثة: الشرك، وظلم العباد، وظلمه لنفسه بما دون الشرك؛ كان له الأمان والاهتداء التام، ومن لم يسلم من ظلمه [لنفسه]<sup>(٣)</sup>؛ كان الأمان والاهتداء مطلقاً، بمعنى: أنه لابد أن يدخل الجنة كما وعد بذلك في الآية الأخرى، وقد هداه الله إلى الصراط المستقيم الذي تكون عاقبته فيه إلى الجنة، ويحصل له من نقص الأمان والاهتداء بحسب ما نقص من إيمانه بظلمه لنفسه، ليس مراد النبي صَدِيقُ النَّبِيِّ بقوله: «إنما هو الشرك» لأنَّ من لم يشرك الشرك الأكبر يكون له الأمان والاهتداء التام؛ فإنَّ أحاديثه الكثيرة مع نصوص القرآن تبين أنَّ أهل الكبائر مُعرضون للخوف، لم يحصل

(١) ساقط من [أ].

(٢) أي: إنَّ أبا بكر سأله رسول الله صَدِيقُ النَّبِيِّ عن قوله تعالى: «مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَى بِهِ» من سورة النساء آية: [١٢٣].

والحديث أخرجه أحمد (٦٨)، والحاكم (٧٤/٣) وغيرهما من طريق: أبي بكر بن أبي زهير قال: أخبرتُ أبا بكر قال: يا رسول الله، فذكره، وهذا إسناده ضعيفٌ؛ لجهالة حال أبي بكر، وانقطاعه بينه وبين الصديق.

وله إسناد آخر عند ابن جرير الطبراني في تفسير سورة النساء آية: [١٢٣] من طريق: الأعمش عن مسلم، عن أبي بكر الصديق صَدِيقُ النَّبِيِّ بمعناه مختصراً، ومسلم هو ابن صبيح، لم يسمع من أبي بكر، وإنما أخذه عن مسروق، عن أبي بكر صَدِيقُ النَّبِيِّ.

فقد أخرجه ابن مارديه كما في «تفسير ابن كثير» في سورة النساء آية: [١٢٣] من وجه آخر عن الأعمش، عن مسلم، عن مسروق، عن أبي بكر به، وما زال منقطعًا؛ لأنَّ مسروقاً لم يسمع من أبي بكر صَدِيقُ النَّبِيِّ.

وآخرجه ابن جرير أيضاً من وجهين عن عطاء بن أبي رباح مرسلاً؛ فالحديث حسنٌ بمجموع طرقه، والله أعلم.

(٣) في [أ]: ظلم نفسه.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

لهم الأمان التام والاهتداء التام الذي يكونون به مهتدين إلى الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من غير عذاب يحصل لهم، بل معهم أصل الاهتداء إلى هذا الصراط، ومعهم أصل نعمة الله عليهم، ولا بد لهم من دخول الجنة. قوله: «إنما هو الشرك»، إن أراد الأكبر؛ فمقصوده أن من لم يكن من أهله فهو آمن مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة، وإن كان مراده جنس [الشرك]<sup>(١)</sup>؛ فيقال: ظلم العبد [نفسه]<sup>(٢)</sup> كخله لحب المال [بعض]<sup>(٣)</sup> الواجب هو شرك أصغر، وحبه ما يغضنه الله تعالى حتى يقدم هواه على محنة الله؛ شرك أصغر، ونحو ذلك، فهذا فاته من الأمان والاهتداء بحسبه؛ ولهذا كان السلف يدخلون الذنب في هذا [الشرك]<sup>(٤)</sup> بهذا الاعتبار. انتهى ملخصاً<sup>(٥)</sup>

وقال ابن القيم رحمه الله: قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ قال الصحابة: وأينا يا رسول الله لم يلبس إيمانه بظلم؟ قال: «ذلك الشرك ألم تسمعوا قول العبد الصالح: ﴿إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾» فلماً أشكل عليهم

(١) وقع في [ب]: الظلم، والمثبت أقرب.

(٢) في [ب]: لنفسه.

(٣) في [ب]: بعض.

(٤) في [أ]: الظلم.

(٥) قال ابن رجب رحمه الله كما في «كتاب التوحيد» (ص ٥٠-٥١): ورد إطلاق الكفر، والشرك على كثير من المعاصي التي منشؤها من طاعة غير الله، أو خوفه، أو رجائه، أو التوكل عليه، والعمل لأجله، كما ورد في إطلاق الشرك على الرياء، وعلى الحلف بغير الله، وعلى التوكل على غير الله، والاعتماد عليه، وعلى من سوئ بين الله، وبين المخلوق في المشيئة مثل أن يقول: ما شاء الله وشاء فلان. وكذا قوله: ما لي إلا الله وأنت. وكذلك ما يقدح في التوكل، وتفرد الله بالنفع، كالطير، والرُّقَى المكرورة، وإثبات الكهان وتصديقهم بما يقولون، وكذلك اتباع هوى النفس فيما نهى الله عنه قادر في تمام التوحيد، وكماله؛ ولهذا أطلق الشرع على كثير من الذنوب التي منشؤها من اتباع هوى النفس بما هو كفر، وشرك، كقتال المسلم، ومن أتى حائضاً، أو امرأة في دربه، ومن شرب الخمر في الرابعة، وإن كان ذلك لا يخرجه عن الملة بالكلية؛ ولهذا قال السلف: كفر دون كفر، وشرك دون شرك. اهـ

(٦) من كتاب الإيمان ضمن «مجموع الفتاوى» (٧/٧٩-٨٢).

المراد بالظلم، فظنوا أن ظلم النفس داخل فيه، وأن من ظلم نفسه أيًّا ظلم كان؛ لم يكن آمنًا، ولا مُهتدىً، أجا بهم صلوات الله وسلامه عليه بأن الظلم الرافع للأمن والهدى على الإطلاق هو الشرك، وهذا والله [هو]<sup>(١)</sup> الجواب الذي يشفى العليل، ويروي الغليل؛ فإنَّ الظلم المطلق التام هو الشرك الذي هو وضع العبادة في غير موضعها، والأمن والهدى المطلق هو الأمان في الدنيا والآخرة، والهدى إلى الصراط المستقيم، فالظلم المطلق التام رافع للأمن والهدى المطلق التام، ولا يمنع ذلك أن يكون مطلق الظلم مانعاً من مطلق الأمان ومطلق الهدى، فتأمله، فالظلم المطلق للهيبة والخصبة للحصة<sup>(٢)</sup>. انتهى ملخصاً

قال المصنف رحمه الله: عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «مَنْ شَهَدَ أَنَّ لَإِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، وَكَلِمَتُهُ أَقَاهَا إِلَى مَرِيمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ، وَأَنَّ جَنَّةَ حَقٌّ، وَنَارٌ حَقٌّ؛ أَدْخِلْهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ». أخر جاه<sup>(٤)</sup>

ش/ عبادة بن الصامت بن قيس الأنصاري الخزرجي، أبو الوليد، أحد الثُّقَّابَاءُ، بدري مشهور، مات بالرملاة سنة أربع وثلاثين وله اثنتان وسبعون سنة، وقيل: عاش إلى خلافة معاوية رحمه الله.

(١) ساقط من [أ].

(٢) المعنى: أنَّ الظلم المطلق التام — وهو الشرك — يمنع مطلق الأمان؛ فيدخله في نار جهنم، والظلم الأصغر وهو الذي يعبر عنه بمطلق الظلم يمنع الأمان التام الكامل، ويبقى معه أمان؛ فيكون معه ظلم، ومعه أمان من التخليد في نار جهنم.

قال الحافظ رحمه الله عند شرح الحديث رقم (٣٢): فَإِنْ قِيلَ: فَالعاصي قَدْ يُعَذَّبُ، فَمَا هُوَ الْأَمْنُ وَالْهَدَى الَّذِي حَصَلَ لَهُ؟ الجواب: أَنَّهُ أَمْنٌ مِّنَ التَّحْلِيدِ فِي النَّارِ. اهـ وهذا موافق لكلام شيخ الإسلام.

(٣) من «الصواعق المرسلة» (٣/١٠٥٨-١٠٥٧).

(٤) أخرجه البخاري برقم (٣٤٣٥)، ومسلم برقم (٢٨).

قوله: «من شهد أن لا إله إلا الله».

أي: من تكلم بها عارفاً لمعناها، عاملاً بمقتضاها باطنًا وظاهرًا، [فلا بد في الشهادة من العلم، واليقين بمدلولها]<sup>(١)</sup>، كما قال الله تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾ [محمد: ١٩]، وقوله: ﴿إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦]، أما النطق بها من غير معرفة بمعناها، ولا يقين، ولا عمل بما تقتضيه من نفي الشرك، وإخلاص القول والعمل: قول القلب<sup>(٢)</sup>، واللسان<sup>(٣)</sup>، وعمل القلب<sup>(٤)</sup>، والجوارح<sup>(٥)</sup>، وغير نافع بالإجماع.

قال في "المفهوم على صحيح مسلم"<sup>(٦)</sup>: (باب لا يكفي مجرد التلفظ بالشهادتين، بل لابد من استيقان القلب) هذه الترجمة [تنبيه]<sup>(٧)</sup> على فساد مذهب [غلاة]<sup>(٨)</sup> المرجئة القائلين [بأن]<sup>(٩)</sup> التلفظ بالشهادتين كافٍ في الإيمان.<sup>(١٠)</sup>

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) أي: اعتقاده لكلمة التوحيد.

(٣) هو النطق والتلفظ بها.

(٤) الأفعال القلبية كالمحبة، والخوف، والرجاء، والتوكيل..... .

(٥) كالصلة، والزكاة، والحج..... .

(٦) صاحب "المفهوم" اسمه: أحمد بن عمر بن إبراهيم الأندلسي القرطبي، أبو العباس المالكي، إمام، فقيه، محدث، أشعري المعتقد، ولد سنة (٥٧٨هـ)، وتوفي سنة (٦٥٦هـ)، وهو غير القرطبي صاحب "التفسير" أبي عبدالله محمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي، المولود سنة (٦٣٣هـ)، وتوفي سنة (٦٧١هـ)، والقرطبي: نسبة إلى بلدة (قرطبة) من الأندلس، والأول شيخ الثاني.

(٧) في [أ]: تنبه.

(٨) ساقط من [ب].

(٩) في [أ]: أَنَّ.

(١٠) المرجئة أقسام، فمنهم هؤلاء الذين يقولون: يكفي التلفظ بالشهادتين. وهم الكرامية، وهناك من هو أعظم ضلالاً منهم، فيقولون: يكفي مجرد الاعتراف. وهم الجهمية، ومنهم من يقول: تصديق القلب. وهم الأشاعرة، وهناك من يقول: تصديق القلب، وقول اللسان دون عمل الجوارح. وهم الحنفية.

وأحاديث هذا الباب تدل على فساده، بل هو مذهب معلوم الفساد من الشريعة لمن وقف عليها؛ ولأنه يلزم منه توسيع النفاق، والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح، وهو باطل قطعاً. انتهى<sup>١</sup>

وفي هذا الحديث ما يدل على هذا، وهو قوله: «من شهد؟ فإن الشهادة لا [تصح]<sup>(١)</sup>  
إلا إذا كانت عن علم، ويقين، [وإخلاص، وصدق]<sup>(٢)</sup>.»

قال النووي: هذا حديث عظيم جليل الموضع، وهو أجمع، أو من أجمع الأحاديث المشتملة على العقائد؛ فإنه يكتبه جمع فيه ما يخرج من ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وتبايدهم، <sup>(٣)</sup> فاقتصر يكتبه في هذه الأحرف على ما يبادر [بـ]<sup>(٤)</sup> جميعهم. اهـ

ومعنى لا إله إلا الله، أي: لا معبد حقيقة إلا الله [وحله]<sup>(٥)</sup>، وهو في مواضع من القرآن، ويأتيك في قول البقاعي صريحاً.

قوله: «وحله» تأكيد للإثبات، «لا شريك له» تأكيد للنفي. قاله الحافظ.

(١) في [بـ]: تصلح.

(٢) ساقط من [بـ].

(٣) هذا الحديث جمع فيه البراءة من ملل الكفر.

قوله: «من قال أشهد...» فيه الرد على عباد الأوثان.

وقوله: «وأن عيسى عبد الله» فيه رد على النصارى الذين غلو فيه، فنفي عنه الأولوية.

قوله: «رسوله» فيه الرد على اليهود الطاغعين فيه.

وقوله: «وأن الجنة حق، والنار حق» فيه الرد على المكذبين بالبعث والنشور.

سؤال: هل اليهود والنصارى يؤمرون بالجنة والنار؟

الجواب: نعم، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً﴾ [آل عمران: ٨٠]، وقال تعالى:

﴿وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى﴾ [آل عمران: ١١١].

(٤) ساقط من [بـ].

(٥) ساقط من [بـ].

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

كما قال تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنباء: ٢٥]، وقال: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمٍ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ﴾ [الأعراف: ٦٥]، فأجابوا رَدًّا عليه بقولهم: ﴿أَجِئْنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا﴾ [الأعراف: ٧٠]، وقال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ [الحج: ٦٢]؛ فتضمن ذلك نفي الإلهية عما سوى الله، وهي العبادة وإثباتها لله وحده لا شريك له، والقرآن من أوله إلى آخره يبين هذا، ويقرره، ويرشد إليه.

فالعبادة بجميع أنواعها إنما تصدر عن تأله القلب بالحب، والخصوص، والتذلل، رغبًا وربماً، وهذا كله لا يستحقه إلا الله تعالى كما تقدم في أدلة هذا الباب، وما قبله، فمن صرف من ذلك شيئاً لغير الله؛ فقد جعله نِدًّا لله، فلا ينفعه مع ذلك قول ولا عمل.

### ذكر كلام العلماء في معنى الإله:

قد تقدم كلام ابن عباس.<sup>(١)</sup>

وقال الوزير أبو المظفر في «الإفصاح»: قوله: شهادة أن لا إله إلا الله يقتضي أن يكون الشاهد عالماً بأن لا إله إلا الله، كما قال تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾.

قال، واسم (الله) مرتفع بعد (إلا) من حيث أنه الواجب له الإلهية، فلا يستحقها غيره سبحانه.

قال، وجملة الفائدة في ذلك: أن تعلم أن هذه الكلمة مشتملة على الكفر بالطاغوت

(١) تقدم في بداية الكتاب في شرح البسملة.

والإيمان بالله؛ فإنك لما نفيت الإلهية وأثبتت الإيجاب لله [سبحانه]<sup>(١)</sup> كنت من كفر بالطاغوت وآمن بالله.

وقال<sup>(٢)</sup> في «البدائع» رَدًا لقول من قال: (إن المستثنى مخرج من المنفي).

قال [يعني ابن القيم]<sup>(٣)</sup>: بل هو مُخْرَجٌ من المنفي وحكمه؛ فلا يكون داخلاً في المنفي؛<sup>(٤)</sup> إذ لو كان كذلك لم يدخل الرجل في الإسلام بقول: لا إله إلا الله؛ لأنَّه لم يثبت الإلهية لله تعالى، وهذه أعظم كلمة تضمنت نفي الإلهية عما سوى الله، وإثباتها له بوصف الاختصاص، فدلائلها على إثبات إلهيته أعظم من دلالة قولنا: (الله إله)، ولا يسترب أحدٌ في هذا البتة. انتهى بمعناه<sup>(٥)</sup>

[قلت: ولا ريب أنه لم يدخل في المنفي أصلًا؛ لأنَّ المراد من هذه الكلمة إفراده تعالى بالإلهية في قلب الموحد، قوله، وعمله، كما دلت عليه الآيات المحكمات كما أخبر عن دعوة رسالته ﴿أَنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ [المؤمنون: ٣٢]، فنفوا الإلهية عما سوى الله تعالى، وأثبتوها لله وحده؛ فإنه تعالى هو المتصف بتفرد الإلهية أَزَلًا وأَبَدًا، كما

(١) في [ب]: تعالى.

(٢) في حاشية [أ]: يعني ابن القيم.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) يعني أن ابن القيم رحمه الله ردَّ على قول بعض النحوين أنَّ المستثنى مخرج من المستثنى منه، بمعنى: أنه لا تعرض له في الحكم بإثبات ولا نفي، فتقول: ( جاء القوم إلا زيداً)، أي: زيد ليس فيه تعرض له، هل جاء أم لم يأت؟ ويحتمل أنه أتي بعد ذلك، والراجح قول جمهور النحوين أنَّ المستثنى يخالف المستثنى منه حتى في الحكم؛ فيكون معنى المثال السابق أننا نجزم أنَّ زيداً لم يأت، فآخر جنا أيضًا الحكم، وهو المجيء، هذا هو معنى كلام ابن القيم رحمه الله.

نرجع الآن إلى (لا إله إلا الله)، فلفظ الجلالة الواقع بعد (إلا) مخالف لما قبله في الحكم، فتلك المعبودات المنفية لا تُعبد بحق إلا الله؛ فإنه يُعبد بحق.

(٥) من «بدائع الفوائد» (٣/٥٨) بتصرف واختصار.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

قال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ﴾ [الحج: ٦٢].

وأخبر تعالى عن المشركين أنهم قالوا: ﴿أَجِئْنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ﴾ [الأعراف: ٧٠]، أرادوا أن يدخلوه في جملة آلهتهم في العبادة، وأنكروا أن تكون العبادة له وحده، مع معرفتهم أنَّ (لا إله إلا الله) تبطل ذلك.

وتسوية آلهتهم بالله في العبادة هو الشرك الأكبر الذي يوجب الخلود في النار، فالموحد مخالف للمشرك في قوله، وفعله، ونيته، وهذا ظاهرٌ لا خفاء به بحمد الله<sup>(١)</sup>.

وقال أبو عبد الله القرطبي في [تفسيره]<sup>(٢)</sup>: (لا إله إلا الله)، أي: لا معبود إلا هو.

وقال الزمخشري: الإله من أسماء الأجناس، كالرجل والفرس، يقع على كل معبود بحق أو بباطل، ثم غالب على المعبود بحق.<sup>(٣)</sup>

قال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع؛ فإنَّ الإله هو المألوه، والمألوه هو الذي يستحق أن يُعبد، وكونه يستحق [أن يعبد]<sup>(٤)</sup> هو بما اتصف به من الصفات التي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحب، المخصوص له غاية الخصوص.<sup>(٥)</sup>

[وقال الله تعالى]: فإنَّ الإله هو المحبوب المعبود الذي تأله القلوب بحبها، وتخضع له، وتذلل له، وتخافه، وترجوه، وتنيب إليه في شدائدها، وتدعوه في مهماتها، وتتوكل عليه في مصالحها، وتلجأ إليه، وتطمئن بذكره، وتسكن إلى حبه، وليس ذلك إلا لله وحده؛ ولهذا كانت (لا إله إلا الله) أصدق الكلام، وكان أهلها أهل الله وحزبه، والمنكرون لها

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) في [ب]: تفسير.

(٣) في [تفسيره] لسورة التغابن [آية: ١٣]، قال: لا معبود سواه.

(٤) انظر «الكافشاف» (١٤٩/٤٩)، والزمخشري معتزلي ضال.

(٥) ساقط من [أ].

(٦) انظر: «مجموع الفتاوى» (٢٤٩/١٠)، (١٤/٢).

أعداءه، وأهل غضبه ونقمته، فإذا صَحَّتْ؛ صَحَّ بها كل مسألة، وحال، وذوق، وإذا لم يصححها العبد؛ فالفساد لازم له في علومه وأعماله<sup>(١)</sup>.

**وقال ابن القيم:** (الإله) هو الذي تأله القلوب؛ محبةً، وإجلالاً، وإنابةً، وإكراماً، وتعظيمًا، وذلاً، وخضوعاً، وخوفاً، ورجاءً، وتوكلًا.<sup>(٢)</sup>

**وقال ابن رجب:** (الإله) هو الذي يطاع فلا يعصى؛ هيبةً له، وإجلالاً، ومحبةً، وخوفاً، ورجاءً، وتوكلًا عليه، وسؤالاً منه، ودعاً له، ولا يصلح ذلك كله إلا الله عز وجل، فمن أشرك مخلوقاً في شيء من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية؛ كان ذلك قدحًا في إخلاصه [في قول]<sup>(٣)</sup> (لا إله إلا الله)، وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك.

**وقال البقاعي<sup>(٤)</sup>:** لا إله إلا الله، أي: [انتفى]<sup>(٥)</sup> انتفاء عظيمًا أن يكون معبد بحق غير الملك الأعظم؛ فإن هذا العلم هو أعظم الذكري المنجية من أهوال الساعة، وإنما يكون علمًا إذا كان نافعًا، وإنما يكون نافعًا إذا كان مع الإذعان والعمل بما تقتضيه، وإلا فهو جهل صرف.<sup>(٦)</sup>

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) انتهى من «إغاثة للهفان» (٤٣-٤٤) ط/ المكتب الإسلامي.

(٣) في [أ]: من قوله.

(٤) البقاعي منسوب إلى بقاع: اسم لمنطقة في الشام بين بعلبك، وحصن، ودمشق، واسمه: إبراهيم بن عمر بن حسن الرُّبَاط، عالم، أديب، مفسر ومحدث، ولد عام (٨٠٩هـ)، وتوفي عام (٨٨٥هـ)، انظر كتاب «معجم المؤلفين في اللغة العربية» (١/٧١).

(٥) ساقط من [ب].

(٦) انظر «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور» [آية: ١٩] من سورة محمد.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

**وقال الطيبي:** (الإله) فعال، [بمعنى: مفعول، كالكتاب]<sup>(١)</sup> [بمعنى المكتوب، من أله إلهة، أي: عبد عبادة].<sup>(٢)</sup>

قال الشارح: وهذا كثير [جداً]<sup>(٣)</sup> في كلام العلماء، وإنما يجمعون أنَّ الإله هو المعبد خلافاً لما يعتقد عباد القبور، وجهمة المتكلمين من أنَّ معناه [أنه]<sup>(٤)</sup> هو الخالق والقادر على الاختراع، ونحو ذلك.

ويظنون أنهم إذا قالوها فقد أتوا من التوحيد بالغاية القصوى، ولو فعلوا [ما فعلوا]<sup>(٥)</sup> من عبادة غير الله، كدعوة الأموات، والاستغاثة بهم في القربات، والنذر لهم في المُلِمَّاتِ، إلى غير ذلك من أنواع العبادات.

وما شعروا أنَّ مشركي العرب وغيرهم يشاركونهم في الإقرار بهذا المعنى، ويعتقدون أنَّ الله هو الخالق القادر على الاختراع، كما قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقُوكُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وقال: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقُوكُمْ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ﴾ [الزخرف: ٩].

فأخبر تعالى عنهم أنهم اتخذوا الأولياء من دونه، وقالوا: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾ [الزمر: ٣]. ﴿هُؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [٦].

ففيما لمن كان أبو جهل ورؤوس الكفر من قريش وغيرهم أعلم منه بمعنى (لا إله إلا

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر شرح الطيبي على المشكاة (٤٢٥/٢) في شرح حديث جبريل.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [أ].

(٦) ساقط من [ب].

الله)، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَئِنَّا لَتَارِكُوا أَهْلَهُنَا لِشَاعِرٍ مَّجْنُونٍ﴾ [الصافات: ٣٦-٣٥]، فعرفوا أنها تدل على ترك عبادة معبوداتهم.<sup>(١)</sup>

قلت: ودلالتها على هذا دلالة تضمن، وأن ذلك يقتضي إخلاص العبادة لله وحده، فدلالتها على نفي الآلهة وعبادتها، وإفراد الله تعالى بالعبادة دلالة مطابقة؛<sup>(٢)</sup> فدلت (لا إله إلا الله) على نفي [الإلهية]<sup>(٣)</sup> عن كل ما سوى الله تعالى كائناً من كان، وإثبات الإلهية لله وحده دون [كل]<sup>(٤)</sup> ما سواه.

وهذا هو التوحيد الذي دعت إليه الرسل، ودلل عليه القرآن من أوله إلى آخره كما قال تعالى عن الجن: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَأَمَّا بِهِ وَلَنْ تُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا﴾ [الجن: ١-٢]، فلا إله إلا الله لا تنفع إلا من عرف مدلولها نفياً وإثباتاً، واعتقد ذلك، وقبله وعمل به، وأما من قالها عن غير علم واعتقاد وعمل؛ [فقد]<sup>(٥)</sup> تقدم [في]<sup>(٦)</sup> كلام العلماء أن هذا جهل صرف؛ [ فهي]<sup>(٧)</sup> حجة عليه بلا ريب.

**فقوله في الحديث:** «وحده لا شريك له» تأكيد وبيان لمضمون معناها، وقد أوضح الله ذلك وبينه في قصص الأنبياء والمرسلين في كتابه المبين، فما أحفل عباد القبور

(١) انظر: «تيسير العزيز الحميد» (٧٦-٧٧).

(٢) أي: دلالتها على أنه لابد من إفراد الله بالعبادة دلالة تضمن، فكلمة التوحيد تشتمل على أمرتين: الأولى: نفي المعبودات من دون الله. الثاني: إثبات العبادة لله وحده. فدلالتها على الأمرين دلالة مطابقة، ودلالتها على أحد الأمرين تسمى دلالة تضمن.

(٣) في [ب]: العبادة.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [أ].

(٦) ساقط من [ب].

(٧) في [ب]: فهو.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

بحالهم! وما أعظم ما وقعوا فيه؛ فَإِنَّ مُشْرِكَيَ الْعَرَبِ وَنَحُوكُمْ جَحْدُوا (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ)  
لفظاً وَمَعْنَىً.

وَهُؤُلَاءِ الْمُشْرِكُونَ أَقْرَوْا بَهَا لفظاً [وجحدوها]<sup>(١)</sup> معنى، فتجد أحدهم يقولها وهو يأله غير الله بأنواع العبادة: كالحب، والتعظيم، والخوف، والرجاء، والتوكيل، والدعاء، وغير ذلك من أنواع العبادة، بل زاد شركهم على شرك العرب بمراتب؛ فإن أكثرهم إذا وقع في شدة أخلص الدعاء لغير الله تعالى، ويعتقدون أنه أسرع فرجاً لهم [من الله]<sup>(٢)</sup>، بخلاف حال المشركين الأولين؛ فإنهما يشركون في الرخاء، وأما في الشدائدين فإنما يخلصون لله وحده كما قال تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾ [العنكبوت: ٦٥] الآية، فبهذا [يتبين]<sup>(٣)</sup> أن مشركي أهل هذه الأزمان أجهل بالله وبتوحيده من مشركي العرب ومن قبلهم.

**وقوله:** «وَأَنْ حَمْدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ».

أي: وشهد بذلك، وهو معطوف على ما قبله على نية تكرار العامل، ومعنى العبد هنا: المملوك العابد<sup>(٤)</sup>، أي: أنه مملوك لله تعالى، والعبودية الخاصة وصفه كما قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦].

فأعلى مراتب العبد العبودية الخاصة والرسالة، فالنبي محمد ﷺ أكمل الخلق في

(١) في [أ]: وجحدوا بها.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في [ب]: تبيّن.

(٤) العبودية نوعان: عامة، وهي لجميع المخلوقات، فمعناها: أنها داخلة تحت الذل، والقهقر؛ فهي مسيرة لله على ما يريد، وداخلة تحت أمر الله الكوني القدرى، فجميعها خاضعة له ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيَ الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣]. والعبودية الخاصة هي امثال شرع الله، فيتقرب إلى الله بشرعه، فيفعل المأمورات، ويتجنب المنهيات.

هاتين الصفتين [الشريفتين].<sup>(١)</sup>

وأما الربوبية والإلهية فهما حق الله تعالى لا [يشركه]<sup>(٢)</sup> في شيء [منهما]<sup>(٣)</sup> ملك مقرب ولا نبي مرسل.

**وقوله:** «عبده ورسوله».

أتى بهاتين الصفتين وجمعهما؛ دفعاً للإفراط والتفريط؛ فإن كثيراً من يدعى أنه من أمهه أفرط بالغلو قولًا وفعلاً، وفرط بترك متابعته، واعتمد على الآراء المخالفة لما جاء به، وتعسف في تأويل أخباره وأحكامه بصرفها عن مدلولها، والصدق عن الانقياد لها مع اطراحها؛ فإن شهادة أن محمدًا [عبد الله]<sup>(٤)</sup> رسوله تقتضي الإيمان به، وتصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، والانتهاء عما نهى عنه وزجر، وأن بعظم أمره ونهيه، ولا يقدم عليه قول أحد كائناً من كان.

والواقع اليوم وقبله خلاف ذلك، فالله المستعان.

وروى الدارمي في «مسنده» عن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أنه كان يقول: إنا لنجد صفة رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: (إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وحرزاً للأمين أنت عبدي ورسولي سميته المตوكل، ليس بفظ ولا غليظ، ولا سخاب بالأسوق، ولا يجزي بالسيئة مثلها، ولكن يعفو ويتجاوز، لن أقبحه حتى يقيم الملة المتعوجة بأن يشهدوا أن لا إله إلا الله، يُفتح بها أعيناً عميّاً، وأذاناً صمّاً وقلوباً علّفاً)، قال عطاء بن يسار: وأخبرني أبو واقد

(١) ساقط من [أ].

(٢) في [ب]: يشاركه.

(٣) في [ب]: منها.

(٤) في [ب]: عبده.

## ١- بَابِ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

الليثي أنه سمع كعباً يقول مثل ما قال ابن سلام.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «وَأَنْ عِيسَىٰ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ».

أي: خلافاً لما يعتقد النصارى أنه الله، أو ابن الله، أو [أنَّ الله][٢] ثالث ثلاثة<sup>(٣)</sup> - تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيراً: «مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ» [آل المؤمنون: ٤١]، فلابد أن يشهد أن عيسى عبد الله ورسوله على علم ويقين بأنه مملوك لله، خلقه من أشياء بلا ذكر كما قال تعالى: «إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [آل عمران: ٥٩]، فليس ربًا، ولا إلهًا، سبحانه الله عما يشركون، قال تعالى: «فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَيِّبًا» \* قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ أَتَأْنِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا» [مريم: ٢٩-٣٠] الآية، وقال: «لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقْرَبُونَ وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا» [ النساء: ١٧٢]، ويشهد المؤمن أيضاً ببطلان قول أعدائه اليهود: إنه ولد بغي. لعنهم الله

(١) صحيح. رواه الدارمي (٦)، من طريق: عبدالله بن صالح، عن الليث، عن خالد بن يزيد، عن سعيد ابن أبي هلال، عن هلال بن أسامة، عن عطاء بن يسار، عن عبدالله بن سلام به.

﴿وَأَخْرَجَهُ أَيْضًا النَّسْوِيُّ فِي «الْمَعْرِفَةِ» (٣/٢٧٤)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «دَلَائِلِ النَّبِيَّ» (١/٣٧٦)، مِنْ طَرِيقِهِ، وَكَذَلِكَ أَبُو الْقَاسِمِ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي «الدَّلَائِلِ» (٤/١٣٣٧)، كُلُّهُمْ مِنْ طَرِيقِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَالِحٍ بْنِ الْلَّيْثِ، وَهَذَا إِسْنَادٌ ضَعِيفٌ؛ لَأَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ صَالِحٍ كَاتِبُ الْلَّيْثِ، فِيهِ ضَعْفٌ، وَلَكِنْ قَدْ تَابَعَهُ شَعِيبُ بْنُ الْلَّيْثِ بْنُ سَعْدٍ كَمَا فِي «الشَّرِيعَةِ» لِلْأَجْرِيِّ بِرَقْمِ (٩٨٠)، وَهُوَ ثَقَةٌ؛ فَالْأَثْرُ صَحِيحٌ. ﴿وَهُوَ عَنْدَ الْبَخَارِيِّ (٢١٥١) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْعَاصِ وَجِيلَتِهِ﴾.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) أي: إنه مع أمه ثالث الله عزوجل، والدليل على هذا التفسير قوله تعالى: «وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرِيَمَ أَنَّتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمَّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ» [آل عمران: ١١٦]، هذا هو التفسير الصحيح لها.

وقيل، المقصود: أنه واحد بالذات، ثلاثة بالخصوص والصفات، ويقولون: فيه صفات الإلهية، وصفات البشرية، وصفات الأزدواجية. تعالى الله عما يقال النصارى علوًّا كبيراً.

تعالى، فلا يصح إسلام أحد<sup>(١)</sup> حتى يتبرأ من قول الطائفتين [جيمعاً]<sup>(٢)</sup> في عيسى<sup>الطَّيِّبَةَ</sup>، ويعتقد ما قاله الله تعالى فيه أنه عبد الله ورسوله.

**قوله:** ( وكلمته ) إنما سُمِّي عيسى<sup>الطَّيِّبَةَ</sup> كلمته؛ لوجوده بقوله تعالى: ﴿كُن﴾<sup>(٣)</sup> كما قاله السلف من المفسرين.

قال الإمام أحمد في «الرد على الجهمية»: الكلمة التي ألقاها إلى مريم قال له ﴿كُن﴾؛ فكان عيسى بـ(كن)، وليس عيسى هو (كن)<sup>(٤)</sup> ولكن كان بـ(كن)، فـ(كن) من الله تعالى قوله<sup>(٥)</sup>، وليس (كن) مخلوقاً، وكذب النصارى والجهمية على الله في أمر عيسى. انتهى<sup>(٦)</sup>

**قوله:** «ألقاها إلى مريم».

قال ابن كثير: خلقه [الله]<sup>(٧)</sup> بالكلمة التي أرسل بها جبرائيل<sup>الطَّيِّبَةَ</sup> إلى مريم، فنفع فيها من روحه بأمر ربه عزوجل، فكان عيسى بإذن الله عزوجل؛ فهو ناشئ عن الكلمة التي قال له كن فكان، والروح التي أرسل بها هو جبريل<sup>الطَّيِّبَةَ</sup>.<sup>(٨)</sup>

(١) في المطبوع زيادة: (علم ما كانوا يقولونه).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) أي: أن الله خلقه بكلمة (كن)، فأطلقوا عليه الكلمة؛ لأنَّ الله أوجده بها، وأما بقية البشر؛ فإن الله خلقهم بسببِ من الأسباب، وهو الماء.

(٤) يعني ليس عيسى هو الكلمة الله نفسها، وإنما عيسى مخلوق بكلمة الله (كن).

(٥) كذب النصارى؛ لأنهم جعلوه إلهًا، وكذب الجهمية؛ لأنهم جعلوا هذه الآية دليلاً على أنَّ كلام الله مخلوق، فقالوا: قوله ﴿كُن﴾ هذا أمر الله، وكون عيسى<sup>الطَّيِّبَةَ</sup> كلمته، وعيسى مخلوق؛ فكلمته مخلوقة؛ فالقرآن مخلوق. وهذا باطلٌ، وكذبٌ؛ لأنه ليس المقصود أنَّ عيسى هو نفس الكلمة، وإنما المقصود أنَّ عيسى<sup>الطَّيِّبَةَ</sup> خلق بهذه الكلمة ﴿كُن﴾.

(٦) من كتاب «الرد على الجهمية والزنادقة» ضمن كتاب «عقائد السلف» (ص ٨٣).

(٧) ساقط من [ب].

(٨) انظر: «تفسير ابن كثير» [آية: ١٧١] من سورة النساء.

**وقوله:** «روح منه».

قال أبي بن كعب: عيسى روح من الأرواح التي خلقها الله تعالى واستنبطها بقوله: **﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى﴾** [الأعراف: ١٧٢]، بعثه الله إلى مريم، فدخل فيها. رواه عبد بن حميد، وعبد الله بن أحمد في «زوائد المسند»، وابن جرير، وابن أبي حاتم وغيرهم.<sup>(١)</sup>

(١) الأثر له إسنادان: الأول: أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٩/١١٥)، والحاكم (٢/٣٢٣-٣٢٤)، من طريق أبي جعفر الرازي حدثنا الربيع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب فذكره، وفيه: أبو جعفر الرازي، فيه ضعف. الثاني: أخرجه عبد الله بن أحمد في «زوائد على المسند» (٥/١٣٥) عن محمد بن يعقوب الربالي ثنا المعتمر بن سليمان سمعت أبي يحدث عن الربيع بن أنس عن ربيع أبي العالية عن أبي بن كعب، وفيه: محمد بن يعقوب الربالي، مجهول الحال.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير سورة مريم [آية: ١٧]: وهذا في غاية الغرابة والنکارة، وكأنه إسرائيلي. اهـ

وقال ابن القيم رحمه الله في الروح (ص ١٦٢): وغايته لو صح ولم يصح أن يكون من كلام أبي، وهذا الإسناد يروى به أشياء منكرة جداً مرفوعة وموقوفة، وأبو جعفر الرازي وثق وضعف، وقال علي بن المديني: كان ثقة. وقال أيضاً: كان يخلط. وقال ابن معين: هو ثقة. وقال أيضاً: يكتب حدثه إلا أنه يخطئ. وقال الإمام أحمد: ليس بقوي في الحديث. وقال أيضاً: صالح الحديث. وقال الفلاس: سي الحفظ. وقال أبو زرعة: بهم كثيراً. وقال ابن حبان: ينفرد بالمناكير عن المشاهير.

ومما ينكر من هذا الحديث: قوله: (فكان روح عيسى من تلك الأرواح التي أخذ عليها الميثاق، فأرسل ذلك الروح إلى مريم حين انتبذت من أهلها مكاناً شرقياً، فدخل في فيها)، ومعلوم أن الروح الذي أرسل إلى مريم ليس هو روح المسيح، بل ذلك الروح نفع فيها؛ فحملت بالمسيح.

قال تعالى: **﴿فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحًا فَتَمَثَّلَ لَهَا بِشَرَّاً سَوِيًّا﴾** \* **﴿قَالَتِي أَنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لَأَهَبَ لَكِ عَلَيْهَا زَكِيًّا﴾** فروح المسيح لا يخاطبها عن نفسه بهذه المخاطبة قطعاً، وفي بعض طرق حديث أبي جعفر هذا أن روح المسيح هو الذي خاطبها، وهو الذي أرسل إليها.

ومعنى قوله: «روح من الأرواح التي خلقها الله تعالى واستنبطها بقوله: **﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى﴾**»، هو كما جاء في أحاديث متکاثرة أن الله عند أن خلق آدم مسع على ظهره، فاستخرج من ظهره ذريه آدم إلى قيام الساعة آخر جهم كأمثال الذر، فاستنبطهم الله، فقال: **﴿أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى﴾**، هذا هو الميثاق الذي أخذه الله عز وجل علىبني آدم، قال تعالى في سورة الأعراف: **﴿وَإِذَا أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ دُرْيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى﴾** الآية.

**قال الحافظ:** وَوَصْفُهُ بِأَنَّهُ مِنْهُ؛ الْمَعْنَى: أَنَّهُ كَائِنٌ مِنْهُ كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ﴾ [الجاثية: ١٣]؛ فَالْمَعْنَى: أَنَّهُ كَائِنٌ مِنْهُ كَمَا أَنَّهُ كَائِنٌ مِنْهُ الْأُولَى الْأُخْرَى؛ أَنَّهُ سَخَّرَ هَذِهِ الْأَشْيَاءَ كَائِنَةً مِنْهُ، أَيْ: أَنَّهُ مُكَوَّنٌ ذَلِكَ وَمُوْجَدٌ [بِقَدْرِهِ] <sup>(١)</sup> وَحِكْمَتِهِ.

**قال شيخ الإسلام:** المضاف إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه ولا بغيره من المخلوقات؛ وجب أن يكون صفةً لله تعالى قائمةً به، <sup>(٢)</sup> وامتنع أن تكون إضافتها إضافة مخلوق مربوب؛ فإذا كان المضاف عيناً قائمةً بنفسها كعيسى، وجبريل عليهما السلام، وأرواح بنى آدم؛ <sup>(٣)</sup> امتنع أن تكون صفةً لله تعالى؛ لأن ما قام بنفسه لا يكون صفة لغيره <sup>(٤)</sup>، لكن [الأعيان المضافة] <sup>(٥)</sup> إلى الله تعالى على وجهين:

أحدهما: أن تضاف إليه؛ لكونه خلقها وأبدعها، فهذا شاملٌ لجميع المخلوقات، كقولهم: (سماء الله، وأرض الله)؛ فجميع المخلوقين عبيد الله، وجميع المال مال الله.

=  
وَمَعْنَى قَوْلِهِ: ﴿وَرُوحٌ مِنْهُ﴾، أَيْ: أَنَّ عِيسَى مِنْ أَرْوَاحِ بَنِي آدَمَ؛ فَهُوَ رُوحٌ مِنْ أَرْوَاحِ اللَّهِ، وَلَمَّا أُضَافَ إِلَى نَفْسِهِ هُوَ جَزءٌ مِنَ اللَّهِ؟ هَذَا هُوَ الَّذِي ضَلَّتْ بِهِ النَّصَارَى، فَظَنُّوا أَنَّهُ جَزءٌ مِنَ اللَّهِ، فَقَالُوا: أَبْنَ اللَّهِ، فَأَهْلُهُ، وَالصَّحِيفَةُ فِي تَفْسِيرِ هَذِهِ الْفَقْرَةِ أَنَّهُ رُوحٌ مِنْ أَرْوَاحِ اللَّهِ الَّتِي خَلَقَهَا اللَّهُ، وَإِنَّمَا أُضَافَهَا إِلَى نَفْسِهِ إِضَافَةً تَشْرِيفَ.

(١) في [ب]: بقدره.

(٢) (لا يقوم بنفسه) كصفة العلم، والقدرة، والحكمة... . (ولا بغيره) كالروح؛ فإنها تقوم بغيرها؛ فلا تقوم بالله، بل يركبها الله في المخلوقات.

(٣) أرواح بنى آدم هي قائمة ب نفسها من حيث أنها محسوسة، وليس مجرد معنى؛ فإنها كانت منفردة قبل أن يخلق بنو آدم، وكذلك لأنها تُرى عند أن يصعد بها بعد الموت؛ فهي قائمة ب نفسها. وأيضا هي قائمة بغيرها؛ فإن الله يركبها في المخلوقات، فالآرواح من حيث ذاتها قائمة ب نفسها، ومن حيث أن الله يركبها في مخلوقاته فهي قائمة بغيرها.

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٥) في [ب]: المضاف.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

الوجه الثاني: أن يضاف إليه لما خصّه به من معنى يحبه، ويأمر به ويرضاه، كما خص البيت العتيق بعبادة فيه لا تكون في غيره، وكما يقال عن مال الْخُمُسِ والفيء: (هو مال الله ورسوله).

ومن هذا الوجه: فعباد الله هم الذين عبدوه وأطاعوا أمره، فهذه إضافة تتضمن ألوهيته، وشرعه، ودينه، وتلك إضافة تتضمن ربوبيته وخلقه. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>

**قوله:** «والجنة حق والنار حق».

أي: وشهد أن الجنة التي أخبر بها تعالى في كتابه أنه أعدها للمنتقين حق<sup>(٢)</sup>: ثابتة لا شك فيها، وشهد أنَّ النار التي أخبر بها تعالى في كتابه أنه أعدها للكافرين حق كذلك، ثابتة كما قال تعالى: ﴿سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٌ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ﴾ [الحديد: ٢١]، وقال تعالى: ﴿فَانْقُضُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ٢١]، وفي الآيتين ونظائرهما دليل على أن الجنة والنار مخلوقتان الآن خلافاً للمبتدعة،<sup>(٣)</sup> وفيهما الإيمان بالمعاد.

**قوله:** «أدخله الله الجنة على ما كان من العمل».

هذه الجملة جواب الشرط.

وفي رواية: «أدخله الله الجنة من أي أبواب الجنة الشاهنة شاء». <sup>(٤)</sup>

(١) انظر: «درء تعارض العقل والنقل» (٧/٢٦٥).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) المبتدعة كالمعتزلة وغيرهم الذين يقولون: لا توجد الآن، إنما يوجدها الله يوم القيمة. والذي يدل على أنهما مخلوقتان الآن - وهو أصرح ما يدل على ذلك - حديث المراجعة؛ إذ أنه عَلَيْهِ الْبَشَّارَةُ رأى الجنة والنار، وحديث صلاة الكسوف؛ فإنها عرضت عليه، وهو في الصلاة.

(٤) أخرجها الشیخان كما في التخريج السابق.

**قال الحافظ:** ومعنى قوله: «على ما كان من العمل»، أي: من صالح أو فساد؟  
 [لأن<sup>(١)</sup> أهل التوحيد لابد لهم من دخول الجنة، ويحتمل أن يكون معنى قوله: «على ما  
 كان من [العمل]<sup>(٢)</sup>»: أي: يدخل [أهل]<sup>(٣)</sup> الجنة [الجنة]<sup>(٤)</sup> على حسب [أعمال]<sup>(٥)</sup> كُلّ  
 [منهم]<sup>(٦)</sup> في الدرجات. انتهى<sup>(٧)</sup>

**قال القاضي عياض:** ما ورد في حديث عبادة يكون خصوصاً لمن قال ما ذكره  
 [النبي]<sup>(٨)</sup> ﷺ، وقرن بالشهادتين حقيقة الإيمان والتوحيد الذي ورد في حديثه؛ فيكون له  
 من الأجر ما يرجح على سيناته، ويوجب له المغفرة والرحمة، ودخول الجنة لأول وهلة.

**قال العلامة ابن القيم** [رحمه الله تعالى]: والمقصود أنَّ كلمة التوحيد إذا شهد بها المؤمن  
 عارفاً [بمعناها وحقيقةتها]<sup>(٩)</sup> نفياً وإثباتاً، متَّصِفاً بمحاجتها، قائمًا قلبه، ولسانه، وجوارحه  
 بشهادته؛ فهذه الكلمة [في]<sup>(١٠)</sup> هذا الشاهد، أصلها ثابتٌ راسخٌ في قلبه، وفروعها متصلة  
 في السماء، وهي مخرجة لثمرتها كل وقت<sup>(١١)</sup>. انتهى<sup>(١٢)</sup>

(١) في [أ]: ولأنَّ. وفي «الفتح»: لكنَّ.

(٢) في [أ]، و[ب]: «عمل»، والمثبت من «الفتح».

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ما بين المعقوفين زيادة من «الفتح».

(٥) ما بين المعقوفين زيادة من «الفتح».

(٦) في [أ]، و[ب]: منهما، والمثبت من «الفتح».

(٧) من «فتح الباري» رقم (٣٤٣٥).

(٨) ساقط من [أ].

(٩) في [ب]: لمعناها وحقيقةتها.

(١٠) في [ب]: من. وفي «الأعلام»: فهذه الكلمة الطيبة هي التي رفعت هذا العمل من هذا الشاهد.

(١١) في [أ] كلام ابن القيم مذكور في موضع آخر قبل كلام شيخ الإسلام الآتي قريباً.

(١٢) من «أعلام الموقعين» (١/١٧٣).

## ١- بَابِ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

قال المصنف رحمه الله: ولهمما في حديث عِتَبَانَ: «فَإِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، يَبْغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ».<sup>(١)</sup>

ش / قوله: (ولهمما).

أي: [البخاري]<sup>(٢)</sup> ومسلم في «صحيحهما» بكماله، وهذا طرفٌ من حديثٍ طويل آخرجه الشیخان.

وعِتَبَانَ بكسر المهملة بعدها مثناة فوقية ثم موحدة: ابن مالك بن عمرو بن العجلان الأنصاري، من بنى سالم بن عوف، صحابي مشهور مات في خلافة معاوية رضي الله عنه.

وآخرجه البخاري في «صحيحه» بسنده عن قتادة قال: حدثنا أنس بن مالك أن النبي ﷺ ومعاذ رديفه على الرحل قال: «يا معاذ»، قال: ليك يا رسول الله، وسعديك. قال: «يا معاذ»، قال: ليك يا رسول الله، وسعديك. قال: «يا معاذ»، قال: ليك يا رسول الله، وسعديك. -ثلاثاً- قال: «ما من أحدٍ يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صدقاً من قلبه إلا حرمه الله تعالى على النار»، قال: يا رسول الله، أفلأ [أخبر به]<sup>(٣)</sup> الناس فيستبشروا؟ قال: «إذا يتتكلوا»، فأخبر بها معاذ عند موته تائماً.<sup>(٤)</sup>

وساق بسند آخر: حدثنا معتمر، قال: [سمعت أبي، قال]<sup>(٥)</sup>: سمعت أنساً، قال: ذكر لي أن النبي ﷺ قال لمعاذ بن جبل: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة»، قال: ألا أبشر الناس؟ قال: «لا، إني أخاف أن يتتكلوا».<sup>(٦)</sup>

(١) آخرجه البخاري برقم (٤٢٥)، ومسلم برقم (٢٦٣) من [كتاب المساجد].

(٢) في [ب]: للبخاري.

(٣) في [أ]: أبشر.

(٤) آخرجه البخاري برقم (١٢٨)، وأخرجه أيضاً مسلم برقم (٣٢)، وليس عنده: «صدقاً من قلبه».

(٥) ساقط من [أ].

(٦) آخرجه البخاري برقم (١٢٩).

قلت: فتبين بهذا السياق معنى شهادة أن لا إله إلا الله، وأنها تتضمن ترك الشرك لمن قالها بصدق، ويقين، وإخلاص.

قال شيخ الإسلام وغيره [في<sup>(١)</sup>] هذا الحديث ونحوه: إنها فيمن قالها [ومات عليها، كما جاءت مقيدةً بقوله: «خالصاً من قلبه غير شاك فيها»]<sup>(٢)</sup>، بصدق ويقين؛ فإنَّ حقيقة التوحيد انجداب الروح إلى الله تعالى [جملةً، فمن شهد أن لا إله إلا الله خالصاً [من]<sup>(٣)</sup> قلبه؛ دخل الجنة؛ لأن الإخلاص هو انجداب الروح إلى الله]<sup>(٤)</sup> بأن يتوب من الذنب توبةً نصوحاً، فإذا مات على تلك الحال نال ذلك؛ فإنه قد توالت الأحاديث بأنه يخرج من النار من قال لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، وما يزن خردلة، وما يزن ذرة، وتوالت بأن كثيراً من يقول: لا إله إلا الله يدخل [النار]<sup>(٥)</sup>، ثم يخرج منها، وتوالت بأن الله حرم على النار أن تأكل أثر السجود من ابن آدم، فهو لاء كانوا يصلون ويسبدون [الله]<sup>(٦)</sup>، وتوالت [بأنه]<sup>(٧)</sup> يحرم على النار من قال: لا إله إلا الله، وشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، لكن جاءت مقيدة بالقيود الثقال، وأكثر من يقولها لا يعرف الإخلاص، وأكثر من يقولها إنما يقولها تقليداً، أو عادة، ولم يخالف الإيمان بشاشة قلبه، وغالب من يُفتَن عند الموت، وفي القبور أمثال هؤلاء كما في الحديث «سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته»<sup>(٨)</sup>، وغالب أعمال هؤلاء إنما هي تقليد واقتداء بأمثالهم، وهم ساقط من [أ].

(١) ساقط من [أ].

(٢) ما بين المعقوفين تقدم في [أ] قبل قوله (قال شيخ الإسلام).

(٣) في [أ]: في. والمثبت من «التسير».

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [ب].

(٦) وقع ه هنا في [أ] زيادة خطأ؛ لعله بسبب انتقال نظر الناسخ.

(٧) في [ب]: بأنَّ الله.

(٨) أخرجه البخاري برقم (٨٦)، ومسلم برقم (٩٠٥)، من حديث أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما.

من أقرب الناس من قوله تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ﴾

[الزخرف: ٢٣].

وحيثئذ فلا منافاة بين الأحاديث؛ فإنه إذا قالها بإخلاص ويقين تامٌ لم يكن في هذه الحال مُصِرًا على ذنب أصلًا؛ فإنَّ كمال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله أحب إليه من كل شيء، فإذاً لا يبقى في قلبه إرادة لما حرم الله، ولا كراهة لما أمر الله، وهذا هو الذي يحرم على النار، وإن كانت له ذنوب قبل ذلك؛ فإن هذا الإيمان، وهذا الإخلاص، وهذه التوبة، وهذه المحبة، وهذا اليقين لا يتربكون له ذنبًا إلا مُحِي عنده كما يمحو الليل النهار، فإذا قالها على وجه الكمال المانع من الشرك الأكبر والأصغر؛ فهذا غير مُصِرٌ على ذنب أصلًا، فيغفر له، ويحرم على النار؛ وإن قالها على وجه خلوص به من الشرك الأكبر دون الأصغر<sup>(١)</sup> ولم يأت بعدها بما ينافق ذلك، فهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيئات، فيرجح بها ميزان الحسنات كما في حديث البطاقة<sup>(٢)</sup>، فيحرم على النار، ولكن تنقص درجته في الجنة بقدر ذنبه، وهذا بخلاف من رجحت سيئاته بحسناته ومات مُصِرًا على ذلك؛ فإنه يستوجب النار، وإن قال لا إله إلا الله، وخلص بها من الشرك الأكبر، لكنه لم يتمت على ذلك، بل أتى بعد ذلك بسيئات رجحت على حسنة توحيده؛ فإنه في حال قولها كان مُخلصًا، لكنه أتى بذنب أو هنأ ذلك التوحيد والإخلاص، فأضعفته، وقويت نار الذنب حتى أحرقت ذلك، بخلاف المخلص المستيقن؛ فإن حسناته لا تكون إلا راجحة على سيئاته، ولا يكون مُصِرًا على سيئاته؛ فإن مات على ذلك؛ دخل الجنة.

(١) يعني عنده ذنوب ومعاصي، فإخلاصه ليس بكمال، ولا تام؛ فالإخلاص التام، واليقين التام، والمحبة التامة تجعل الإنسان لا يصر على الذنوب؛ فإنه يجتهد في ترك المعصية، وإذا ألقاه الشيطان فيها سارع إلى التوبة، والاستغفار.

(٢) سيأتي ذكره وتخرجه (ص ٩٩).

وإنما يُخَافُ عَلَى الْمُخْلِصِ أَنْ يَأْتِي بِسَيِّئَةٍ راجحة، فَيُضَعِّفُ إِيمَانَهُ، فَلَا يَقُولُ لَهَا  
بِإِخْلَاصٍ وَيَقِينٍ مَانِعٌ مِنْ جَمِيعِ السَّيِّئَاتِ، وَيُخْشَى عَلَيْهِ مِنَ الشَّرِكِ الْأَكْبَرِ وَالْأَصْغَرِ؛ فَإِنَّ  
سَلْمَ مِنَ الْأَكْبَرِ بَقِيَ مَعَهُ مِنَ الْأَصْغَرِ، فَيُضَيِّفُ إِلَى ذَلِكَ سَيِّئَاتٍ تَنْضَمُ إِلَيْهِ هَذَا الشَّرِكِ،  
فَيَرْجِعُ جَانِبَ السَّيِّئَاتِ؛ فَإِنَّ السَّيِّئَاتَ تُضْعِفُ الإِيمَانَ وَالْيَقِينَ، فَيُضَعِّفُ قَوْلَ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ، فَيُمْتَنَعُ إِلَّا خَلَاصُ بِالْقَلْبِ، فَيُصِيرُ الْمُتَكَلِّمُ بِهَا كَالْهَادِيِّ، أَوَ النَّاهِيِّ، أَوْ مَنْ يَحْسِنُ  
صَوْتَهُ بِالآيَةِ مِنَ الْقُرْآنِ مِنْ غَيْرِ ذُوقٍ [طَعْمٌ]<sup>(١)</sup> وَحْلَوَةً، فَهُؤُلَاءِ لَمْ يَقُولُوهَا بِكَمَالِ الصَّدْقِ  
وَالْيَقِينِ، بَلْ يَأْتُونَ بَعْدَهَا بِسَيِّئَاتٍ تَنْقُصُ ذَلِكَ، بَلْ يَقُولُونَهَا مِنْ غَيْرِ يَقِينٍ وَصَدْقٍ،  
وَيَحْيَوْنَ عَلَى ذَلِكَ وَيَمْوتُونَ عَلَى ذَلِكَ، وَلَهُمْ سَيِّئَاتٌ كَثِيرَةٌ تَمْنَعُهُمْ مِنْ دُخُولِ الْجَنَّةِ، وَإِذَا  
كَثُرَتِ الذُّنُوبُ؛ ثُقلَ عَلَى اللِّسَانِ قَوْلُهَا، وَقَسَّ الْقَلْبُ عَنْ قَوْلِهَا، وَكَرِهَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ،  
وَثُقلَ عَلَيْهِ سَمَاعُ الْقُرْآنِ، وَاسْتَبَشَ بِذِكْرِ غَيْرِهِ، وَاطْمَأَنَ إِلَى الْبَاطِلِ، وَاسْتَحْلَى الرُّفْثَ،  
وَمُخَالَطَةُ أَهْلِ الْبَاطِلِ، وَكَرِهُ مُخَالَطَةُ أَهْلِ الْحَقِّ، فَمَثَلُ هَذَا إِذَا قَالَهَا قَالَ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي  
قَلْبِهِ، وَبِفِيهِ مَا لَا يَصِدِّقُهُ عَمَلُهُ.<sup>(٢)</sup>

قال الحسن: ليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني، ولكن ما وَقَرَ في القلوب، وصدقه

(١) ساقط من [ب].

(٢) كثيرون من الناس إذا كثرت عليه الذنوب ربما جرّته إلى النفاق، والكفر، وكما قال جماعة من أهل العلم: (المعاصي بريء الكفر)، فتجده يخذل كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّئَاتِ جَزَاءً سَيِّئَةٌ بِمِثْلِهَا وَتَرَهُقُهُمْ ذَلِكُهُ﴾ [يونس: ٢٧] ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾ [الصف: ٥]، وضرب الله مثلًا للمنافقين، فجعلهم قسمين: قسمٌ معرضٌ من أول الأمر، وأمن رباءً. وقسم آمن، ثم ارتد كما في سورة البقرة: ﴿مَنْتُهُمْ كَمَنَّ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَصَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ﴾ [البقرة: ١٨] الآية، فهذا مثل للذين دخلوا الإسلام، ثم كفروا فطبع على قلوبهم. والقسم الثاني في قوله تعالى: ﴿أَوْ كَصَّيْبٌ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَاعِدٌ وَبَرِيقٌ﴾ [البقرة: ١٩] الآية، يعني أنهم يعرضون عن سماع الآيات الشرعية والمواعظ كما أنَّ الذي يخاف من الرعد والبرق يجعل أصابعه في آذانه حتى لا يسمع.

## ١- بَابُ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

الأعمال، فمن قال خيراً، وعمل خيراً قبل منه، ومن قال خيراً، وعمل شراً لم يقبل منه.<sup>(١)</sup>

**وقال** [بكر]<sup>(٢)</sup> بن عبد الله المزني: ما سبقهم أبو بكر رضي الله عنه بكثرة صيام، ولا صلاة، ولكن بشيء وقرأ في [قلبه]<sup>(٣)</sup>.

فمن قال: (لا إله إلا الله)، ولم يقم بموجبها، بل اكتسب مع ذلك ذنوباً، وكان صادقاً في قولها، مُوقناً بها، لكن له ذنوب أضعفته صدقه ويقينه، وانضاف إلى ذلك الشرك الأصغر العملي، [رجحت]<sup>(٤)</sup> هذه السيئات على هذه الحسنة، ومات مُصِرّاً على الذنوب، بخلاف من يقولها بيقين وصدق؛ فإنه إما أن لا يكون مُصِرّاً على سيئة أصلاً، [أو يكون]<sup>(٥)</sup> توحيده المتضمن لصدقه ويقينه رجح حسناته.

والذين يدخلون النار ممن يقولها: [إما أنهم]<sup>(٦)</sup> لم يقولوها بالصدق واليقين [التامين]<sup>(٧)</sup> الْمُنَافِئُونَ للسيئات أو لرجحانها، أو قالوها واكتسبوا بعد ذلك سيئات رجحت على حسناتهم، ثم ضعف لذلك صدقهم ويقينهم، ثم لم يقولوها بعد ذلك بصدق

(١) أثر الحسن ثابت، فإلى قوله: (وصدقته الأعمال) أخرجه ابن أبي شيبة (١٣ / ٥٠٤) بإسناد حسن، وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» (١٥٦٥)، وفي سنته رجلٌ منهم. وأما باقيه الأثر فهو بمعنى ما ذكره الشارح، وليس بالنص، أخرجه ابن بطة في «الإبانة» (١٠٩٣)، وفي سنته ضعف، وأخرجه ابن المبارك (٩١) بمعناه بسند صحيح.

(٢) في [ب]: أبو بكر، وهو خطأ.

(٣) في [أ]: صدره.

(٤) صحيح. أخرجه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (١١٨)، وابن بطة في «الإبانة» رقم (٢٤٥)، ولفظه: (ما فضلهم) بدلاً من (ما سبقهم)، من طريق: إسماعيل بن علية، عن غالبقطان، عن بكر به، وهذا إسناد صحيح، رجاله رجال الشيفيين.

(٥) في النسختين (فرجحت)، والمثبت من «التسير» (ص ٩٠).

(٦) في النسختين: (ويكون)، والمثبت من «التسير» (ص ٩٠).

(٧) ساقط من [ب].

(٨) في [أ]: التام.

ويقين [تامٌ]<sup>(١)</sup>؛ لأن الذنوب قد أضعفـت ذلك الصدق واليقين من قلوبهم، فقولها من مثل هؤلاء لا يقوى على محو السيئات، فترجـح سـيئـاتـهم على حـسـنـاتـهم. انتهى ملخصاً وقد ذكر هذا كثيرـ من العلماء كـابـنـ الـقيـمـ وـابـنـ رـجـبـ وـغـيرـهـ.<sup>(٢)</sup>

قلـتـ: وبـماـ قـرـرـهـ شـيـخـ الـاسـلامـ اللهـ عـلـيـهـ طـهـ رـحـمـهـ اللـهـ تـجـتـمـعـ الأـحـادـيـثـ.<sup>(٣)</sup>

قالـ: وفيـ الحـدـيـثـ دـلـيـلـ عـلـىـ أـنـ لـاـ يـكـفـيـ فـيـ الإـيمـانـ النـطـقـ مـنـ غـيرـ اـعـتـقـادـ وـبـالـعـكـسـ، وـفـيـهـ تـحـرـيـمـ النـارـ عـلـىـ أـهـلـ التـوـحـيدـ الـكـامـلـ، وـفـيـهـ أـنـ الـعـمـلـ لـاـ يـنـفـعـ إـلـاـ إـذـاـ كـانـ خـالـصـاـ اللـهـ تـعـالـىـ.

**تنبيه:** قال القرطبي في «تذكرةه»: قوله في الحديث «من إيمان»، أي: من أعمال الإيمان<sup>(٤)</sup> التي هي من أعمال الجوارح؛ فيكون فيه دلالة على أن الأعمال الصالحة من الإيمان، والدليل على أنه أراد بالإيمان ما قبله، ولم يرد مجرد الإيمان الذي هو التوحيد، ونفي الشركاء، والإخلاص بقوله لا إله إلا الله: [ما]<sup>(٥)</sup> في الحديث نفسه من قوله

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر: «مـدـارـجـ السـالـكـينـ» (١ / ٣٢٨ - ٣٢٩)، وـكـلـمـةـ الإـخـلـاصـ (صـ ٢٠ - ٢١).

(٣) لأنـهـ قدـ يـقـالـ: إـنـ فيـ ظـاهـرـهـاـ التـعـارـضـ، فـفـيـ بـعـضـ الـأـحـادـيـثـ: «مـنـ قـالـ: لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ؛ حـرـمـهـ اللـهـ عـلـىـ النـارـ» أو: «دـخـلـ الـجـنـةـ»، وـفـيـ بـعـضـ الـأـحـادـيـثـ أـنـ «يـخـرـجـ مـنـ النـارـ مـنـ قـالـ: لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ، وـفـيـ قـلـبـهـ مـنـ الـخـيـرـ مـاـ يـزـنـ شـعـيرـةـ، أـوـ...»، وـفـيـ بـعـضـ الـأـحـادـيـثـ أـنـ «بـعـضـهـمـ يـصـلـوـنـ، وـيـعـرـفـونـ بـأـثـرـ السـجـودـ»، فـالـجـمـعـ بـيـنـهـاـ أـنـ لـهـمـ سـيـئـاتـ رـجـحـتـ عـلـىـ حـسـنـاتـهـ، وـضـعـفـ يـقـيـنـهـمـ، وـإـخـلـاصـهـمـ؛ فـيـكـونـ معـنـيـ الـحـدـيـثـ (خـالـصـاـ مـنـ قـلـبـهـ)، أي: كـامـلـ الإـخـلـاصـ الـذـيـ يـمـنـعـ مـنـ الإـصـرـارـ عـلـىـ السـيـئـاتـ؛ فـالـإـخـلـاصـ يـتـفـاـوتـ، وـالـيـقـيـنـ وـالـصـدـقـ يـتـفـاـوتـ؛ فـالـإـخـلـاصـ الـتـامـ، وـالـيـقـيـنـ الـتـامـ، وـالـصـدـقـ الـتـامـ لـاـ يـجـعـلـ إـلـيـهـ يـصـرـ عـلـىـ ذـنـبـ أـصـلـاـ، وـإـنـ وـقـعـ فـيـهـ؛ فـإـنـهـ يـكـفـرـ عـنـهـ بـإـخـلـاصـهـ الـتـامـ، وـالـصـدـقـ الـتـامـ، وـمـنـ دـخـلـهـاـ مـنـ أـهـلـ التـوـحـيدـ فـيـحـمـلـ عـلـىـ أـنـهـ كـثـرـتـ عـنـهـ السـيـئـاتـ حـتـىـ رـجـحـتـ عـلـىـ حـسـنـاتـهـ، وـضـعـفـ يـقـيـنـهـ وـإـخـلـاصـهـ وـصـدـقـهـ. هـذـاـ مـعـنـيـ كـلـامـ شـيـخـ الـاسـلامـ اللهـ عـلـيـهـ طـهـ رـحـمـهـ اللـهـ، وـخـلـاصـتـهـ.

(٤) في [أ] زيادة: عـلـىـ لـسـانـ مـاـ شـرـعـهـ رـسـولـ اللـهـ اللهـ عـلـيـهـ طـهـ رـحـمـهـ اللـهـ. وـهـيـ زـيـادـةـ مـقـحـمـةـ.

(٥) في النـسـختـيـنـ (لـمـاـ)، وـالـمـبـثـتـ مـنـ «التـذـكـرـةـ».

## ١- بَابِ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفَّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

«أَخْرَجُوا»، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ يَقْبضُ سَبْحَانَه قَبْضَةً فَيُخْرِجُ قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قُطُّ، يَرِيدُ بِذَلِكَ إِلَّا التَّوْحِيدَ الْمُجْرَدَ مِنَ الْأَعْمَالِ. اهـ مُلْخَصًا مِنْ «شَرْحِ سُنْنِ ابْنِ مَاجَةَ».<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «قال موسى: يا رب، علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به. قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله. قال: يا رب، كُلُّ عِبادِكَ يَقُولُونَ هَذَا! قال: يا موسى، لو أنَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَعَامِرُهُنَّ غَيْرِي، والأَرْضِينَ السَّبْعَ فِي كِفَّةٍ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فِي كِفَّةٍ، مَالَتْ بِهِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» رواه ابن حبان والحاكم وصححه.<sup>(٢)</sup>

ش/ أبو سعيد: اسمه سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنصاري الخزرجي، صحابي جليل، وأبوه كذلك، استُضْغَرَ أبو سعيد بأخذ، وشهد ما بعدها، مات بالمدينة سنة ثلاثة، أو أربع، أو خمس وستين، وقيل: سنة أربع وسبعين.

[قوله]<sup>(٣)</sup>: «أذكرك».

أي: أثني عليك، «وأدعوك»، أي: أسألك به.

قوله: «قل يا موسى: لا إله إلا الله».

فيه: أنَّ الذاكر يقولها كلها، ولا يقتصر على لفظ الجلالة، ولا على (هو) كما يفعله غلاة جهال المتصوفة؛ فإن ذلك بدعة وضلال.

(١) انظر: «الذكرة في أحوال الموتى والآخرة» (ص ٣٠).

(٢) ضعيف. أخرجه ابن حبان (٦٢١٨)، والحاكم (٥٢٨/١)، وأخرجه أيضًا النسائي في «الكبرى» (١٠٦٧٠)، وأبو يعلى (١٣٩٣)، والطبراني في «الدعاء» (١٤٨٠)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١٨٥)، وفي إسناده: أبو السمح دراج بن سمعان، الراจح ضعفه. وجملة: «لو أنَّ السماوات السبع وعamarهن» إلى قوله: «مالت بهن لا إله إلا الله» لها شاهد من حديث عبد الله بن عمرو: أنَّ نوحًا قال لابنه عند موته... الحديث، وسيذكره الشارح قريباً، ونذكر تخریجه هنالك.

(٣) ساقط من [أ].

**قوله:** «كل عبادك يقولون هذا».

ثبت بخط المصنف بالجمع، والذي في الأصول «يقول» بالإفراد؛ مراعاةً للفظة «كل»، و[هو]<sup>(١)</sup> في «المسند» من حديث عبد الله بن عمرو بلفظ الجمع<sup>(٢)</sup> كما ذكره المصنف على معنى (كل).

ومعنى: «كل عبادك يقولون هذا».

إنما أريد شيئاً تخصّبني به من بين عموم عبادك.

وفي رواية -بعد قوله: «كل عبادك يقولون هذا»-: «قل: لا إله إلا الله. قال: لا إله إلا أنت، يا رب، إنما أريد شيئاً تخصّبني به».<sup>(٣)</sup>

ولما كان بالناس -بل بالعالم كله- من الضرورة إلى لا إله إلا الله ما لا نهاية له؛ كانت من أكثر الأذكار وجوداً، وأيسرها حصولاً، وأعظمها معنى، والعوام والجهال يعدهُون عنها إلى الدعوات المبتداعة التي ليست في الكتاب ولا في السنة.

**قوله:** «وَعَامِرُهُنَّ غَيْرِي» هو بالنصب عطفٌ على السموات، أي: لو أن السموات السبع ومن فيهن من العمّار غير الله تعالى، والأرضين السبع ومن فيهن وضعوا في كفة

(١) ساقط من [أ].

(٢) أي: بلفظ «يقولون»، وهذا وهم؛ فالحديث ليس في «مسند أحمد» من أصله، لا من حديث أبي سعيد، ولا من حديث عبد الله بن عمرو، ولعل الوهم نشأ من الشارح، ومن صاحب «التسهير» من نقلهم لكلام ابن رجب، فابن رجب في كتابه «التوحيد» (ص ٨٥) نقل هذا الحديث حديث أبي سعيد ونسبه إلى «مسند أحمد»، وجعله عن عبد الله بن عمرو، ولم يذكره من حديث أبي سعيد، ولعل ابن رجب وهم؛ لأنَّه يكتب من حفظه، وهو لاء يظهر أنهم تابعوا ابن رجب في ذلك؛ فإنَّهم كانوا يقرءون كثيراً في كتب ابن رجب، وابن تيمية، وابن القيم، وقد نبه المحقق لكتاب «التوحيد» أنه ليس في «مسند أحمد» لا من حديث أبي سعيد، ولا من حديث عبد الله بن عمرو وبيهقي.

(٣) هذه الزيادة موجودة في جميع المصادر التي ذكرناها في تخريج الحديث؛ إلا ابن حبان دون زيادة: «يا رب»، فهي عند الحاكم، والبيهقي فحسب.

## ١-باب فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

الميزان، ولا إله إلا الله في الكفة الأخرى؛ مالت بهن لا إله إلا الله.

وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو، عن النبي ﷺ: «أنَّ نُوحًا عليه السلام قال لابنه عند موته: أمرك بلا إله إلا الله؛ فإن السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة، ولا إله إلا الله في كفة؛ رجحت بهن لا إله إلا الله، ولو أن السموات السبع والأرضين السبع كن حلقة مبهمة؛ فصمتهن لا إله إلا الله». <sup>(١)</sup>

قوله: «في كفة».

هو بكسر الكاف وتشديد الفاء، أي: كفة الميزان.

قوله: «مالت بهن».

أي: رجحت؛ وذلك لما اشتملت عليه من نفي الشرك، وتوحيد الله الذي هو [أفضل]<sup>(٢)</sup> للأعمال، وأساس الملة والدين، فمن قالها بإخلاص ويقين، وعمل بمقتضاها ولوازمتها وحقوقها، واستقام على ذلك؛ فهذه الحسنة لا يوازنها شيء، كما قال الله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ» [الأحقاف: ١٣].

وَدَلَّ الحديث على أن لا إله إلا الله أفضل الذكر، كحديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً: «خير الدعاء [دعاة]<sup>(٣)</sup> يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلني: لا إله إلا الله وحده»

(١) صحيح. أخرجه أحمد (٦٥٨٣) (٧١٠١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٥٤٨)، من طريقين عن الصقعب بن زهير، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن عبدالله بن عمرو به مطولاً، وإسناده صحيح، رجاله ثقات معروفون، والصقعب بن زهير وثقة أبو زرعة، وروى عنه جماعة، وقد صحح الحديث العلامة الوادعي رحمه الله في «ال الصحيح المسند» رقم (٨٠١).

(٢) في [أ]: من أفضل.

(٣) ساقط من [أ].

لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير»، رواه أحمد، والترمذى.<sup>(١)</sup>

وعنه أيضاً مرفوعاً: «يصح برجل من أمتي على رؤوس الخلاق يوم القيمة، فينشر له تسعه وتسعون سجلاً، كل سجل [منها مد البصر]<sup>(٢)</sup>، ثم يقال [له]<sup>(٣)</sup>: أتذر من هذا شيئاً؟ فيقول: لا يارب. فيقال: ألك عنز أو حسنة؟ فيهاب الرجل، فيقول: لا. فيقال: بل إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسْنَة، وَإِنَّهُ لَا ظُلْمٌ عَلَيْكَ، فَيُخْرِجُ لَهُ بَطَاقَةً فِيهَا: أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: يَا رَبُّنَا، مَا هَذِهِ الْبَطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السُّجَلَاتِ؟ فَيُقَالُ: إِنَّكَ لَا تَظْلِمُ، فَتَوْضِعُ السُّجَلَاتِ فِي كَفَةِ الْبَطَاقَةِ فِي كَفَةِ فَطَاشَتِ السُّجَلَاتِ، وَثَقَلَتِ الْبَطَاقَةُ»، رواه الترمذى وحسنه، وابن حبان، والحاكم، وقال: صحيح على شرط مسلم.<sup>(٤)</sup>

(١) حسن تغيرة. أخرجه أحمد (٢١٠ / ٢)، والترمذى (٣٥٨٥)، ولفظ أحمد: كان أكثر دعاء النبي ﷺ يوم عرفة: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شريكَ لَهُ» الحديث، وليس فيه: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلني»، والحديث فيه: حماد بن أبي حميد، ويقال: محمد بن أبي حميد، وحماد لقب له، وهو ضعيف.

﴿ وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ رَسُولِنَا (١٤-٢١٥) دُونَ قُولِهِ: «لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ».

﴿ وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ الطَّبرَانِيِّ فِي «الدُّعَاءِ» (٨٧٤)، وَفِيهِ: قَيسُ بْنُ الْرَّبِيعِ ضَعِيفٌ، وَقَدْ حَسَنَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي «الصَّحِيحَةِ» رَقْمُ (١٥٠٣)، وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّهُ لَا يَأْسِمُ بِتَحْسِينِهِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

(٢) في [أ]: «مدى البصر»، و[منها] ساقطة.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) صحيح. أخرجه الترمذى (٢٦٣٩)، وابن حبان (٢٢٥)، والحاكم (٦ / ١، ٥٢٩)، وأخرجه أيضاً أحمد (٦٩٩٤)، وابن ماجه (٤٣٠٠)، وابن المبارك في «الزهد» (٣٧١)، والبيهقي في «الشعب» (٢٨٣)، من طريق عن الليث بن سعد، عن عامر بن يحيى، عن أبي عبد الرحمن الحبلي، عن عبد الله ابن عمرو به. وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات معروفون، وقد صلح الحديث شيخنا العلامة الوادعي رحمه الله في «ال الصحيح المسند» برقم (٧٨٧).

**وقال الذهبي في "تلخيصه": صحيح.**

**قال ابن القيم رحمه الله تعالى:** فالأعمال لا تتفاضل بصورها وعدها، وإنما تتفاضل بتفاصيل ما في القلوب؛ فتكون صورة [العملين]<sup>(١)</sup> واحدة، وبينهما من التفاصيل كما بين السماء والأرض.

**قال،** تأمل حديث البطاقة التي توضع في كفة ويقابلها تسعه وتسعون سجلاً كل سجل منها مدى البصر، فتشغل البطاقة وتطيش السجلات، فلا يُعدَّب، ومعلوم أنَّ كلَّ موحِّدٍ له هذه البطاقة، وكثيرٌ منهم [يدخل]<sup>(٢)</sup> النار بذنبه.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** رواه ابن حبان والحاكم.

**ابن حبان اسمه:** محمد بن حبان - بكسر المهملة وتشديد الموحدة - بن أحمد بن حبان بن معاذ، أبو حاتم التميمي البستي، الحافظ، صاحب التصانيف: كـ«الصحيح» وـ«التاريخ» وـ«الضعفاء» وـ«الثقات»، وغير ذلك.

**قال الحاكم:** كان من أوعية العلم في الفقه، واللغة، والحديث، والوعظ، ومن عُقَلاء الرجال، مات سنة أربع وخمسين وثلاثمائة بمدينة بُسْت بالمهملة.

**وأما الحاكم فاسمُه:** محمد بن عبد الله بن محمد النيسابوري، أبو عبد الله الحافظ، ويُعرف بابن البيع، ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة، وصنف التصانيف كـ«المستدرك» وـ«تاريخ نيسابور»، وغيرهما، ومات سنة خمس وأربعين مائة.

= **تنبيه:** الحديث لم يخرجه النسائي كما في «تحفة الأشراف» (٨٨٥٥).

(١) في [أ]: العمل.

(٢) في [ب]: من يدخل.

(٣) انظر: «مدارج السالكين» (١/٣٣١-٣٣٢).

قال المصنف رحمه الله تعالى: وللترمذى وحسنه عن أنسٍ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلوات الله عليه يقول: «قال اللهُ تَعَالَى: يا ابْنَ آدَمَ، لَوْ أَتَيْتَنِي بِقَرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا، ثُمَّ لَقَيْتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا، لَأَتَيْنَكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً».

ش/ ذكر المصنف رحمه الله تعالى الجملة الأخيرة من الحديث، وقد رواه الترمذى بتمامه فقال: عن أنسٍ قال: سمعت رسول الله صلوات الله عليه يقول: «قال الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم، إنك ما دعوتني ورجوتني؛ غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني؛ غفرت لك [على ما كان منك]<sup>(١)</sup> ولا أبالي، يا ابن آدم، إنك أتيتني...» الحديث.<sup>(٢)</sup>

**الترمذى اسمه:** محمد بن عيسى بن سورة -فتح المهملة- بن موسى بن الضحاك السُّلْمَى، أبو عيسى، صاحب «الجامع»، وأحد الحفاظ، كان ضرير البصر، روى عن قتيبة، وهناد، والبخاري، وخلقٍ، مات سنة تسع وسبعين ومائتين.

(١) ساقط من [ب].

(٢) حسن بشواهده. أخرجه الترمذى (٣٥٤٠)، وفي سنته: كثير بن فائد مجھول الحال، وقد خالقه سلم بن قبية، وهو ثقة، فرواه بإسناده موقوفاً كما في «جامع العلوم والحكم» (٤٢)، وهذا الموقف لا يأس بالاستشهاد به؛ لأنَّ له حكم الرفع، وله شاهد عن أبي ذر رضي الله عنه، وفي سنته: شهر ابن حوشب، وهو عند أحمد (١٥٤ / ٥)، وشهر ضعيف، واضطرب في شيخه، فتارة يجعله عبد الرحمن بن غنم، وهو ثقة، وتارة يجعله معدى كرب، وهو مجھول.

وله شاهد عن ابن عباس رضي الله عنهما عند الطبراني (١٢٣٤٦)، وفيه: إبراهيم بن إسحاق الصيني، متزوك، وفيه: قيس بن الربيع ضعيف؛ فحدث ابن عباس رضي الله عنهما لا يصلح في الشواهد، ولكن عندنا حديث أبي ذر رضي الله عنه يصلح للتقوية، وكذلك الفقرة الأخيرة ثابتة في «مسلم» (٢٦٨٧) من حديث أبي ذر رضي الله عنه، وهي: «لَوْ أَتَيْتَنِي بِقَرَابِ الْأَرْضِ» إلى قوله: «مَغْفِرَةً»، فلو ذكرها من «صحيح مسلم» لاستغنى عن الحديث من أصله.

ومن الشواهد لهذا الحديث ما جاء عند مسلم (٢٥٧٧) عن أبي ذر رضي الله عنه مرفوعاً: «يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب» الحديث؛ فهو حديث حسن.

## ١- باب فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

وأنس: هو ابن مالك بن النضر الأننصاري الخزرجي، خادم رسول الله ﷺ، خدمه عشر سنين، وقال: «اللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة».<sup>(١)</sup>

مات سنة اثنين، وقيل: ثلاثة وتسعين، وقد جاوز المائة.

وقد رواه الإمام أحمد من حديث أبي ذرٌّ بمعناه، وهذا لفظه: «ومن عمل قراب الأرض خطيئة، ثم لقيني لا يشرك بي؛ جعلت له مثلها مغفرة»، ورواه مسلم<sup>(٢)</sup>، وأخرجه الطبراني من حديث ابن عباس عن النبي ﷺ.<sup>(٣)</sup>

قوله: «لو أتيتني بقرب الأرض».

بضم القاف، وقيل: بكسرها. والضم أشهر، وهو ملؤها، أو ما يقارب ملئها.

قوله: «ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً».

شرط ثقيل في الوعد بحصول المغفرة، وهو السلامة من الشرك كثيرة وقليلة، صغيره وكبیره، ولا يسلم من ذلك إلا من سلم الله تعالى، وذلك هو القلب السليم، كما قال تعالى: «يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقُلْبٍ سَلِيمٍ» [الشعراء: ٨٨-٨٩].

قال ابن رجب: من جاء مع التوحيد بقرب الأرض خطايا؛ لقيه الله تعالى بقربها مغفرة.

(١) صحيح دون قوله: «وأدخله الجنة». أخرجه عبد بن حميد (١٢٥٥)، ومن طريقه ابن عساكر (٣٤٦/٩) عن عبد الرزاق، عن جعفر بن سليمان الضبيعي، عن ثابت، عن أنس به. وهذا إسناد ظاهره الحسن؛ إلا أنّ جعفراً قد خالفه سليمان بن المغيرة، وهو من ثبت الناس في ثابت، فرواه عن ثابت كما في «صحيح مسلم» (٢٤٨١)، ولم يذكر قوله: «وأدخله الجنة»، وقد رواه عن أنس قتادة، وحميد، وهشام بن زيد بدون هذه الزيادة ورواية هؤلاء عند البخاري (١٩٨٢) (٦٣٧٨)، ومسلم برقم (٢٤٨٠)؛ فالحديث صحيح بدون الزيادة، والله أعلم.

(٢) أخرجه أحمد (٥/١٥٤، ١٦٧)، ومسلم برقم (٢٦٨٧)، وتقدم الكلام على الحديث قريباً.

(٣) تقدم تخریجه أثناء تخریج حديث أنس وجیته.

إِلَهُ أَنْ قَالَ: إِنَّ كَمْلَتْ تَوْحِيدُ الْعَبْدِ وَإِخْلَاصَهُ لِلَّهِ تَعَالَى فِيهِ، وَقَامَ بِشَرْوَطِهِ بِقَلْبِهِ،  
وَلِسَانِهِ، وَجُوارِحِهِ، أَوْ بِقَلْبِهِ [ولسانه]<sup>(١)</sup> عِنْدَ الْمَوْتِ؛ أَوْجَبَ ذَلِكَ مَغْفِرَةً مَا قَدْ سَلَفَ مِنَ  
الذُّنُوبِ كُلَّهَا، وَمَنْعِمَهُ مِنْ دُخُولِ النَّارِ بِالْكُلِّيَّةِ، فَمَنْ تَحَقَّقَ بِكُلِّمَةِ التَّوْحِيدِ قَلْبَهُ؛ أَخْرَجَتْ  
مِنْهُ كُلَّ مَا سُوِّيَ اللَّهُ تَعَالَى: مَحْبَّةً، وَتَعْظِيْمًا، وَإِجْلَالًا، وَمَهَابَةً، وَخُشُبَةً، وَتُوكَلًا، وَحِينَئِذٍ  
تَحْرُقُ ذُنُوبَهُ وَخَطَايَاهُ كُلَّهَا، وَإِنْ كَانَتْ مُثْلَ زَيْدِ الْبَحْرِ. اِنْتَهِيَ مُلْخِصًا.<sup>(٢)</sup>

قَالَ [الْعَالَمَةُ]<sup>(٣)</sup> أَبْنَ الْقَيْمَ اللَّهُ تَعَالَى فِي مَعْنَى الْحَدِيثِ: وَيُعْفَى لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ الْمُحْضِ  
الَّذِي لَمْ يَشُوَّبُهُ بِالشُّرُكَ مَا لَا يُعْفَى لِمَنْ لَيْسَ كَذَلِكَ، فَلَوْ لَقِيَ الْمُوَحَّدُ الَّذِي لَمْ يَشُوَّبُهُ بِاللَّهِ  
شَيْئًا أَلْبَتْهُ رَبَّهُ بِقَرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا؛ أَتَاهُ بِقَرَابِهَا مَغْفِرَةً، وَلَا يَحْصُلُ هَذَا لِمَنْ [نَقْصَ]<sup>(٤)</sup>  
تَوْحِيدُهُ؛ إِنَّ التَّوْحِيدَ الْخَالِصَ الَّذِي لَا يَشُوَّبُهُ شُرُكٌ لَا يَقِنُ مَعْهُ ذَنْبٌ؛ لَأَنَّهُ يَتَضَمَّنُ مِنْ  
مَحْبَّةِ اللَّهِ، وَإِجْلَالِهِ، وَتَعْظِيْمِهِ، وَخُوفِهِ، وَرَجَائِهِ [وَحْدَهُ]<sup>(٥)</sup> مَا يَوْجِبُ غَسْلَ الذُّنُوبِ، وَلَوْ  
كَانَتْ قَرَابَ الْأَرْضِ؛ فَالنِّجَاسَةُ عَارِضَةُ، وَالْمُدَافِعُ لَهَا قَوِيٌّ. اِنْتَهِيَ.<sup>(٦)</sup>

وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ: كَثْرَةُ ثَوَابِ التَّوْحِيدِ، وَسُعَةُ كَرَمِ اللَّهِ وَجُودَهُ، وَرَحْمَتِهِ وَالرَّدِّ عَلَى  
الْخَوَارِجِ الَّذِينَ يَكْفِرُونَ الْمُسْلِمَ بِالذُّنُوبِ، وَعَلَى الْمُعْتَزَلَةِ الْقَاتِلِينَ بِالْمُنْزَلَةِ بَيْنَ الْمُنْزَلَتَيْنِ،  
وَهِيَ الْفَسُوقُ، وَيَقُولُونَ: لَيْسَ بِمُؤْمِنٍ وَلَا كَافِرٍ، وَيَخْلُدُ فِي النَّارِ.

وَالصَّوَابُ قَوْلُ أَهْلِ السَّنَةِ: إِنَّهُ لَا يَسْلِبُ عَنْهُ اسْمَ الإِيمَانِ، وَلَا يُعْطَاهُ عَلَى الإِطْلَاقِ،  
بَلْ يَقَالُ: هُوَ مُؤْمِنٌ عَاصِ، أَوْ مُؤْمِنٌ بِإِيمَانِهِ، فَاسْقُتْ بِكَبِيرَتِهِ، وَعَلَى هَذَا يَدْلِيُ الْكِتَابُ

(١) فِي [بٌ]: وَبِلِسَانِهِ.

(٢) مِنْ «جَامِعِ الْعِلُومِ وَالْحُكْمِ» رَقْمُ (٤٢).

(٣) سَاقَطَ مِنْ [أٌ].

(٤) فِي [أٌ]: يَنْقَصُ.

(٥) سَاقَطَ مِنْ [بٌ].

(٦) انْظُرْ هَذَا الْكَلَامَ فِي «إِغْاثَةِ الْلَّهَفَانِ» (١ / ١٠٤ -).

## ١- بَابِ فَضْلِ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

والسنة، وإجماع سلف الأمة.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: لما أُسْرِيَ برسول الله ﷺ انتهى به إلى سدرة المنتهى، فأُعْطِيَ ثلاثة: «أُعْطِيَ الصلوات الخمس، وخواتيم سورة البقرة، وغفر لمن لا يشرك بالله من أمته شيئاً: المُقْحَمَات» رواه مسلم.<sup>(١)</sup>

**قال ابن كثير في "تفسيره":**<sup>(٢)</sup> وأخرج الإمام أحمد، والترمذى، وابن ماجه، والنمسائى عن أنس بن مالك، قال:قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية: **«هُوَ أَهْلُ التَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ»** [المدثر: ٥٦]، وقال: «قال ربكم: أنا أَهْلُ أَنْ أَتَقَىٰ فَلَا يَجْعَلُ معي إِلَهٌ، فَمَنْ أَنَّقَىٰ أَنْ يَجْعَلُ معي إِلَهًا، كَانَ أَهْلًا أَنْ أَغْفِرَ لَهُ».<sup>(٣)</sup>

**قال المصنف رحمه الله:** تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة؛ فإنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان تبين لك معنى قوله: لا إله إلا الله، وتبيّن لك خطأ المغوروين.

وفيه: أن الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل لا إله إلا الله، والتنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أن كثيراً ممن يقولها يخالف ميزانه.

وفيه: إثبات الصفات، خلافاً للمعطلة.

وفيه: أنك إذا عرفت حديث أنس، [عرفت أنّ]<sup>(٤)</sup> قوله في حديث عتبان: «إن الله

(١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣).

(٢) تفسير سورة المدثر [آية: ٥٦].

(٣) ضعيف. أخرجه أحمد (١٤٢/٣)، والترمذى (٣٣٢٨)، وابن ماجه (٤٢٩٩)، والنمسائى في "الكبرى" (١١٦٣٠)، وفي إسناده: سهيل بن أبي حزم القطعى، وهو ضعيف. قال أحمد: روى أحاديث مناكير. وقال البخارى: لا يتابع في حديثه. وقال أبو حاتم: ليس بالقوى.

﴿وله طريق آخر عن أنس رضي الله عنه عند الخطيب (٥٢/٥)، وفي إسناده: أحمد بن محمد التمار، وكان غير ثقة كما في "الميزان".

(٤) ساقط من النسختين، وأضفناه من "كتاب التوحيد".

حرم على النار من قال لا إله إلا الله يتغى بذلك وجه الله؛ أنه ترك الشرك ليس قوله باللسان. انتهى

فيه مسائل:

الأولى: سعة فضل الله.

الثانية: كثرة ثواب التوحيد عند الله.

الثالثة: تكفيه مع ذلك للذنوب.

الرابعة: تفسير [الآية: ٨٢] التي في سورة الأنعام.

الخامسة: تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة.

السادسة: أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده؛ تبين لك معنى قول (لا إله إلا الله)، وتبين لك خطأ المغرورين.

السابعة: التنبية للشرط الذي في حديث عتبان.

الثامنة: كون الأنبياء يحتاجون للتنبية على فضل لا إله إلا الله.

التاسعة: التنبية لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أنَّ كثيراً من يقولها يخفف ميزانه.

العاشرة: النص على أنَّ الأرضين سبع كالسموات.

الحادية عشرة: أنَّ لهن عمراً.

الثانية عشرة: إثبات الصفات، خلافاً للأشعرية.

## ١- بَابُ فَضْلٍ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ

الثالثة عشرة: أنك إذا عرفت حديث أنس؛ عرفت أن قوله في حديث عتبان: «إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، يَتَغَيِّبُ بِذَلِكَ وَجْهُ اللَّهِ» أنه ترك الشرك ليس قوله باللسان.

الرابعة عشرة: تأمل الجمع بين كون عيسىً ومحمد عبدَي الله ورسوليه.

الخامسة عشرة: معرفة اختصاص عيسى بكونه كلمة الله.

السادسة عشرة: معرفة كونه روحًا منه.

السابعة عشرة: معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار.

الثامنة عشرة: معرفة قوله: «عَلَىٰ مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ».

التاسعة عشرة: معرفة أنَّ الميزان له كفتان.<sup>(١)</sup>

العشرون: معرفة ذكر الوجه.

(١) ثبت ذلك في أدلة أخرى، وأما حديث أبي سعيد الذي في الباب فليس فيه تعرض للميزان الذي يوم القيمة، وإنما فيه تمثيل وتبيين لفضل لا إله إلا الله، وقد أشار إلى ذلك العلامة العثيمين حَفَظَهُ اللَّهُ في «القول المفيد».

## ٢- بَابُ مَنْ حَقَّ التَّوْحِيدُ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابُ مَنْ حَقَّ التَّوْحِيدُ، دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ.

ش/ أي: ولا عذاب.

قلت: تحقيقه: تخلصه، وتصفيته من شوائب الشرك، والبدع، والمعاصي. <sup>(١)</sup>

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: قول الله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [النحل: ١٢٠].

ش/ وصف إبراهيم وَهُوَ اللَّهُ بهذه الصفات التي هي الغاية في تحقيق التوحيد:

الأولى: أنه كان أمةً <sup>(٢)</sup> أي: قدوة، وإماماً مُعَلِّماً للخير، وما ذاك إلا لتكميله مقام

(١) تحقيق التوحيد هو ما ذكره الشارح: تصفيته من شوائب الشرك الأكبر، والأصغر، ومن البدع، والمعاصي. والمعاصي المقصود بها أن يتعد عن كثائر الذنب، وعدم الإصرار على الصغار، وأما الواقع في الصغار مع عدم الإصرار؛ فهذا لا ينافي تحقيق التوحيد، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾ [الاعراف: ٢٠١]، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ﴾ [آل عمران: ١٣٥] الآية، وقال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَجْتَبِيُونَ كَبَائِرَ الِّإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ﴾ [التجهم: ٣٢]، فتحقيق التوحيد لا ينافي الواقع في الصغار مع عدم الإصرار، فيقينه، وإن خلاصه، ومحبته تجعلها تغفر ياذن الله، أو يوفقه الله بحسنات، أو توبه واستغفار تمحو ذلك.

(٢) كلمة «أمة» تأتي في القرآن على أربعة معانٍ:

١) القدوة، والإمام، قال تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً﴾ [النحل: ١٢٠].

٢) الطائفة من الناس، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا﴾ [النحل: ٣٦].

٣) الفترة من الزمن، قال تعالى: ﴿وَادْكُرْ بَعْدَ أُمَّةً﴾ [يوسف: ٤٥].

٤) الْمِلَّة، قال تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةً﴾ [الزخرف: ٢٢-٢٣].

ذكرها ابن كثير في تفسير آية: [٨] من سورة هود.

## ٢- باب مَنْ حَقَّ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

الصبر واليقين، [اللَّذِينَ]<sup>(١)</sup> تُنال بهما الإمامة في الدين.

الثانية: قوله: ﴿قَاتِنًا﴾.

قال شيخ الإسلام: القنوت [في اللغة]<sup>(٢)</sup> دوام الطاعة،<sup>(٣)</sup> والمصلى إذا أطّال قيامه، أو ركوعه، أو سجوده؛ فهو قانتٌ، قال تعالى: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَاتِنٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ﴾ [الزمر: ٩]. انتهى ملخصنا.<sup>(٤)</sup>

الثالثة: أنه كان حنيفًا.

قلت: قال العلامة ابن القيم رحمه الله: الحنيف المقبول على الله، المعرض عن كل ما سواه. انتهى<sup>(٥)</sup>

الرابعة: أنه ما كان من المشركين، أي: لصحة إخلاصه، وكمال صدقه، وبعده عن الشرك.

قلت: يوضح هذا قوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ﴾ [المتحنة: ٤]، أي: على دينه من إخوانه [المرسلين]<sup>(٦)</sup>، قاله ابن جرير رحمه الله، ﴿إِذْ قَالُوا

(١) في [أ]: الذي.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) القنوت له عدة معانٍ في الشرع، وقد ذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله أبياتاً لشيخه العراقي جمع فيها معانٍ للقنوت في "الفتح" عند حديث رقم (٤٠٠)، قال رحمه الله:

|                             |                                |
|-----------------------------|--------------------------------|
| ولفظ القنوت اعدد معانيه تجد | مزیداً على عشر معانٍ مرضية     |
| دعاء خشوع العبادة طاعة      | إقامتها إقراره بالعبودية       |
| سكوت صلاة والقيام وطوله     | كناك دوام الطاعة الرابع القنبه |

(٤) من رسالة له في "قنوت الأشياء كلها لله تعالى" ضمن "جامع الرسائل" (٥/١).

(٥) من كتابه "مفتاح دار السعادة" (١/١٧٤).

(٦) ساقط من [أ].

لِقُومِهِمْ إِنَّا بِرَاءٌ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِئْدًا يَبْتَأِنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءُ أَبْدًا حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لِأَيِّهِ لَا سْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوْكِلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ» [المتحنة: ٤٤].<sup>(١)</sup> وذكر تعالى عن خليله عليه السلام أنه قال لأبيه آزر: «وَأَعْتَرْلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيقًا \* فَلَمَّا اعْتَرَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا» [مريم: ٤٨-٤٩]، فهذا هو تحقيق التوحيد، وهو البراءة من الشرك وأهله، واعتزالهم، والكفر بهم، وعداوتهم، وبغضهم، فالله المستعان.

**قال المصنف رحمه الله - في هذه الآية:** «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً» - لثلا يستوحش سالكُ الطريق من قِلَّةِ السالكين.

«قَاتِنًا لِلَّهِ» : لا للملوك، ولا للتجار المترفين.

«خَيْفًا» : لا يميل يمينًا ولا شماليًّا كفعل العلماء المفتونين.

«وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ» : خلافًا لمن كثُر سوادهم، وزعم أنه من المسلمين. انتهى<sup>(٢)</sup>

وقد روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً» : على الإسلام، ولم [يك]<sup>(٣)</sup> في زمانه أحدٌ على الإسلام غيره.

(١) طلب الاستغفار كان قبل أن يعلم أنه من أصحاب النار، كما قال تعالى: «وَمَا كَانَ أَسْتَغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَيِّهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوَّ لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ» [التوبه: ١١٤]، والوعد في هذه الآية هو الذي جاء في سورة مريم «سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيظًا» [مريم: ٤٧]، والنبي صلوات الله عليه كان قد سأله رباه أن يستغفر للأمة، فنهاه الله عزوجل، وأراد أن يستغفر لعممه أبي طالب فنهاه الله عزوجل، وأنزل: «مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آتَيْنَا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ» [التوبه: ١١٣] الآية.

(٢) انظر: «مجموع مؤلفات الشيخ» (٢/١٨١).

(٣) في [أ]: يكن.

(٤) ذكره ابن الجوزي رحمه الله في «زاد المسير» في تفسير الآية المذكورة بدون إسناد، من طريق: الضحاك =

## ٢- بَابُ مَنْ حَقَّ التَّوْحِيدُ دَخَلَ الْجَنَّةَ بَعْدَ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

قالت: ولا منافاة بين هذا وبين ما تقدم: من أنه كان إماماً يعتقد به في الخير.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وقال: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ﴾ [المؤمنون: ٥٩].

ش/ وصف المؤمنين السابقين إلى الجنة، فأثنى عليهم بالصفات التي أعظمها: أنهم بربهم لا يشركون، ولما كان المرء قد يعرض له ما يقترح في إسلامه: من شرك جليل، أو خفيف؛ نفَى ذلك عنهم، [وهذا هو تحقيق التوحيد الذي حسنت به أعمالهم وكملت، ونفعتهم]<sup>(٢)</sup>.

قلت: قوله: (حسنت وكملت)، هذا باعتبار سلامتهم من الشرك الأصغر، وأما الشرك الأكبر فلا يقال في تركه ذلك، فتدبر، ولو قال الشارح: (صَحَّت)، لكان أقوم.

قال ابن كثير: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ﴾، أي: لا يعبدون مع الله غيره، بل يوحدونه، ويعلمون أنه لا إله إلا الله، أحد صمد، لم يتخد صاحبة ولا ولداً، وأنه لا نظير له.

= عن ابن عباس رضي الله عنهما. وهذا منقطع؛ لأنَّ الضحاك لم يسمع من ابن عباس.

(١) يعني أنه كان في أول الأمر وحده، ثم اتبعه الناس.

(٢) الذي في المطبوع من "التسهير" (ص ١٠١): ومن كان كذلك فقد بلغ من تحقيق التوحيد النهاية، وفاز بأعظم التجارة، ودخل الجنة بلا حساب، ولا عذاب. واللفظ المذكور ليس بموجود.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: عن حصين بن عبد الرحمن قال: كُنْتُ عِنْدَ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ فَقَالَ: أَيْكُمْ رَأَى الْكَوْكَبَ <sup>(١)</sup> الَّذِي افْتَضَ الْبَارِحةَ؟ فَقُلْتُ: أَنَا. ثُمَّ قُلْتُ: أَمَّا إِنِّي لَمْ أَكُنْ فِي صَلَاتٍ. وَلَكِنِّي لُدِغْتُ. قَالَ: فَمَا صَنَعْتَ؟ قُلْتُ: أَرْتَقَيْتُ. قَالَ: فَمَا حَمَلْتَ عَلَى ذَلِكَ؟ قُلْتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَنَا الشَّعْبِيُّ. قَالَ: وَمَا حَدَّثْتُكُمْ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا عَنْ بُرِيْدَةَ بْنِ الْحُصَيْبِ، أَنَّهُ قَالَ: لَا رُؤْيَا إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةٍ. قَالَ: قَدْ أَحْسَنَ مَنِ اتَّهَى إِلَى مَا سَمِعَ. وَلَكِنْ حَدَّثَنَا أَبْنُ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «عُرِضَتْ عَلَيَّ الْأُمَّةُ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهَطُ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلُانِ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ، إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَظَنَّتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي، فَقِيلَ لِي: هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ، فَنَظَرْتُ، فَإِذَا سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَقِيلَ لِي: هَذِهِ أُمَّتُكَ، وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ»، ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مَنْزِلَهُ، فَخَاصَّ النَّاسُ فِي أُولَئِكَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ صَحَبُوا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ وُلِّدُوا فِي الإِسْلَامِ، فَلَمْ يُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَذَكَرُوا أَشْيَاءً. فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرَهُمْ، فَقَالَ: «هُمُ الَّذِينَ لَا يَسْتَرُّونَ، وَلَا يَكُتُّونَ، وَلَا يَتَطَيِّرُونَ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ»، فَقَامَ عُكَاشَةُ بْنُ مَحْصَنٍ. فَقَالَ: [يَا رَسُولَ اللهِ] <sup>(٢)</sup> ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، قَالَ: «أَنْتَ مِنْهُمْ» ثُمَّ قَامَ رَجُلٌ آخَرُ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ: ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ. فَقَالَ: «سَبِّقْتَ بِهَا عُكَاشَةً».

ش/ هكذا أورده المصنف غير معزوٍ، وقد رواه البخاري مختصراً ومطولاً، ومسلم

واللفظ له، والترمذى، [والنسائي] <sup>(٣)</sup> .

(١) المقصود: الشَّهْبُ الَّتِي تُرْمَى بِهَا الشَّيَاطِينَ. هذا هو الذي يظهر، وليس المراد أنه سقط على الأرض، وجاء في "مسند أحمد" (٥/٢٩٩) عن أبي قتادة جَوَّهَرَ قال: إِنَّا قد نُهِيَّنَا أَنْ نَتَبَعَ أَبْصَارَنَا. وصححه الشيخ مقبل وَهُوَ اللَّهُ في "الصحيح المسند" (٢٨٢).

(٢) زيادة من المخطوطة.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) أخرجه البخاري برقم (٣٤١٠)، ومسلم برقم (٥٧٥٢)، ومسلم برقم (٥٧٥٥)، والترمذى برقم =

**٢- بَابُ مَنْ حَقَّ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِعِنْدِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابَ**

**قوله:** عن حصين بن عبد الرحمن.

هو السلمي، أبو الهذيل الكوفي، ثقة، مات سنة ست وثلاثين ومائة، وله ثلاث وتسعون سنة.

و سعيد بن جبير: هو الإمام الفقيه، من [جَلَّةٍ]<sup>(١)</sup> أصحاب ابن عباس، روايته عن عائشة، وأبي موسى مرسلة، وهو كوفي مولى لبني أسد، قُتل بين يدي الحجاج سنة خمس وتسعين، ولم يكمل الخمسين.

**قوله:** (انقض).

هو بالقاف والضاد المعجمة، أي: سقط. والبارحة: هي أقرب ليله مضت.

**قال أبو [العباس]**<sup>(٢)</sup> ثعلب: يقال قبل الزوال: رأيت الليلة. وبعد الزوال: رأيت البارحة. وكذا قال غيره، وهي مشتقة من (برح) إذا زال.

**قوله:** (أما إني لم أكن في صلاة).

**قال في «معنى الليب»:** (أما) بالفتح والتخفيف على وجهين: أحدهما: أن تكون حرف استفناح بمنزلة (ألا)، وإذا وقعت (أن) بعدها، كسرت.

الثاني: أن تكون بمعنى (حقاً)، أو [أحَقَّاً]<sup>(٣)</sup>. وقال آخرون: هي كلمتان: الهمزة للاستفهام و(ما): اسم بمعنى (شيء)، ذلك الشيء حق، فالمعنى: [أحَقَّاً]<sup>(٤)</sup>، وهذا هو

= (٢٤٤٦)، والنائي في «الكبرى» برقم (٧٦٠٤).

(١) في [أ، و[ب]: جملة المثبت من «التيسيير» (ص ١٠٢).

(٢) وقع في [أ]: السعادات. وهو خطأ.

(٣) في النسختين (أحق)، والمثبت من «المعني» (ص ٧٨).

(٤) في النسختين (أحق)، والمثبت من «المعني» (ص ٧٨).

الصواب، و(ما) نصب على الظرفية، وهذه تفتح (أن) بعدها. انتهى<sup>(١)</sup>

والأنسب هنا [هو]<sup>(٢)</sup> الوجه الأول.

السائل هو حصين، خاف أن يظن الحاضرون أنه رآه وهو يصلی، فنفى عن نفسه إيهام العبادة، وهذا يدل على فضل السلف، وحرصهم على الإخلاص، وإبعادهم عن الرياء، والتزين بما ليس فيهم.<sup>(٣)</sup>

**وقولهُ:** (ولكنني لدغت).

بضم أوله وكسر ثانية، قال أهل اللغة: يُقال: لدغته العقرب، وذوات السموم؛ إذا أصابته سُمّها، وذلك بأن تأبره بشوكتها.

**قولهُ:** (قلت: ارتقيت).

لفظ مسلم: (استرققت)، أي: طلبت من يرقاني.

**قولهُ:** (فما حملك على ذلك).

فيه طلب الحجة على صحة المذهب.

**وقولهُ:** (حديث حدثنا الشعبي).

اسمه: [عامر بن]<sup>(٤)</sup> شراحيل الهمداني، ولد في خلافة عمر، وهو من ثقات التابعين وفقهائهم، مات سنة ثلاثة ومائة.

(١) من «المغني» (ص ٧٨-٧٩).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) قال تعالى: «لَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوا وَيُجْبِئُونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسِبَنَّهُمْ بِمَفَارَةٍ مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» [آل عمران: ١٨٨]، فهذه الصفة من صفات المنافقين وهي أنهم يحبون أن يحمد لهم الناس بما ليس فيهم، وفي الحديث المتفق عليه عن أسماء بنت أبي بكر: «المتشيع بما لم يعطِ كلاً بس ثوبٍ زور». أخرجه البخاري رقم (٥٢١٩)، ومسلم (٢١٣٠).

(٤) ساقط من [أ].

**قوله:** (عن بُريدة).

بضم أوله وفتح ثانية، تصغير (بردة)، ابن الحصيب -بضم الحاء وفتح الصاد المهملتين - ابن الحارث الأسلمي، صحابي شهير، مات سنة ثلاث وستين، قاله ابن سعد.

**قوله:** (لا رقية إلا من عين أو حمة).

وقد رواه أَحْمَدُ، وَابْنُ ماجِهِ عَنْ مَرْفُوعًا، وَرَوَاهُ أَحْمَدُ، وَأَبُو دَاوُدُ، وَالْتَّرْمِذِيُّ عَنْ عُمَرَانَ بْنَ حَصْيِنَ بْنَ بَشِيرٍ بِمَرْفُوعًا.<sup>(١)</sup>

(١) هو في "صحيحة مسلم" (٢٢٠)، وأحمد (١٢٧١)، عن بريدة موقوفاً، فرواه مسلم من طريق: هشيم ابن بشير، عن حصين بن عبد الرحمن، عن الشعبي، عن بريدة. ويظهر من سياق الحديث هنا أنه أراد أنه مرفوع؛ لأنَّه قال: (حديث حدثنا)، فإذا لفظ الحديث يُراد به عن النبي ﷺ، ثم أيضاً احتاج به، ولو كان موقوفاً لما احتاج به، ولأنَّ سعيد بن جبير أقرَّه، فقال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع. فالظاهر أنه حصل اختصار من هشيم بن بشير، وبؤيد ذلك أنَّ شعبة بن الحجاج رواه عن حصين، عن الشعبي، عن بريدة فرفعه، وذكر روايته الترمذية في "سننه" رقم (٢٠٥٧)، ورجح أبو حاتم كما في "العلل" (٣٤٨/٢) رواية شعبة، وأيضاً تابع شعبة على الرفع: أبو جعفر الرازى عند ابن ماجه برقم (٣٥١٣)، فالحديث إذن صحيح مرفوعاً عن بريدة رحمه الله. والحديث صحيح أيضاً عن عمران بن حصين، فقد رواه جماعة من الثقات من طريق: حصين بن عبد الرحمن أيضاً عن الشعبي، عن عمران بن حصين، آخر جهه كذلك أَحْمَدُ (٤٣٦)، وأَبُو دَاوُدُ (٣٨٨٤)، من طريق: مالك بن مغول، والترمذى (٢٠٥٧)، والحميدى (٨٣٦) من طريق: ابن عيينة، والطبرانى في "الكبير" (٥٨٧/١٨)، من طريق: عبدالله بن إدريس، ومحمد بن فضيل، والطبرانى في "الأوسط" (١٤٧٢)، من طريق: شعبة، والبيهقي (٣٤٨/٩)، من طريق: إسماعيل بن زكريا، وطلقاً بن غنم، كل هؤلاء الستة رواوه عن حصين بن عبد الرحمن، عن الشعبي، عن عمران به.

**قال الحافظ رحمه الله في "الفتح" (٥٠٧٥):** والتحقيق أنه عنده -يعني حصيناً - عن عمران، وعن بريدة. اهـ

وأما أبو زرعة فيميل في "العلل" إلى أنَّ الصحيح حديث بريدة الذي هو من طريق شعبة؛ لأنَّه أوثق من روى عن حصين. وذهب المزي رحمه الله إلى ترجيح حديث عمران، والذي يظهر هو صحة الحديث من الوجهين، كما قال الحافظ ابن حجر رحمه الله، والله أعلم.

قال الهيثمي: رجال أئمَّة ثقات.

والعين: هي إصابة العائين غيره بعينه.<sup>(١)</sup>

والحُمَّة: بضم المهملة وتحقيق الميم: سُمُّ العقرب وشبيهها.

قال الخطابي: ومعنى الحديث: لا رقية أشفي وأولى من رقية العين والحمّة، وقد

رقى النبي ﷺ ورقى.<sup>(٢)</sup>

قوله: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع.

أي: من أخذ بما بلغه من العلم وعمل به؛ فقد أحسن، بخلاف من ي عمل بجهل، أو لا ي عمل بما يعلم؛ فإنه مُسيء آثم، وفيه فضيلة علم السلف، وحسن أدبهم.

قوله: ولكن حدثنا ابن عباس.

فالحاصل: أنَّ الحديث صحيح من حديث بريدة، ومن حديث عمران وبيهقي، وأيضاً الاختلاف في الصحابي لا يضر.

(١) النبي ﷺ قال: «العين حقٌّ، ولو كان شيءٌ سابق القدر لسبقته العين، وإن استغسلتم فاغسلوا» رواه مسلم برقم (٢١٨٨)، عن عبدالله بن عباس وبيهقي، والمقصود أنَّ الإنسان يحسد أخاه على نعمه؛ فيكون مصحوباً بشيءٍ من الخبث، ويقدِّر الله عزوجل إصابة المعين، وقد تكون العين مصحوبة بعَجَبٍ، واستعظام بدون حسد.

سؤال: هل يغسل كاملاً، أم يكفي الوضوء؟

الجواب: يكفي الوضوء، والدليل حديث عائشة وبيهقي في «سنن أبي داود» (٣٨٨٠)، وهو في «الصحيح المستند» (١٥٧٤)، قالت: كان يؤمِّر العائين أن يتوضأ، ويغسل منه المعين.

سؤال: هل يكفي غسل بعض أعضائه، أو إزاره ونحوه؟

الجواب: أيضاً هذا يحصل به الشفاء بإذن الله، وقد جُرِّب، وقد جاء هذا في حديث أبي أمامة بن سهل بن حنيف عند أن أُصيِّب سهل، فذكر في الحديث أنه أمر العائين أن يتوضأ فيغسل وجهه، ويديه إلى المرفقين، وركبيته، وداخلة إزاره، وفيه: أنه أمر أن يصب ذلك على العين. أخرجه النسائي في «الكبري» (٧٦١٧-٧٦١٩)، وأحمد (٤٨٦/٣)، وهو حديث صحيح.

(٢) نقله عنه القرطبي في «المفهم» (٤٦٢/١).

## ٢- بَاب مَنْ حَقَقَ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

هو عبد الله بن عباس بن عبد المطلب ابن عم النبي ﷺ دعا له، فقال: «اللهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ، وَعِلْمِهِ التَّأْوِيلِ»<sup>(١)</sup>، فكان كذلك، مات بالطائف سنة ثمان وستين.

قال المصنف رحمه الله: (وفي عمق علم السلف؛ لقوله: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن كذا وكذا، فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثاني).<sup>(٢)</sup>

قوله: «عرضت على الأمم».

وفي الترمذى، والنسائى من رواية عبتر بن القاسم عن حصين بن عبد الرحمن أن ذلك كان ليلة الإسراء.<sup>(٣)</sup>

(١) صحيح. أخرجه أحمد (٢٢٩٧) (٢٨٧٩) (٣٠٣٢)، وابن سعد (٢٣٩٧) (٣٠٣٢)، وابن حبان (٧٠٥٥) والفسوى في «المعرفة والتاريخ» (٤٩٤ / ١)، والحاكم (٥٣٤ / ٣)، من طرق عن حماد بن سلمة، عن عبدالله بن عثمان بن خثيم، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به، وهذا إسناد حسن على شرط مسلم. وأخرجه الطبرانى (١٠٥٨٧)، من وجه صحيح عن داود بن أبي هند، عن سعيد بن جبير به، والحديث عند البخارى برقم (١٤٣) دون قوله: «وعلمه التأويل»، وهو عند مسلم (٢٤٧٧) بلفظ: «اللهُمَّ فَقِهْهُ» فحسب.

(٢) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (١٧).

(٣) ضعيف شاذ. أخرجه الترمذى برقم (٢٤٤٦)، والنسائى في «الكجرى» (٧٦٠٤)، من طريق: عبتر بن القاسم، عن حصين بن عبد الرحمن، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رضي الله عنهما، وهذه الرواية غير محفوظة، فعبتر بن القاسم تفرد بها، وجميع الرواة عن حصين بن عبد الرحمن، منهم: شعبة، ومحمد ابن فضيل، وحصين بن نمير، وهشيم، كلهم لم يذكروا زيادة (ليلة الإسراء)، انظر روایتهم في «البخارى» برقم (٣٤١٠) (٥٧٠٥) (٥٧٥٢) (٦٤١٠)، و«مسلم» برقم (٢٢٠).

ومما يدل على هذا أيضًا أنه كان بالمدينة، والإسراء إنما كان بمكة، وقد ذكر ابن كثير، وابن القيم أنَّ من قال بتعدد الإسراء؛ فهو قول ضعيف، وإنما هو قول بعض الضعفاء من المحدثين، أو بعض الفقهاء الذين إذا رأوا خلافاً في الأحاديث قالوا: يُحمل على التعدد، وقد ثبت في «مسند أحمد» (٣٨١٩) عن ابن مسعود رضي الله عنهما، وهو في «ال الصحيح المسند» (٨٤٥) أنه قال: رأى النبي ﷺ الأمم في الموسم. وإسناده حسن، فلعله (الموسم) يدل على أنه ليس ليلة الإسراء؛ لأنَّ الموسم يطلق على مواسم الحج، واجتماعات الناس.

**قال الحافظ:** فإن كان ذلك محفوظاً؛ كان فيه قوة لمن ذهب إلى تعدد الإسراء، وأنه

وقع بالمدينة أيضاً.<sup>(١)</sup>

قلت: وفي هذا نظر.

**قوله:** «فَرَأَيْتُ النَّبِيًّا وَمَعَهُ الرَّهْطَ».

والذي في «صحيح مسلم»: «الرُّهْيْط» بالتصغير لا غير، وهم الجماعة دون العشرة، قاله النووي.

**قوله:** «وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجْلَانُ وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ».

فيه الرد على من احتج بالكثرة.

**قوله:** «إِذْ رَفَعَ لِي سَوْدَ عَظِيمٍ».

المراد [به]<sup>(٢)</sup> هنا: الشخص الذي يرى من بعيد.

**قوله:** «فَظَنَنْتُ أَنَّمِي أَمْتِي».

لأن الأشخاص التي ترى في الأفق لا يدرك منها إلا الصورة.

وفي «صحيح مسلم»: «ولكن انظر إلى الأفق»<sup>(٣)</sup>، ولم يذكره المصنف، فلعله سقط من الأصل الذي نقل الحديث منه، والله أعلم.

**قوله:** «فَقِيلَ لِي: هَذَا مُوسَىٰ وَقَوْمُهُ».

أي: موسى بن عمران، كليم الرحمن، وقومه: أتباعه على دينه من بنى إسرائيل.

(١) انظر: «فتح الباري» (٦٥٤١).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) بل هي في «الصحابيين» كما في التخريج السابق.

٢- بَابٌ مَنْ حَقِّقَ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بَغْيَرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

**قوله:** «فنظرت فإذا سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك، ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب».

أي: لتحقيقهم التوحيد، وفي رواية ابن فضيل: «ويدخل الجنة من هؤلاء من أمتك سبعون ألفاً»<sup>(١)</sup>، وفي حديث أبي هريرة في «الصحيحين» «بأنهم تضيئ وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر»<sup>(٢)</sup>.

وروى الإمام أحمد، والبيهقي في حديث أبي هريرة: «فاستزدت ربي، فزادني مع كل ألف سبعين ألفاً»<sup>(٣)</sup>، قال الحافظ: وسنه جيد.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** ثم نهض. أي: قام.

**قوله:** فخاض الناس في أولئك، [هذا من العام الذي أُريد به الخصوص، أي: الجملة الحاضرين]<sup>(٥)</sup>.

خاض: بالباء والضاد المعجمتين، وفي هذا إباحة المناورة والمباهلة في نصوص الشرع على وجه الاستفادة وبيان الحق.

وفيه: عمق علم السلف؛ لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

(١) هذه الرواية في «البخاري» برقم (٥٧٠٥) بدون «من أمتك»، وأخرج مسلم (٢٢٠) إسنادها، ولم يسوق لفظه.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٥٨١١) (٦٥٤٢)، ومسلم برقم (٢١٦).

(٣) حسن. أخرجه أحمد (٣٥٩/٢)، والبيهقي في «البعث والنشور» (٤١٦)، من طريق: يحيى بن أبي بكر، عن زهير بن محمد، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وهذا إسناد حسن، وقد حسانه شيخنا العلامة الوادعي رحمه الله في «ال الصحيح المسند» رقم (١٤٤٠).

(٤) انظر: «الفتح» رقم الحديث (٦٥٤١).

(٥) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(١) وفيه: حرصهم على الخير. ذكره المصنف.

قوله: فقال: «هم الذين لا يسترقون».

هكذا ثبت في «الصحيحيين»، وهو كذلك في حديث ابن مسعود في «مسند أحمد».<sup>(٢)</sup>

وفي رواية [مسلم]<sup>(٣)</sup>: «ولا يرقون».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: هذه الزيادة وَهُمْ من الراوي، لم يقل النبي صلوات الله عليه: «ولا يرقون»، وقد قال النبي صلوات الله عليه - وقد سُئل عن الرُّقَى -: «من استطاع [منكم]<sup>(٤)</sup> أن ينفع أخاه فلينفعه»<sup>(٥)</sup>، وقال: «لا بأس بالرُّقَى ما لم تكن شرّاً».

قال، وأيضاً فقد روى جبريل النبي صلوات الله عليه<sup>(٦)</sup>، وروى النبي صلوات الله عليه أصحابه.

(١) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (٨، ٧).

(٢) أخرجه أبو عبد الله (٣٨١٩)، عن ابن مسعود رضي الله عنه، بإسناد حسن، وحسنها العلامة الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند» رقم (٨٤٥).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) هذه الرواية عند مسلم (٢٢٠)، تفرد بها سعيد بن منصور، وخالفه سائر الرواة، فلم يذكرها أحد غيره، فقد رواه جماعة عن شيخه هشيم بدون هذه الزيادة، وهم: سريج بن النعمان، وشجاع بن الوليد، وأبي زيد، وتبع هشيمًا جماعة بدون هذه الزيادة، وهم: شعبة، وحسين بن نمير، ومحمد بن فضيل، وعشر بن القاسم. انظر مصادر روایاتهم في «المسنن الجامع» (٧٠٦٩/٩).

وأيضاً جاء الحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه، وقد تقدم، وليس فيه هذه الزيادة، وجاء عن أبي هريرة رضي الله عنه في «الصحيحيين» وقد تقدم، وعن عمران بن حصين في «مسلم» (٢١٧) كلها ليس فيها هذه الزيادة، فهذه اللفظة تعتبر شاذة كما قال شيخ الإسلام رحمه الله في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٨٢٨-٨٢٧/٢).

(٥) ساقط من [أ].

(٦) أخرجه مسلم برقم (٢١٩٩)، من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه.

(٧) أخرجه مسلم برقم (٢٢٠٠)، من حديث عوف بن مالك رضي الله عنه.

(٨) أخرجه مسلم برقم (٢١٨٥) (٢١٨٦)، من حديث عائشة، وأبي سعيد رضي الله عنه.

(٩) أخرجه البخاري برقم (٥٦٧٥) (٥٧٤٣) (٥٧٤٥)، ومسلم برقم (٢١٩١) (٢١٩٢) (٢١٩٤)، من =

قال، والفرق بين الرأقي والمسترقى: أنَّ المسترقى سائلٌ مستعطاً، ملتقط إلى غير الله بقلبه، والرأقي محسن.

قال: وإنما المراد وصف السبعين ألفاً بتمام التوكُل، فلا يسألون غيرهم أن [يرقيهم]<sup>(١)</sup>، ولا يكواهُم. وكذا قال ابن القيم.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «ولا يكتوون».

أي: لا يسألون غيرهم أن يكواهُم، كما لا يسألون غيرهم أن [يرقيهم]<sup>(٣)</sup>؛ استسلاماً للقضاء، وتلذذاً بالبلاء.

قلت: والظاهر أن قوله: «لا يكتوون» أعم من أن يسألوا ذلك، أو يفعل بهم ذلك باختيارهم، أما الكي في نفسه فجائز كما في «الصحيح» عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، أنَّ النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه بعث إلى أبي بن كعب طيباً، فقطع له عرقاً وكواه.<sup>(٤)</sup>

وفي «صحيف البخاري» عن أنس أنه كوى من ذات الجنب<sup>(٥)</sup>، والنبي صلوات الله عليه وآله وسلامه حي.<sup>(٦)</sup>

وروى الترمذى وغيره عن أنسٍ أنَّ النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه كوى أسعد بن زرارة من الشوكة.<sup>(٧)</sup>

= حديث عائشة رضي الله عنها.

(١) في [أ]: يرقاهم.

(٢) انظر كلام شيخ الإسلام، وابن القيم في «مفتاح دار السعادة» (٢٣٤ / ٢)، وانظر بعض كلامه المذكور في «اقضاء الصراط المستقيم» (٨٢٧ / ٢)، و«مجموع الفتاوى» (١٨٢، ٣٢٨).

(٣) في [أ]: يرقاهم.

(٤) أخرجه مسلم برقم (٢٢٠٧).

(٥) قال الحافظ رحمه الله في «الفتح» (٥٧١٨): ذات الجنب هو ورم حار يعرض في الغشاء المستبطن للأضلاع، ويحدث بسببه خمسة أعراض: الحمى، والسعال، والنحس، وضيق النفس، والنحس المنشاري. اهـ

وقال ابن الأثير رحمه الله: هي الدببة، والدممل الكبيرة التي تظهر في باطن الجنب، وتتفجر إلى داخل، وقلما يسلم صاحبها. اهـ من «النهاية».

(٦) أخرجه البخاري برقم (٥٧٢٠).

(٧) الشوكة: هي حمرة تعلو الوجه والجسد. «النهاية».

وفي «صحيح البخاري» عن ابن عباس مرفوعاً: «الشفاءُ في ثلات: شربةُ عسل، وشرطةُ محجم، وكيةُ نار، وأنا أهْمِيُّ عنِ الْكَيِّ»<sup>(١)</sup>، وفي لفظ: «وما أحب أن أكتوي».<sup>(٢)</sup>

قال ابن القيم حَفَظَهُ اللَّهُ: قد تضمنت أحاديث الْكَيِّ أربعة أنواع: أحدها: فِعْلُهُ. والثاني: عدم محبته. والثالث: الثناء على من تركه. والرابع: النهي عنه. ولا تعارض بينها -بِحَمْدِ اللَّهِ-؛ فإنَّ فعله [له]<sup>(٣)</sup> يدل على جوازه، وعدم محبته لا يدل على المنع منه، وأما الثناء على تاركه فيدل على أن تركه أولى وأفضل، وأما النهي فعلٌ سبيل الاختيار والكرابة.<sup>(٤)</sup>

قوله: «ولا ينتظرون».

أي: لا يتشاءمون بالطيور ونحوها، وسيأتي إن شاء الله تعالى بيان الطيرة وما يتعلق بها في باهها.

قوله: «وعلى ربهم يتوكلون».

ذكر الأصل الجامع الذي تفرعت عنه هذه الأفعال والخصائص، وهو التوكل على الله

والحديث رواه الترمذى (٢٥٠) من طريق: عمر عن الزهرى، عن أنس جَوَّافُهُ، وأخطأ معاذراً في الحديث، فقد رواه غيره عن الزهرى، عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف، عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مرسلاً، ورجح المرسل أبو حاتم في «العلل» (٢٦١/٢)، والحافظ ابن رجب في «شرح العلل» (٦٠٣/٢)، والحافظ ابن حجر في «الإصابة»، وتبعهم على ذلك شيخنا مقبل حَفَظَهُ اللَّهُ في «أحاديث معللة» رقم (٣٩).

قلت: وأبو أمامة بن سهل بن حنيف له رؤية للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولم يسمع منه، فهو صحابي صغير، فمرسله أقوى من مراسيل سعيد بن المسيب، وقد قبل مراسيلهما جماعة من العلماء.

(١) آخر جه البخاري برقم (٥٦٨٠).

(٢) آخر جه البخاري برقم (٥٦٨٣)، ومسلم برقم (٢٢٠٥)، من حديث جابر بن عبد الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) انتهى من «زاد المعاد» (٤/٦٥-٦٦).

## ٢- بَابُ مِنْ حَقَّ التَّوْحِيدِ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ

تعالى، وصدق الاتجاء إليه، والاعتماد بالقلب عليه، الذي هو [نهاية]<sup>(١)</sup> تحقيق التوحيد الذي يثمر كل مقام شريف: من المحبة، والرجاء، والخوف، والرضا به ربًا وإلهًا، والرضى بقضائه.

واعلم أن الحديث لا يدل على أنهم لا يباشرون الأسباب أصلًا؛ فإنَّ مباشرة الأسباب في الجملة أمرٌ فطري ضروري لا انفكاك لأحد عنه، بل نفس التوكل: مباشرة لأعظم الأسباب، كما قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ [الطلاق: ٣]، أي: كافيه، وإنما المراد أنهم يتربون الأمور المكرورة مع حاجتهم إليها؛ توكلًا على الله تعالى، كالاكتواء والاسترقاء، فتَرْكُهُمْ له لكونه سببًا مكرورًا، لاسيما والمريض يتثبت - فيما يظنه سببًا لشفائه - بخيط العنكبوت.

وأما مباشرة الأسباب والتداوي على وجه لا [كرابة]<sup>(٢)</sup> فيه؛ وغير قادر في التوكل، فلا يكون تركه مشروعًا؛ لما في «الصحيحين» عن أبي هريرة مرفوعًا: «ما أنزل الله من داء إلا نزل له شفاء علمه وجهره من جهله».<sup>(٣)</sup>

وعن أسامة بن شريك قال: كنت عند النبي ﷺ وجاءت الأعراب، فقالوا: يا رسول الله، أنتداوى؟ قال: «نعم يا عباد الله، تداواوا؛ فإن الله عز وجل لم يضع داء إلا وضع له

(١) في [أ]: نهاية.

(٢) في [ب]: كراهة.

(٣) آخرجه البخاري برقم (٥٦٧٨) دون قوله: «علمه من علمه...» إلخ، ولم يخرجه مسلم، وقد أخرجه بتمامه أحمد (٣٥٧٨)، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه بإسناد صحيح، ووُجد في حديث ابن مسعود رضي الله عنه اختلاف في رفعه ووقفه، والمرفوع صحيح كما ذكر ذلك الدارقطني في «العلل» (٤/ ٣٣٤)، وفي «صحیح مسلم» (٤/ ٢٢٠)، عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، أن النبي ﷺ قال: «لکل داء دواء، فإذا أصيب دواء الداء برأ بإذن الله».

شَفَاءً غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدٌ» قَالُوا: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: «الْهَرَمُ». رَوَاهُ أَحْمَدُ.<sup>(١)</sup>

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: وقد تضمنت هذه الأحاديث إثبات الأسباب والمسبيات، وإبطال قول من أنكرها، والأمر بالتداوي، وأنه لا ينافي التوكّل، كما لا ينافي دفع ألم الجوع، والعطش، والحر، والبرد: بأضدادها، بل لا تتم حقيقة التوحيد إلا ب مباشرة الأسباب التي نسبها الله تعالى، مقتضيةً لمسبياتها قدرًا وشروعًا<sup>(٢)</sup> وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكّل كما يقدح في [نفس]<sup>(٣)</sup> الأمر والحكمة ويضعفه من حيث يظن معطلها أنَّ ترکها [أقوى في]<sup>(٤)</sup> التوكّل؛ فإنَّ ترکها عجزٌ ينافي التوكّل الذي حقيقته اعتماد القلب على الله تعالى في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه، ودفع ما يضره في دينه ودنياه، ولابد مع هذا الاعتماد من مباشرة الأسباب، وإلا كان مُعطلًا للحكمة والشرع<sup>(٥)</sup> فلا يجعل العبد عجزَه توکلاً، ولا توکله عجزاً.<sup>(٦)</sup>

وقد اختلف العلماء في التداوي: هل هو مباحٌ وترکُه أفضل؟ أو مستحب، أو واجب؟.

(١) صحيح. أخرجه أحمد (٤/٢٧٨)، وأخرجه أيضًا أبو داود (٣٨٥٥)، والنسائي في «الكبير» (٧٥٥٣)، والترمذى (٢٠٣٨)، وابن ماجه (٣٤٣٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٩١)، من طرق عن أسامة بن شريك به، وإسناده صحيح، وقد صححه شيخنا الوادعي رحمه الله في «الصحيح المستند» رقم (٢٠).

(٢) السبب القدري هو الذي عُرف بالتجربة. والسبب الشرعي هو الذي دلَّ عليه الشرع.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في [أ]: من.

(٥) هذا التعطيل من حيث أنه إذا ترك الأسباب التي عُلم أنها نافعة، سواء كانت أسبابًا شرعية، أو قدرية؛ فإنه يعتبر قادحًا في العقل، والشرع؛ لأنَّ الشرع ذكر أن هذا السبب ينفع؛ فهو يرى أن تركه ينفع، فإذا ذُكر لماذا أمر به الشرع، وكذلك هو نقص في العقل، يعني ترك الأسباب المطلوبة نقص في العقل؛ لأنَّ الله ربط المسبيات بأسبابها؛ فلا يمكن للإنسان أن يشعُّ بدون أكل، أو يروي بدون شرب.

(٦) انتهى من «زاد المعاد» (٤/١٤-١٥).

فالمشهور عن أَحْمَدَ: الْأَوْلَ؛ لِهَذَا الْحَدِيثِ وَمَا فِي مُعْنَاهُ، وَالْمَشْهُورُ عِنْدَ [الشَّافِعِيَّةِ]<sup>(١)</sup> الْثَّانِي، حَتَّى ذُكْرُ النَّوْوَيِّ فِي «شَرْحِ مُسْلِمٍ» أَنَّهُ مُذَهَّبُهُمْ، وَمُذَهَّبُ جَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ الْأَسْدِيِّينَ، وَعَامَةُ الْخَلْفِ<sup>(٢)</sup> وَاخْتَارَهُ الْوَزِيرُ أَبُو الْمَظْفَرَ. قَالَ: وَمُذَهَّبُ أَبِي حَنِيفَةَ أَنَّهُ مُؤْكَدٌ حَتَّى يُدَانِي بِهِ الْوَجُوبَ. قَالَ: وَمُذَهَّبُ مَالِكَ أَنَّهُ يَسْتَوِي فَعْلُهُ وَتَرْكُهُ؛ فَإِنَّهُ قَالَ: لَا بَأْسَ بِالْتَّدَاوِيِّ، وَلَا بَأْسَ بِتَرْكِهِ.

**وقال** شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير الأئمة، وإنما أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعي، وأحمد.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** فقام عكاشه بن محسن.

هو بضم العين وتشديد الكاف، ومحضن بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهملتين، ابن حُرْثَانَ -بضم المهملة وسكون الراء بعدها مثلثة- الأَسْدِيُّ، من بني أَسْدِ ابن خزيمة، كان من السابقين إلى الإسلام، ومن أجمل الرجال، هاجر وشهد بدرًا، وقاتل فيها، واستشهد في قتال الردة مع خالد بيد طليحة الأَسْدِيُّ، سنة اثنتي عشرة، ثم أسلم طليحة بعد ذلك، وجاهد الفرس يوم القادسية مع سعد بن أبي وقاص، واستشهد في

(١) في [أ]: الشافعي.

(٢) النووي رحمه الله ذكر في «شرح مسلم» (٤٢٢٠) أنهم يقولون باستحباب التداوي، لكن ابن عبدالبر في «التمهيد» (١٥/٣٨٢) نقل عن جمهور أهل العلم الجواز فقط.

والراجح في مسألة التداوي هو تفصيل العلامة ابن عثيمين رحمه الله في «الشرح الممتع» (٥/٢٣٤) أول كتاب الجنائز، حيث قال: وعلى هذا فالأقرب أن يقال ما يلي:

١) أنَّ مَاعْلِمَ، أو غلب على الطَّنْ نفعه، مع احتمال الْهَلاَكَ بعدهِ؛ فهو واجب. \*\*\*.

٢) أنَّ مَاعْلِمَ، أو غلب على الطَّنْ نفعه، ولكن ليس هناك هلاك محقق بتركه؛ فهو أفضل. يعني التداوي.

٣) أنَّ مَا تَسَاوَى فِيهِ الْأَمْرَانِ -يعني النفع وعدمه- فتركه أفضل؛ لئلا يلقى الإنسان بنفسه إلى التهلكة من حيث لا يشعر. اهـ

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤٢/٢٦٩).

وَقْعَةُ الْجَسْرِ الْمَشْهُورَةِ.

**قوله:** فقال: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم. قال: «أنت منهم».

وللبخاري في رواية: فقال: «اللهم اجعله منهم».<sup>(١)</sup>

وفيه: طلب الدعاء من الفاضل.

**قوله:** ثم قام رجل آخر.

ذَكَرَهُ مُبْهِمًا، فَلَا حاجَةٌ بِنَا إِلَى الْبَحْثِ عَنْ اسْمِهِ.

**قوله:** فقال: «سبقك بها عكاشة».

**قال القرطبي:** لم يكن عند الثاني من الأحوال ما كان عند عكاشة؛ فلذلك لم يجبه؛ إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك كل من كان حاضرًا، فيتسلسل الأمر، فسد الباب بقوله ذلك. انتهى<sup>(٢)</sup>

**قال المصنف رضي الله عنه:** وفيه استعمال المعارض، وحسن خلقه بِحَمْدِ اللَّهِ.

(١) أخرتها البخاري برقم (٦٥٤١).

(٢) انظر: «المفہم» (٤٦٩ / ١).

(٣) انظر مسائل كتاب التوحيد رقم (٢١، ٢٢).

فيه مسائل :

الأولى: معرفة مراتب الناس في التوحيد.

الثانية: ما معنى تحقيقه.

الثالثة: ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يكُن من المشركين.

الرابعة: ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك.

الخامسة: كون ترك الرقية والكي من تحقيق التوحيد.

السادسة: كون الجامع لتلك الخصال هو التوكل.

السابعة: عمق علم الصحابة لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

الثامنة: حرصهم على الخبر.

التاسعة: فضيلة هذه الأمة بالكمية والكيفية.

العاشرة: فضيلة أصحاب موسى.

الحادية عشرة: عرض الأمم عليه الصلاة والسلام.

الثانية عشرة: أنَّ كلَّ أُمَّةٍ تُحشِّر وحدَها مع نبيها.

الثالثة عشرة: قلة من استجاب للأنبياء.

الرابعة عشرة: أنَّ من لم يجده أحدٌ يأتي وحده.

الخامسة عشرة: ثمرة هذا العلم، وهو عدم الاغترار بالكثرة، وعدم الزهد في القلة.

السادسة عشرة: الرخصة في الرقية من العين والhma.

السابعة عشرة: عمق علم السلف؛ لقوله: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن  
كذا وكذا، فَعُلِمَ أَنَّ الْحَدِيثَ الْأُولَى لَا يَخَالِفُ الثَّانِي.

الثامنة عشرة: بُعْد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه.

التاسعة عشرة: قوله: «أَنْتَ مِنْهُمْ»، عَلِمٌ مِّنْ أَعْلَامِ النَّبُوَةِ.

العشرون: فضيلة عكاشة.

الحادية والعشرون: استعمال المعارض.

الثانية والعشرون: حسن خلقه بِإِيمَانِهِ.

### ٣- بَابُ الْخَوْفِ مِنَ الشَّرِكِ

## ٣- بَابُ الْخَوْفِ مِنَ الشَّرِكِ

قال المصنف رحمه الله: باب الخوف من الشرك.

وقول الله عز وجل: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ»

[ النساء: ٤٨، ١١٦] الآية.

ش/ قال ابن كثير: أخبر تعالى أنه «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ»، أي: لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك «وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ»، أي: من الذنوب لمن [يشاء]<sup>(١)</sup> من عباده. انتهى

فتبيين بهذه الآية أن الشرك أعظم الذنوب؛ لأن الله تعالى أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتتب عنه، وما دونه من الذنوب فهو داخل تحت المしまいة: إن شاء غفره لمن لقيه به، وإن شاء عذبه به، وذلك يوجب للعبد شدة الخوف من الشرك الذي هذا شأنه عند الله؛ لأنه أقبح القيبح، وأظلم الظلم، وتنقص لرب العالمين، وصرف خالص حقه لغيره، وعدل غيره به، كما قال تعالى: «ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ» [الأعماں: ١]؛ ولأنه مناقض للمقصود بالخلق والأمر، مُنَافٍ له من كل وجه، وذلك غاية المعاندة لرب العالمين، والاستكبار عن طاعته، والذل له، والانقياد لأوامره، الذي لا صلاح للعالم إلا بذلك، فمتى خلا منه؛ خرب وقادت القيمة، كما قال عليه السلام: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله، الله» رواه مسلم.<sup>(٢)</sup>

ولأن الشرك تشبيه للمخلوق بالخالق تعالى، وتقديس في خصائص الإلهية: من ملك

(١) في [أ]: شاء.

(٢) أخرجه مسلم برقم (١٤٨) من حديث أنس رضي الله عنه.

الضر والنفع، والعطاء والمنع الذي يوجب تعلق الدعاء، والخوف والرجاء، والتوكّل، وأنواع العبادة كلها بالله تعالى وحده، فمن عَلَقَ ذلك بِمخلوقٍ؛ فقد شبّهه بالخالق، وجعل من لا يملك لنفسه ضرًّا، ولا نفعًا، ولا موتاً، ولا حيَاةً ولا نشورًا شبيهًا بمن له الحمد كله، وله الخلق كله، وله الملك كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله.

فأزمه الأمور كلها بيده سبحانه، ومرجعها إليه، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، لا مانع لما أعطى ولا مُعطي لما منع، الذي إذا فتح للناس رحمة فلا ممسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم، فأقبح التشبيه تشبيه العاجز الفقير بالذات بالقادر الغني بالذات.

ومن خصائص الإلهية: الكمال المطلق من جميع الوجوه، الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه، وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال، والخشية، والدعاء، والرجاء، والإناية، والتوكّل، والتوبة، والاستعانة، وغاية الحب مع غاية الذل، كل ذلك يجب عقلاً، وشرعًا، وفطراً أن يكون الله وحده، ويمتنع عقلاً، وشرعًا، وفطراً أن يكون لغيره، فمن فعل شيئاً من ذلك [لغيره]<sup>(١)</sup>؛ فقد شبّه ذلك الغير بمن لا شبيه له، ولا مثل له، ولا ندًّا [له]<sup>(٢)</sup>، وذلك أقبح التشبيه وأبطله؛ فلهذه الأمور وغيرها أخبر سبحانه وتعالى أنه لا يغفره، مع أنه كتب على نفسه الرحمة، هذا معنى كلام ابن القيم رحمه الله تعالى.<sup>(٣)</sup>

وفي الآية ردًّا على الخوارج المُكَفَّرِينَ بالذنب، وعلى المعتزلة القائلين بأن أصحاب الكبائر مخلدون في النار وليسوا عندهم بمؤمنين ولا كفار.

(١) في [ب]: بغيره.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انظر بعض الكلام المتقدم في «الداء والدواء» (ص ٢٠٣) ت/ الحلبي.

### ٣-باب الخوف من الشرك

ولا يجوز أن يحمل قوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨] على التائب؛<sup>(١)</sup> فإنَّ التائب من الشرك مغفور له، كما قال تعالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا﴾ [ الزمر: ٥٣]. فهنا [عَمَّ]<sup>(٢)</sup> وأطلق؛ لأنَّ المراد به التائب، وهناك خَصَّ وَعَلَقَ؛ لأنَّ المراد به من لم يتلبَّس، وهذا ملخص قول شيخ الإسلام.<sup>(٣)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وقال الخليل رحمه الله: ﴿وَاجْبَنْبِي وَبَنِيَ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾

[إبراهيم: ٣٥].

ش/ الصنم: ما كان منحوتاً على صورة، والوثن ما كان [موضوعاً]<sup>(٤)</sup> على غير ذلك. ذكره الطبرى عن مجاهد.<sup>(٥)</sup>

قلت: وقد يُسمى الصنم وثناً<sup>(٦)</sup>، ويقال: (إنَّ الوثن أعم)، وهو قوي، فالآصنام أو ثان

(١) لأنَّ لو كان المقصود منه صاحب التوبة، لدخل الشرك في المغفرة؛ فإنَّ الشرك يغفره الله لمن تاب منه كما قال تعالى: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَهْوَىٰ بِغَيْرِ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨]، وقال: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ﴾ [الفرقان: ٦٨] الآية، ثم قال بعدها: ﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمْنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتِهِم﴾ [الفرقان: ٧٠]، أما بدون توبة؛ فإنَّ الشرك لا يغفره الله، وأما بقية الذنوب؛ فهي إلى الله: إن شاء غفر، وإن شاء عذاب. وأما الخوراج؛ فإنه يحملون الآية على التائب، وهو غير صحيح.

(٢) في [ب]: عمّ.

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤/٤٧٥)، «مدارج السالكين» (١/٣٩٤).

(٤) في [ب]: منحوتاً.

(٥) ذكره الطبرى عند تفسير آية [٣٥] من سورة إبراهيم، وفيه: شيخ الطبرى المثنى بن إبراهيم الأمى، لم نجد له ترجمة؛ فهو مجهول حال.

(٦) في المطبوع زيارة: كما قال الخليل رحمه الله: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أُوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا﴾ [العنكبوت: ١٧] الآية. وهذا القول الراجح، فالآوثان تطلق على كل ما يعبد من دون الله، سواء كانت على صورة، أو على غير صورة، وما كان على صورة له اسم آخر، وهو: الصنم، فكل =

كما أن القبور أو ثان.

**قوله:** ﴿وَاجْنُبْنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَام﴾.

أي: اجعلني وبنائي في جانب عن عبادة الأصنام، وباعد بيننا وبينها، وقد استجاب الله تعالى دعاءه وجعل بنبيه أنبياء، وجنبهم عبادة الأصنام، وقد يبين ما يوجب الخوف من ذلك بقوله: ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلُّلَنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ﴾ [إبراهيم: ٣٦]؛ فإنه هو الواقع في كل زمان، فإذا عرف الإنسان أنَّ كثيراً وقعوا في الشرك الأكبر، وضلوا بعبادة الأصنام؛ أوجب ذلك خوفه من أن يقع فيما وقع فيه الكثير من الشرك الذي لا يغفره الله.

قال إبراهيم التيمي: من يأمن البلاء بعد إبراهيم؟ رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم.<sup>(١)</sup>

فلا يأمن الوقع في الشرك إلا من هو جاهل به، وبما يخلصه منه: من العلم بالله، وبما بعث به رسوله من توحيده، والنهي عن الشرك به.

قال المصنف رحمه الله: وفي الحديث: «أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ». فسئل عنه فقال: «الرياء».

ش/ أورد المصنف هذا الحديث مختصراً غير معزٍّ، وقد رواه الإمام أحمد، والطبراني، والبيهقي، وهذا لفظ أحمد: حدثنا يونس، [قال]<sup>(٢)</sup> حدثنا ليث، عن يزيد-[يعني]<sup>(٣)</sup> ابن الهاد- عن عمرو، عن محمود بن لبيد، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إِنَّ أَخْوَفَ

= صنم وثن، ولا عكس؛ فيكون بينهما عموم وخصوص مطلق.

(١) أخرجه ابن جرير في تفسير سورة إبراهيم آية [٣٥]، من طريق: المغيرة بن مقسم، عن إبراهيم، والمغيرة مدلس، ولم يصرح بالتحديث، وبعضهم يتجاوز في عننته، وفي إسناد ابن جرير: محمد بن حميد الرازي، وقد كذب، لكن إسناد ابن أبي حاتم لم نقف عليه؛ لأنَّه مفقود في هذا الجزء.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

### ٣- باب الخوف من الشرك

ما أخاف عليكم الشرك الأصغر»، قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: «الرياء، يقول الله تعالى يوم القيمة إذا جازى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظروا هل تجدون عندهم جزاء؟».<sup>(١)</sup>

قال المنذري: ومحمود بن لبيد رأى النبي ﷺ، ولم يصح له منه سماع فيما أرى. وذكر ابن أبي حاتم أن البخاري قال: له صحبة. ورجحه ابن عبد البر، والحافظ، وقد رواه الطبراني بأسانيد جيدة عن محمود بن لبيد، عن رافع بن خديج.<sup>(٢)</sup>

مات محمود سنة ست وتسعين. وقيل سنة سبع وتسعين، وله تسع وتسعون سنة.

قوله: «إن أخواف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر».

هذا من شفقةه ﷺ بأمتة، ورحمته ورأفته بهم، فلا خير إلا دلهم عليه، وأمرهم به، ولا شر إلا بينه لهم وأخبرهم به، ونهاهم عنه، كما قال ﷺ فيما صح عنه: «ما بعث الله مننبي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم»<sup>(٣)</sup> الحديث، فإذا كان الشرك

(١) حسن. أخرجه أحمد (٥٤٢٩، ٤٢٨)، وعمرو هو ابن أبي عمرو حسن الحديث، ولكنه لم يسمع من أحد من الصحابة، ولكن قد وصل في غير هذه الطريقة عند البيهقي في «الشعب» (٦٨٣١)، والبغوي في «شرح السنة» (١٤/٣٢٣-٣٢٤)، من وجهين مختلفين عن عمرو بن أبي عمرو، عن عاصم بن عمر بن قتادة الظفري، وهو ثقة، عن محمود بن لبيد به، فعلى هذا فالحديث حسن، ثم وجدت له طريقة أخرى عند ابن أبي شيبة (٢/٤٨١)، وابن خزيمة (٩٣٧)، من طريق: أبي خالد الأحمر، عن سعد بن إسحاق بن عجرة، عن عاصم بن عمر بن قتادة، عن محمود بن لبيد به، بلفظ: «إياكم وشرك السرائر» قالوا: وما شرك السرائر؟ قال: «أن يقوم أحدكم يزين صلاته جاهداً، لينظر الناس إليه، فذلك شرك السرائر»، وإسناده حسن أيضاً، وراجع «السلسلة الصحيحة» رقم (٩٥١).

(٢) انظر: «الترغيب والترهيب» للمنذري (١/٦٩). أخرجه الطبراني برقم (٤٣٠١)، وزيادة رافع بن خديج لم تصح كما نبه على ذلك العلامة الألباني في «السلسلة الصحيحة» رقم (٩٥١)، والذي زادها هو عبدالله بن شبيب، وهو واهي.

(٣) قطعة من حديث أخرجه مسلم برقم (١٨٤٤)، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص وبيهقي.

الأصغر مخوفاً على أصحاب رسول الله ﷺ مع كمال علمهم، وقوة إيمانهم، فكيف لا يخافه وما فوقه من هو دونهم في العلم والإيمان بمراتب، خصوصاً إذا عرف أن أكثر علماء الأمصار اليوم لا يعرفون من التوحيد إلا ما أقر به المشركون، وما عرفوا معنى الإلهية التي نفتها كلمة الإخلاص عن كل ما سوى الله.

وأخرج أبو يعلى، و ابن المنذر عن حذيفة بن اليمان، عن أبي بكر، عن النبي ﷺ قال: «الشرك [فيكم]<sup>(١)</sup> أخفى من دَبِيب النمل»، قال أبو بكر: يا رسول الله، وهل الشرك إلا ما عُبِدَ من دون الله، أو ما دُعِيَ مع الله؟ قال: «ثُكْلَتُكَ أَمْكَ، الشَّرْكُ فِيْكُمْ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ النَّمَلِ» الحديث، وفيه: «أَنْ تَقُولُوا: أَعْطَانِي اللَّهُ وَفَلَانُ، وَالَّذِي أَنْ يَقُولُ إِلَيْنَا: لَوْلَا فَلَانَ قَتَلَنِي فَلَانُ». اهـ من «الدر».<sup>(٢)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن مسعود رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو [لِهِ نِدَاء]»<sup>(٣)</sup>، دخل النار». رواه البخاري<sup>(٤)</sup>

ش/ قال ابن القيم رحمه الله: الند الشبيه يقال: فلان نِدُّ فلان، وَنَدِيدُهُ، أي: مثله وشبيهه. انتهى<sup>(٥)</sup>

قال تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَاداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ٢٢].

(١) ساقط من [بـ].

(٢) ضعيف. أخرجه أبو يعلى في «مسند» برقم (٥٨)، وفي إسناده: ليث بن أبي سليم ضعيف مختلط، وشيخه أبو محمد مجاهول، وذكره السيوطي في «الدر المثبور» في تفسير سورة الرعد عند قوله تعالى: ﴿أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ﴾ آية: [١٦].

(٣) في المطبوع: «من دون الله نِدًا»، والمثبت من المخطوط.

(٤) أخرجه البخاري برقم (٤٩٧)، وأخرجه أيضاً مسلم برقم (٩٢) بلفظ: «من مات يشرك بالله شيئاً دخل النار».

(٥) انظر: «إغاثة ال لهفان» (٢/ ٣٢٥) ط/ المكتب الإسلامي.

**قوله:** «من مات وهو يدعوا الله نداً».

[أي: يجعل الله نِدًا<sup>(١)</sup> في العبادة، يدعوه ويسأله ويستغيث به؛ دخل النار.

قال [العلامة] ابن القيم رحمه الله:

ذا القسم ليس بقابل الغفران  
كان من حجر ومن إنسان  
ويحيى كمحبّة الديان<sup>(٣)</sup>

والشرك فاحذر فشرك ظاهر  
وهو اتخاذ الند للرحمي أيها  
يدعوه أو يرجوه ثم يخافه  
واعلم أن اتخاذ الند على قسمين:

**الأول:** أن يجعله الله شريكًا في أنواع العبادة أو بعضها كما تقدم، وهو شرك أكبر.

والثاني: ما كان من نوع الشرك الأصغر، كقول الرجل: (ما شاء الله وشئت، ولو لا الله وأنت) وكيسير الرياء، فقد ثبت أن النبي ﷺ لما قال له رجل: ما شاء الله وشئت. قال: «أجعلتني الله نِدًا؟ بل ما شاء الله وحده» رواه أحمد، وابن أبي شيبة، والبخاري في «الأدب المفرد»، والنسائي، وابن ماجه<sup>(٤)</sup>، وقد تقدم حكمه في [باب فضل التوحيد].

. [۱] (۱) ساقط مرن:

(٢) ساقط مم. [٦]

(٣) م: "الكافية الشافية" (ص ٢٢٠) ت/ الحليبي.

(٤) صحيح بشواهده. أخرجه أحمد (١٨٣٩) (١٩٦٤)، وابن أبي شيبة (٣٤٦ / ١٠)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٨٣)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٨٨)، وابن ماجه (٢١١٧) من حديث ابن عباس رض، وفي إسناده: الأجلح بن عبد الله مختلفُ فيه، والراجح ضعفه.

﴿ وَلَهُ شَوَاهِدٌ يَصْحُّ بِهَا، فَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ الطَّفْلِيْلِ بْنِ سَخْبَرَةَ، رَوَاهُ أَحْمَدُ (٥٢٤) / (٥ / ٧٠٢)، وَغَيْرُهُ ﴾

وإسناده صحيح، وهو في «ال الصحيح المسند» (٥٢٤)، أنَّ النبي صلوات الله عليه وسلم جاءه الطفيلي وذكر أنه رأى رؤيا، وفيها أن يهوديًّا قال: إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، فأمرهم النبي صلوات الله عليه وسلم أن يقولوا: «ما شاء الله وحده».

﴿ وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ قُتْبَلَةَ رض، أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٦ / ٣٧١-٣٧٢)، وَالنَّسَائِيُّ (٦ / ١٥)، وَإِسْنَادُهُ ﴾

ظاهره الصحة، وهو في «الصحيح المسند» (١٦٣٨)، وقد وجد اختلاف في صحابي الحديث، فبعضهم جعله من حديث عبدالله بن يسار عن قتيلة، وبعضهم جعله من رواية عبدالله بن يسار، عن حذيفة، فجعل الصحابي حذيفة، وعبدالله بن يسار يقول ابن معين فيه: لا أعلم له سمائًا من حذيفة، وهذا الخلاف لا يضر؛ لأنه لا يخرج الحديث عن الاستشهاد على الأقل؛ لأنه إذا كان من حديث قتيلة؛ فيصح، وإن كان من حديث حذيفة؛ فلا يصح؛ لانقطاع بين عبدالله بن يسار، وحذيفة، لكن مع ذلك يُستشهد به.

**مسألة:** قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ هل يدخل في هذه الآية الشرك الأصغر، بحيث أنه لا يغفره الله لمن مات، ولم يتب منه؟ وجد بعض العلماء يقول: إنَّ الآية عامة تشمل الشرك بنوعيه: الأكبر، والأصغر. قالوا: لأنَّ قوله: ﴿أَنْ يُشَرِّكَ﴾ في تأويل مصدر، أي: لا يغفر الإشراك به؛ فهذا يعم، ويشمل الشرك الأكبر، والأصغر. وشيخ الإسلام رحمه الله له كلام يشير إلى هذا كما في كتابه «الاستغاثة» (١/٣٠١)، حيث قال: وقد يقال: الشرك لا يغفر منه شيء، لا أكبر، ولا أصغر، على مقتضى عموم القرآن، وإن كان صاحب الشرك الأصغر يموت مسلماً، لكن شركه لا يغفر له، بل يعاقب عليه، وإن دخل بعد ذلك الجنة. اهـ

**وقال** ﷺ كـما في «جامع الرسائل» (٢٥٤/٢): وأعظم الذنوب عند الله الشرك به، وهو سبحانه لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، والشرك منه جليل ودقيق، وخفـي وجلي. اهـ

ثم وجدت لشيخ الإسلام رحمة الله كلام ظاهره أنه يرى أن الذي لا يغفر هو الأكبر؛ فقال حَفَظَ اللَّهُ عَنْهُ كما في مجموع الفتاوى١ (٩١)؛ فالشُّرُكُ إِنْ كَانَ شُرُكًا يَكْفُرُ بِهِ صَاحِبُهُ . وَهُوَ تَوْعِانٌ : - شُرُكٌ فِي الْإِلَهَيَّةِ وَشُرُكٌ فِي الرَّبُوبِيَّةِ . فَأَمَا الشُّرُكُ فِي الْإِلَهَيَّةِ فَهُوَ: أَنْ يَجْعَلَ لِلَّهِ بَنِيَّاً - أَيْ: مِثْلًا فِي عِبَادَتِهِ أَوْ مَحْبَبَتِهِ أَوْ خَوْفِهِ أَوْ رَجَائِهِ أَوْ إِنْتِيَّهِ فَهَذَا هُوَ الشُّرُكُ الَّذِي لَا يَغْفِرُ اللَّهُ أَلَا بِالْتَّوْتِيَّةِ مِنْهُ... النَّخ.

وأما ابن القيم رحمه الله فقد جزم بأن الشرك الأصغر لا يدخل في الآية، وإنما يدخل الشرك الأكبر، والأيات المتقدمة تدل على قوله هذا.

**وقال** **حَكَمَتْهُ** في «مدارج السالكين» (١/٣٤٤، ٣٣٩)؛ وأما الشرك فهو نوعان: أكبر وأصغر، فالأكبر لا يغفره الله إلا بالتوبة منه، وهو أن يتخد من دون الله ندًا يحبه كما يحب الله، وهو الشرك الذي تضمن تسوية آلية المشركين برب العالمين؛ ولهذا قالوا لآلهتهم في النار: ﴿قَاتَلَهُ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ مع إقرارهم بأن الله وحده خالق كل شيء وربه ومليكه، وأن آلهتهم لا تخلق ولا ترزق، ولا تحسي ولا تميت، وإنما كانت هذه التسوية في المحبة، والتعظيم، والعبادة، كما هو حال أكثر مشركي العالم، بل كلهم يحبون معبوداتهم، ويعظمونها، وي gio الونها من دون الله، وكثير منهم بل أكثرهم يحبون آلهتهم أعظم من محبة الله.

**نصر قال**: وأما الشرك الأصغر، فكيسير الرياء، والتصنع للخلق، والحلف بغير الله، كما ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من حلف بغير الله فقد أشرك»، وقول الرجل للرجل: (ما شاء الله وشئت)، و=

(هذا من الله ومنك) و (أنا بالله وبك) و (مالي إلا الله وأنت) و (أنا متوكل على الله وعليك) و (اللهم أنت لم يكن كذا وكذا)، وقد يكون هذا شركاً أكبر بحسب قائله ومقصده، وصح عن النبي ﷺ أنه قال لرجل قال له: ما شاء الله وشئت. «أجعلتني الله ندا؟ قل: ما شاء الله وحده»، وهذا اللفظ أخف من غيره من الألفاظ. اهـ، وانظر: «الداء والدواء» (ص ٢٠٣-٢٠٣).

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله تعالى معلقاً على قول ابن القيم رحمه الله (كتاب الرسأة): هذا يدل على أنَّ كثيرو ليس من الأصغر، لكن إن أراد بالكمية فنعم؛ لأنَّه لو كان يرائي في كل عمل؛ لكان مشركاً شركاً أكبر؛ لعدم وجود الإخلاص في عمل يعمله، أما إذا أراد الكيفية فظاهر الحديث أنه أصغر مطلقاً. انتهى من «القول المفيد» (١٥٦/١).

ولم أجده من العلماء المتقدمين من نصَّ على ذلك، وإنما الذي يظهر من كلامهم عند شرح الأحاديث، وتفسير الآيات أنَّهم يرون أنه يدخل تحت الغفران؛ لأنَّهم يصرُّون بأنَّ الشرك لا يغفر، وبأنَّه يوجب دخول النار، ومعلوم أنه لا يوجب النار إلا الشرك الأكبر.

فالذى يظهر -والله أعلم - أنَّ أكثرهم على أنه داخل تحت المشيئة، ويؤيد ذلك ما تقدم معنا من كلام ابن رجب، وكلام شيخ الإسلام أنَّ جماعةً من السلف يعدون كبائر الذنوب من الشرك الأصغر؛ لأنَّ الإنسان يتبع فيها هواه (ص ٧٣)؛ فعلَّمْ هذا يكون الشرك الأصغر داخلًا تحت المشيئة، وتحت الغفران؛ لأنَّ الكبائر داخلة تحت المشيئة والغفران؛ لحديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه، أنَّ النبي ﷺ عند أن بايعهم على التوحيد، وترك السرقة، والزناء، قال: «من أصاب من ذلك شيئاً، فعوقب به في الدنيا؛ كان كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً، فلم يُعاقب به في الدنيا؛ فهو إلى الله، إن شاء عفاه عنه، وإن شاء عاقبه» متفق عليه.

ونستنبط من كلام ابن رجب، وشيخ الإسلام في نقلهم المشار إليه مع إقراره أنَّهما يريان أنَّ الشرك الأصغر مما يغفره الله، والله أعلم، بل سيأتي في [باب تفسير التوحيد] كلام لشيخ الإسلام ظاهره يدل على ذلك، وبالله التوفيق. والذي يظهر لي -والله أعلم - أنه يدخل تحت المشيئة، وتحت الغفران.

والشيخ ابن عثيمين رحمه الله تردد في موضع، وفي موضع آخر جزم بأنه لا يغفره الله، والشيخ الفوزان جعله، مما لا يغفر كالشرك الأكبر؛ لعموم الآية.

**مسألة:** تقسيم الشرك إلى أكبر وأصغر من عقيدة أهل السنة والجماعة، يجب الإيمان به، ولم يخالف في ذلك إلا أهل البدع والمغترلة والخوارج. فالشرك الأكبر هو الذي لا يغفره الله عزوجل، وهو الذي يجعل فيه لله ندًا كما في الحديث، سواء كان هذا الند في الربوبية، أو الألوهية، أو الأسماء والصفات. وأما الشرك الأصغر ففي «فتاوي اللجنة الدائمة» (١/٧٤٩): كل ما نهى عنه الشرع مما هو ذريعة إلى الأكبر، ووسيلة للوقوع فيه، وجاء في النصوص تسميته شركاً. اهـ، وبنحوه قال العثيمين رحمه الله كما في «مجموع فتاواه» (٢/٢٠٣).

وفيه: بيان أن دعوة غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك جاري، كطلب الشفاعة من الأموات؛ فإنها ملك لله تعالى، وبيده ليس بيده غيره منها شيء، وهو الذي يأذن للشفعي أن يشفع فيمن لاقى الله بالإخلاص والتوحيد من أهل الكبائر كما يأتي تقريره في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

قال المصنف رحمه الله: ولمسلم عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ». <sup>(١)</sup>

ش/ جابر: هو ابن عبد الله بن عمرو بن حرام - بمهمتين - الأنباري، ثم السلمي - بفتحين - صحابي جليل، ولأبيه مناقب مشهورة رضي الله عنه، مات بالمدينة بعد السبعين،

وقال السعدي رحمه الله كما في «القول السادس» (ص ٣٢): هو جميع الأقوال، والأفعال التي يتوصل بها إلى الشرك، كالغلو في المخلوق الذي لا يبلغ رتبة العبادة، وكالحلف بغير الله، ويسير الرياء، ونحو ذلك. اهـ  
قال أبو عبدالله وفقه الله: لم أجده من ضبطه من علمائنا المتقدمين، وما ذكره هؤلاء الأئمة هو المعتمد في ضبطه، ومن تدبّر الأحاديث الواردة فيه وجدها لا تخرج عن الضابط المذكور.  
فقولهم: (ما شاء الله وشئت) كانت ألقاظاً تقال، ولم يكونوا يعتقدون أن مشيئة النبي صلى الله عليه وسلم نافذة كمشيئة الله تعالى، فهذا الاعتقاد لم يكن موجوداً، وهو التمثيل والمساواة. كذلك الحلف «من حلف بغير الله؛ فقد أشرك»، فهو يحلف بغير الله، ومع ذلك لا يعتقد، ولا يعظم المخلوق به كتعظيم الله، ويعتقد بذلك؛ فهو شرك أصغر، وعلى هذا فقس.

**فإذن:** تقسيم الشرك إلى أكبر وأصغر يتناول أقسام التوحيد الثلاثة؛ فالربوبية فيها شرك أكبر وأكبر، وكذلك الألوهية، وكذلك الأسماء والصفات، وقد جزم بوقوعة في الربوبية كما يقع في الألوهية شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كما في مجموع الفتاوى (٣٨٧ / ٢٢) حيث قال: وَمَنْ تَرَكَ بَعْضَ مَا أُمِرَّ بِهِ بَعْدَ قَضَاءِ حَاجَتِهِ؛ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ الدُّنُوْبِ، وَقَدْ يَكُونُ ذَلِكَ مِنَ الشُّرُكِ الْأَصْغَرِ الَّذِي يُبَتَّلَ بِهِ غَالِبُ الْخَلْقِ: إِمَّا شَرُكًا فِي الرُّبُوبِيَّةِ، وَإِمَّا شَرُكًا فِي الْأَلْوَهِيَّةِ كَمَا هُوَ مَبْسُوطٌ فِي مَوْضِعِهِ. اهـ  
وقال الشيخ سليمان رحمه الله في «تيسير العزيز الحميد» (٢٧ / ١): إذا تبين هذا؛ فاعلم أن الشرك ينقسم ثلاثة أقسام بالنسبة إلى أنواع التوحيد، وكل منها قد يكون أكبر وأصغر مطلقاً، وقد يكون أكبر بالنسبة إلى ما هو أصغر منه، ويكون أصغر بالنسبة إلى ما هو أكبر منه. اهـ

(١) أخرجه مسلم برقم (٩٣).

وقد كف بصره، وله أربع وتسعون سنة.

**قوله:** «من لقي الله لا يشرك به شيئاً».

**قال القرطبي:** أي لم يتخذ معه شريكاً في الإلهية، ولا في الخلق، ولا في العبادة، ومن المعلوم من الشعـر المجمع عليه عند أهل السنة: أنَّ من مات على ذلك فلابد له من دخول الجنة، وإن جرت عليه قبل ذلك أنواع من العذاب والمحنة، [وأنَّ من مات]<sup>(١)</sup> على الشرك لا يدخل الجنة، ولا يناله من الله رحمة، ويخلد في النار أبد الآباد من غير انقطاع عذاب، ولا تصرم آماد.<sup>(٢)</sup>

**وقال النووي:** أمَّا دخول المشرك النار فهو على عمومه، فيدخلها ويخلد فيها، ولا فرق [فيه]<sup>(٣)</sup> بين [[الكتابي اليهودي والنصراني]<sup>(٤)</sup>، وبين عبدة الأوثان، وسائر الكفرة، ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عناًداً وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام، وبين من انتسب إليها، ثم حكم بکفره بجحده وغير ذلك، وأمَّا دخول من مات غير مشرك الجنة؛ فهو مقطوع له به، لكن إن لم يكن صاحب كبيرة [مات]<sup>(٥)</sup> مُصِرًا عليها؛ دخل الجنة أولًا، وإن كان صاحب كبيرة مات مُصِرًا عليها؛ فهو تحت المشيئة؛ فإنْ عُفي عنه دخل الجنة أولًا، وإلا عُذِّب في النار ثم أُخْرِج من النار وأُدْخِل الجنة.<sup>(٦)</sup>

**وقال غيره:** اقتصر على نفي الشرك؛ لاستدعائه التوحيد بالاقتضاء، واستدعائه إثبات الرسالة باللزموم؛ إذ من كَذَّب رسَلَ الله؛ فقد كذب الله، ومن كذب الله؛ فهو مشرك، وهو

(١) في [أ]: وإن مات.

(٢) انتهى من «المفہوم» (١/٢٩٠).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) في المخطوطتين: (بين اليهودي، والكتابي، والنصراني)، والمثبت من «شرح مسلم»، و«التسير».

(٥) ساقط من [أ].

(٦) انتهى من «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج» رقم (٩٣).

كقولك: (من توضأ؛ صَحَّتْ صَلَاتُهُ)، أي: مع سائر الشروط، فالمراد: من مات حال  
كونه مؤمناً بجميع ما يجب الإيمان به<sup>(١)</sup> إجمالاً في الإجمالي، وتفصيلاً في التفصيلي. انتهى<sup>(٢)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: الخوف من الشرك.

الثانية: أنَّ الرياء من الشرك.

الثالثة: أنه من الشرك الأصغر.<sup>(٣)</sup>

الرابعة: أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين.

الخامسة: قرب الجنة والنار.

السادسة: الجمع بين قُربِهما في حديث واحد.

السابعة: أنه من لقيه لا يشرك به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل  
النار، ولو كان من عبد الناس.

الثامنة: المسألة العظيمة: سؤال الخليل له ولبنيه وقایة عبادة الأصنام.

التاسعة: اعتباره بحال الأكثر؛ لقوله: ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلُّنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ﴾<sup>(٤)</sup>  
[إبراهيم: ٣٦].

العاشرة: فيه تفسير (لا إله إلا الله) كما ذكره البخاري.<sup>(٥)</sup>

الحادية عشرة: فضيلة من سَلِيمَ من الشرك.

(١) إلى هنا من كلام الحافظ في «الفتح» شرح حديث رقم (١٢٩).

(٢) انظر: «تيسير العزيز الحميد» (ص ١٢٢).

(٣) تقدم بيان أنَّ الرياء قد يصل إلى الشرك الأكبر.

(٤) أي: إن سبب خوفه من ذلك أنَّ الأكثر قد ضل بعبادة الأصنام، فلم يسلم منها إلا القليل، وقول المؤلف (الأكثر) يستفاد من أدلة أخرى، وأما الآية فيها (كثيراً)، ولا يلزم منها الأكثريَّة كما هو واضح.

(٥) [يعني رواية البخاري].

#### ٤- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

## ٤- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

ش/ لما ذكر المصنف رحمه الله التوحيد وفضله، وما يوجب الخوف من ضده؛ نَبَّهَ بهذه الترجمة على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه، بل يجب عليه أن يدعوا إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة كما هو سبيل المرسلين وأتباعهم، كما قال الحسن البصري لما تلا هذه الآية: «وَمَنْ أَحْسَنْ قَوْلًا مِّمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّمَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ» [فصلت: ٣٣]، فقال: هذا حبيب الله، هذا ولي الله، هذا صفة الله، هذا خير الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله، أجاب الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أحب الله فيه من دعوته، وعمل صالحًا في إجابته، وقال: «إِنَّمَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ»، هذا خليفة الله <sup>(١)</sup>.

(١) ضعيف. أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (٢/١٨٧) عن معمر، عن الحسن عند هذه الآية، ومعمر لم يسمع من الحسن، ذكر ذلك أبو حاتم كما في «جامع التحصيل»؛ فالتأثر ضعيف.  
مسألة: هل يقال لشخصٍ: (هذا خليفة الله)، أو يقال: لمجموعة: (هؤلاء خلفاء الله في الأرض)؟ من العلماء من منع، ومنهم من أجاز، ومنهم من فصل، فالذين منعوا قالوا: لا يقال لـإنسان ( الخليفة الله في الأرض)، لأنَّ الخليفة هو الذي يخلف غيره عند غيابه، والله شاهد لا يغيب. هذه هي علة من منع، وقالوا: والله هو الذي يخلف البشر؛ لحديث: «اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل»، ومن نص على ذلك شيخ الإسلام، وتبعه على ذلك الشيخ الألباني في «السلسلة الضعيفة»، ومنهم من أجاز، لقوله تعالى: «إِنَّمَا جَاعَلْ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً» [البقرة: ٣٠]، قوله: «ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ» [يونس: ١٤]، قوله: «وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ» [النور: ٥٥]، قوله: «يَا ذَاوَدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ» [ص: ٢٦]، قوله: «وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلِيفَ الْأَرْضِ» [الأنعام: ١٦٥]، قالوا: المقصود بأنه خليفة، أي: يخلف غيره، فيذهب جيل ويأتي جيل آخر من هذه الأمة. وفي بعض الآيات المقصود بها أنه =

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: ﴿فُلْ هَذِهِ سَيِّلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [يوسف: ١٠٨].

ش/ قال أبو جعفر بن جرير: يقول -تعالى ذكره- لنبيه محمد ﷺ: قل يا محمد: هذه الدعوة التي أدعوا إليها، والطريقة التي أنا عليها من الدعاء إلى توحيد الله، وإخلاص العبادة له دون الآلهة والأوثان، والانتهاء إلى طاعته، وترك معصيته ﴿سَيِّلِي﴾، وطريقتي، ودعوتي، ﴿أَدْعُو إِلَى اللَّهِ﴾ تعالى وحده، لا شريك له، ﴿عَلَى بَصِيرَةِ﴾ بذلك، ويقين علم مني به، ﴿أَنَا﴾ ويدعو إليه على بصيرة أيضاً ﴿مَنِ اتَّبَعَنِي﴾، وصدقني، وأمن بي ﴿وَسُبْحَانَ اللَّهِ﴾ ﴿أَنَا﴾ يقول له تعالى ذكره: وقل تزكيها الله تعالى، وتعظيمًا له من أن يكون له شريك في ملكه، أو معبد سواه في سلطانه ﴿وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ يقول: وأنا بريءٌ من أهل الشرك به، لست منهم ولاهم مني. انتهى

= المتولى لشرع الله بالحكم به بين الناس، كما قال تعالى: ﴿يَا ذَاوُدِ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ﴾ [ص: ٢٦]، أي: يُمْكِنُهُ من الشُّرُع حتى يبلغه، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ [التور: ٥٥]، فمن حيث وجودهم فهم موجودون، لكن وعدهم بزيادة على ذلك، وهو استخلافهم في الأرض وتمكينهم على الكافرين، ونشر الإسلام وغيره؛ ولذلك فصل ابن القيم تفصيلاً جيداً حيث قال في "مفتاح دار السعادة" (١٦٥): إن أريد بالإضافة إلى الله أنه خليفة عنه فالصواب قول الطائفة المانعة فيها، وإن أريد بالإضافة أنَّ الله استخلفه عن غيره ممن كان قبله؛ فهذا لا يمتنع فيه بالإضافة، وحقيقة خليفة الله الذي جعله الله خلفاً عن غيره. اهـ

فالذى يظهر أنَّ التفصيل هو الصواب، أنه إذا أريد به أنه يخلف الله؛ فهذا لا يصلح كما تقدم عنشيخ الإسلام؛ فإنَّ كلامه في هذا السياق، وأيضاً الشيخ الألباني، وأما الشيخ ابن عثيمين فيرى الجواز بالاعتبار الجائز؛ لأنه ذكر الاعتبار الجائز ثم أجازه، وأما إن أريد بالإضافة أنَّ الله استخلفه؛ فهذا جائز، ولا يمنع من ذلك حتى شيخ الإسلام، والألباني رحمهما الله؛ لأن سياق كلامهما يدل على أنها أرادا المعنى الأول فقط. راجع "مجموع الفتاوى" (٤٦١/٣٥)، "الضعيفة" (٤٢/٣٥)، "الضعيفة" (٨٥). برقـ

قال [ابن القيم]<sup>(١)</sup> في «شرح المنازل»: ي يريد أن تصل باستدلالك إلى أعلى درجات العلم، وهي البصيرة التي تكون نسبة [المعلوم]<sup>(٢)</sup> فيها إلى القلب كنسبة المرئي إلى البصر، وهذه هي الخصيصة التي اختص بها الصحابة عن سائر الأمة، وهي أعلى درجات العلماء.

قال تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾، أي: أنا وأتباعي على بصيرة، وقيل: ﴿وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾: عطف على المرفوع في ﴿أَدْعُو﴾، أي: [أنا]<sup>(٣)</sup> أدعو إلى الله على بصيرة، ومن اتبعني كذلك يدعون إلى الله تعالى على بصيرة، وعلى القولين: فالآية تدل على أن أتباعه هم أهل البصائر، الداعون إلى الله تعالى، ومن ليس منهم؛ فليس من أتباعه على الحقيقة والموافقة، وإن كان من أتباعه على الانتساب والدعوى.<sup>(٤)</sup>

قال المصنف رحمه الله تعالى: فيه مسائل:

منها: التنبية على الإخلاص؛ لأنَّ كثيراً ولو دعا إلى الحق؛ فهو يدعو إلى نفسه.  
ومنها: أنَّ البصيرة من الفرائض.

ومنها: أن من دلائل حسن التوحيد أنه تنزيه الله تعالى عن المسبة.

ومنها: أن من قُبْح الشرك كونه مسبة لله تعالى.

ومنها: إبعاد المسلم عن المشركين لثلا يصير منهم ولو لم يشرك. انتهى<sup>(٥)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [أ]: العلوم.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) انظر: «مدارج السالكين» (٢/٤٨١-٤٨٢).

(٥) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (٦-٢).

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى - في معنى قوله تعالى: ﴿أَدْعُ إِلَيَّ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ﴾ [الأية]<sup>(١)</sup> - ذكر سبحانه مراتب الدعوة، وجعلها ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو؛ فإما أن يكون طالباً للحق مُحِبّاً له، مُؤْثِراً له على غيره إذا عرفه؛ فهذا يدعى بالحكمة، ولا يحتاج إلى موعضة وجدال. وإنما أن يكون مُشْتَغِلاً بضد الحق، لكن لو عرفه آثره واتبعه؛ فهذا يحتاج إلى الموعضة بالترغيب والترهيب. وإنما أن يكون معاذداً معارضًا؛ فهذا يُجَادِل بالتي هي أحسن؛ فإن رجع وإلا انتقل معه إلى الجلاد إن أمكن. انتهى<sup>(٢)</sup>

وقال أيضاً رحمه الله تعالى: والفرق بين حُب الإماماة، والدعوة إلى الله، وحب الرئاسة: هو الفرق بين تعظيم أمر الله والنصر له، وتعظيم النفس والسعى في حظّها؛ فإن الناصح لله المحب له، يحب أن يُطاع ربه فلا يُعصي، وأن تكون كلمته [هي]<sup>(٣)</sup> العليا، وأن يكون الدين كله لله، وأن يكون العباد ممثلين أوامرها مجتنبين نواهيه، فقد ناصح الله في عبوديته، وناصح خلقه في الدعوة إلى الله، فهو يحب الإمامة في الدين، بل يسأل [ربه]<sup>(٤)</sup> أن يجعله للمتقين إماماً يقتدي به المقتدون، كما اقتدى هو بالمتقين، فإذا أحب هذا [العبد]<sup>(٥)</sup> الداعي إلى الله أن يكون في أعين الناس جليلاً، وفي قلوبهم مهيباً، وإليهم حبيباً، وأن يكون فيهم مطاعاً؛ لكي يأتموا به، ويقتدوا أثراً الرسول صلوات الله عليه على يديه؛ لم يضره ذلك، بل يُحمد عليه؛ لأنَّه داعٍ إلى الله، يحب أن يُطاع ويعبد ويوحد؛ فهو يُحب ما يكون عوناً على ذلك، موصلاً إليه.

(١) ساقط من [ب].

(٢) من «الصواعق المرسلة» (٤/١٢٧٦).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) ساقط من [أ].

#### ٤- باب الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

ولهذا ذكر الله سبحانه عباده الذين اختصهم لنفسه، وأثنى عليهم في تنزيله، وأحسن جزاءهم يوم لقائه، فذكرهم بأحسن أعمالهم وأوصافهم، ثم قال: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا هُبْ لَنَا مِنْ أَرْوَاحِنَا وَدُرِيَّاتِنَا قُرْةً أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَقِينَ إِمَامًا﴾ [الفرقان: ٧٤]، فسألوه أن يقر أعينهم بطاعة أزواجهم وذرياتهم له سبحانه، وأن يسّر قلوبهم باتباع المتقين لهم على طاعته، وعبوديته؛ فإنَّ الإمام والمؤمن متعاونان على [طاعته]<sup>(١)</sup>، وإنما سألوه ما يعاونون به المتقين على مرضاته وطاعته، وهو دعوتهم إلى الله بالإمامية في الدين التي أساسها الصبر واليقين، قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ﴾ [السجدة: ٢٤].

فسؤالهم أن يجعلهم أئمة للمتقين؛ هو سؤال أن يهدى لهم، ويوقفهم، ويمن عليهم بالعلوم النافعة، والأعمال [الصالحة]<sup>(٢)</sup> ظاهراً وباطناً، التي لا تتم الإمامية إلا بها.

وتأمل كيف نسبهم في هذه الآيات إلى اسم الرحمن جل جلاله؛ ليعلم خلقه أنَّ هذا إنما نالوه بفضله ورحمته، ومحض جوده ومتنه، وتأمل كيف جعل جزاءهم في هذه [السورة]<sup>(٣)</sup> الغرف، وهي المنازل العالية في الجنة، [ولما]<sup>(٤)</sup> كانت الإمامية في الدين من الرتب العالية، بل من أعلى مراتب يعطها العبد في الدنيا؛ كان جزاؤه عليها الغرف العالية في الجنة، وهذا بخلاف طلب الرياسة؛ فإنَّ [طالبيها]<sup>(٥)</sup> يسعون في تحصيلها لينالوا بها أغراضهم من العلو في الأرض، وتعبد القلوب لهم، وميلها إليهم، ومساعدتهم لهم على جميع أغراضهم؛ مع كونهم عاليين عليهم قاهرين لهم، فترتب على هذا الطلب من المفاسد

(١) في [أ]: الطاعة.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في [أ], و[ب]: الصورة، والمثبت من "الروح".

(٤) في [ب]: وهذا المَّا.

(٥) في [أ]: طلابها.

ما لا يعلمه إلا الله: من البغي، والحسد، والطغيان، والحقد، والظلم، [والعصبية]<sup>(١)</sup>، والحمية للنفس دون حق الله، وتعظيم من حَقَّرَ الله، واحتقار من أكرمه الله، ولا تتم الرياسة الدنيوية إلا بذلك، ولا تناول [إلا به]<sup>(٢)</sup> وبأضعافه من المفاسد، والرؤساء في عمي عن هذا، فإذا كُشف الغطاء؛ تبين لهم فساد ما كانوا عليه، ولا سيما إذا حُشروا في [صفة]<sup>(٣)</sup> الذر، يطُوئُهم أهل الموقف بأرجلهم؛ إهانة لهم، وتحقيرًا وتصغيرًا، كما صغّروا أمر الله، وحَقَّرُوا عباده<sup>(٤)</sup>. انتهى كلامه الله تعالى.

قال المصنف  والله: عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلوات الله عليه لما بعث معاذًا إلى اليمن، قال له: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب، فليكون أول ما تدعوهُم إليني: شهادة أن لا إله إلا الله - وفي رواية: إلى أن يوحّدوا الله - فإن هُم أطاعوك لِذلِكَ، فأعْلَمُهُمْ أنَّ الله افترض عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ؛ فإن هُم أطاعوك لِذلِكَ فَأعْلَمُهُمْ أنَّ الله افترض عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاهُمْ فَتَرُدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ؛ فإن هُم أطاعوك لِذلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ». آخر جاه<sup>(٥)</sup>

ش/ قال الحافظ: كان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي صلوات الله عليه كما ذكره

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في [أ]: صور.

(٤) أخرج أحمد (٦٧٧)، والترمذى (٢٤٩٢)، والحمدى (٥٩٨)، وابن أبي شيبة (٩٠/٩)، وغيرهم من طريق: محمد بن عجلان، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، أنَّ النَّبِيَّ صلوات الله عليه قال: «يُحشِّر المتكبرون يوم القيمة أمثال الذر في صور الناس، يعلوهم كل شيء من الصغار حتى يدخلوا سجنًا في جهنم يقال له: بُوَسْ، فتعلوهم نار الأثiar، يسكنون من طينة الخبال عصارة أهل النار»، وإنسانه حسن.

(٥) من كتابه «الروح» (ص ٢٥٢-٢٥٣).

(٦) أخرجه البخاري برقم (١٤٩٦) (٤٣٤٧) (٧٣٧٢)، ومسلم برقم (١٩)، والرواية المشار إليها انفرد بها البخاري.

المصنف - يعني البخاري - في أواخر المغازي، وقيل: كان ذلك في آخر سنة تسع عند منصره رض من تبوك، رواه الواقدي بإسناده إلى كعب بن مالك، وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» عنه،<sup>(١)</sup> واتفقوا أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم في خلافة أبي بكر رض، ثم توجه إلى الشام فمات بها.<sup>(٢)</sup>

**قال** شيخ الإسلام: ومن فضائل معاذ رض، أنه رض بعثه إلى اليمن مبلغاً عنه، ومفقهاً،<sup>(٣)</sup> وَمُعَلِّمًا، وَحَاكِمًا.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «إنك تأي قوماً من أهل الكتاب».

**قال** القرطبي: يعني به اليهود والنصارى؛ لأنهم كانوا في اليمن أكثر من مشركي العرب أو أغلب، وإنما نبه على ذلك ليتهيأ لمناظرهم.<sup>(٤)</sup>

**وقال** الحافظ: هو كالتوطئة للوصية؛ ليجمع همه عليها.<sup>(٥)</sup>

**قوله:** «فليكن أول ما تدعوههم إليه شهادة أن لا إله إلا الله».

**شهادة:** رفع على أنه اسم (يكن) مؤخر، و(أول) خبرها مقدم، ويجوز العكس.

**قوله:** وفي رواية: «إلى أن يوحدوا الله».

هذه الرواية ثابتة في كتاب التوحيد من «صحيح البخاري»<sup>(٦)</sup>، وأشار المصنف بذلك هذه الرواية إلى التنبيه على معنى شهادة أن لا إله إلا الله؛ فإنَّ معناها: توحيد الله تعالى

(١) الواقدي كذَّاب لا يُعتبر به، والذي يظهر أنه كان في السنة العاشرة كما ذكر الحافظ.

(٢) انتهى من «الفتح» برقم (١٤٩٦).

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٦٥٤ / ١٠).

(٤) انتهى من «المفہم» (١ / ١٨١).

(٥) انتهى من «الفتح» (١٤٩٦).

(٦) برقم (٧٣٧٢).

بالعبادة، ونفي عبادة ما سواه. وفي رواية: «فليكن أول ما تدعوههم إليه عبادة الله»<sup>(١)</sup>، وذلك هو الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله، كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوْةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا﴾ [البقرة: ٢٥٦]، والعروة الوثقى هي (لا إله إلا الله).

وفي رواية للبخاري: فقال: «ادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله».<sup>(٢)</sup>

**قلت:** لابد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة شروط<sup>(٣)</sup>، لا تنفع قائلها إلا

(١) هذه الرواية عند البخاري برقم (١٤٥٨)، ومسلم برقم (١٩) (٣١).

(٢) هي عند البخاري برقم (١٣٩٥)، وكذلك هي في «مسلم» برقم (١٩).

(٣) قال ابن رجب رحمه الله في «كتاب التوحيد» (ص ٣٩) بعد أن ذكر بعض الأحاديث الواردة في فضل كلمة التوحيد، قال: وقالت طائفة من العلماء: المراد من هذه الأحاديث أنَّ (لا إله إلا الله) سبب لدخول الجنة، والنجاة من النار، ومقتضى لذلك، ولكن المقضي لا يعمل عمله إلا باستجمام شروطه، وانتفاء موانعه، فقد يتختلف عنده مقتضاه؛ لفوات شرط من شروطه، أو لوجود مانع، وهذا قول الحسن، ووهب بن منبه، وهو الأظهر، قال الحسن للفرزدق وهو يدفن امرأته: ما أعددت لهذا اليوم؟ قال: شهادة أن لا إله إلا الله منذ سبعين سنة. قال الحسن: نعم العدة، إنَّ لـ(لا إله إلا الله) شروطاً، فإذاك وقدف المحسنة. وقيل للحسن: إنَّ ناساً يقولون: من قال: (لا إله إلا الله) دخل الجنة. فقال: من قال: (لا إله إلا الله)، فأدَّى حقها، وفرضها؛ دخل الجنة. وقال وهب بن منبه لمن سأله: أليس (لا إله إلا الله) مفتاح الجنة؟ قال: بل، ولكن ما من مفتاح إلا وله أسنان؛ فإن جئت بمفتاح له أسنان فتح لك، وإلا لم يفتح لك. انتهى

قال أبو عبدالله: أثر الحسن الأول أخرجه ابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله» (١٠٣)، وابن سعد (٧/١٤٠)، وابن أبي شيبة (٦٦/١٤) دون قوله: إنَّ لـ(لا إله إلا الله شروطاً...)، وهو حسن بمجموع طرقه.

﴿وَمَا الْأَثْرُ الثَّانِي لِلْحَسَنِ، فَأَخْرَجَهُ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي «الْحِجَّةِ» (٢/١٥٢)، وَفِي إِسْنَادِهِ: الْحَسَنُ بْنُ عَمِيرَةَ، وَهُوَ مَجْهُولٌ.﴾

﴿وَمَا أَثْرُ وَهْبٍ، فَعَلِقَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ» فِي أَوَّلِ [كِتَابِ الْجَنَّاتِزِ]، وَوَصَّلَهُ فِي «التَّارِيخِ» (١/٩٥)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ» (٢٠٨)، وَأَبُو نَعِيمَ فِي «الْحَلِيلِ» (٤/٦٦)، وَفِي إِسْنَادِهِ: مُحَمَّدُ بْنُ سَعِيدٍ بْنُ رَمَانَهُ، يَرْوِيهُ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ وَهْبٍ، وَهُوَ وَأَبُوهُ مَجْهُولَانِ.﴾

**قلت:** ولكن يمكن أن يستأنس بهذه الآثار على المعنى المذكور، والله أعلم.

باجتماعها:

#### ٤- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

أحدها: العلم المنافي للجهل. الثاني: اليقين المنافي للشك. الثالث: القبول المنافي للرد. الرابع: الانقياد المنافي للترك. الخامس: الإخلاص المنافي للشك. السادس: الصدق المنافي للكذب. السابع: المحبة المنافية لعدمها.<sup>(١)</sup>

وفيه دليل على أن التوحيد - الذي هو إخلاص العبادة لله وحده لا شريك [له]<sup>(٢)</sup> وترك عبادة ما سواه - هو أول واجب؛ ولهذا كان أول ما دعت إليه الرسل عليهم السلام: «أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ» [المؤمنون: ٣٢]، وقول نوح: «أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ» [هود: ٢٦].

وفيه معنى (لا إله إلا الله) مطابقة.

[قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: ولهذا خاطب الرسُولُ أُمَّهُمْ مخاطبة من لا شك عنده في الله، وإنما دعوهم إلى عبادة الله وحده، لا إلى الإقرار به، فقالت لهم: «أَفِي اللَّهِ شَكٌ

= وقل ابن القيم رحمه الله :

هذا وفتح الباب ليس بممكن إلا بمفتاح على أسنان  
مفتاحه بشهادة الإخلاص والتَّوحيد تلك شهادة الإيمان  
أسنانه الأفعال وهي شرائع الـ إسلام والمفتاح بالأسنان  
لاتلغين هذا المثال فكم به من حل إشكال لدى العرفان

(١) زاد المؤلف رحمه الله شرطاً ثامناً في كتابه «قرة عيون الموحدين» (ص ٥٠)، وهو: الكفر بما يعبد من دون الله. وله كلام يذكر فيه الأدلة على الشروط المذكورة ضمن «الدرر السننية» (٢٤٣/٢٥٦) وهذا الإمام هو أول من جمع هذه الشروط السبعة أو الثمانية استقراء من أدلة الكتاب والسنة، فعليه رحمة الله.

فاثنـةـ الشروط المذكورة بين بعضها والبعض تلازم، فتأمل ذلك، وقد قال المؤلف رحمه الله في كتابه «قرة عيون الموحدين» (ص ٢٩): والصدق، والإخلاص متألزمان، لا يوجد أحدهما بدون الآخر؛ فإن من لم يكن مخلصاً فهو مشرك، ومن لم يكن صادقاً فهو منافق.

(٢) ساقط من [أ].

فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴿﴾[ابراهيم: ١٠]، فوجوده سبحانه، وربوبيته، وقدرته أظهر من كل شيء على الإطلاق، فهو أظهر [للبصائر]<sup>(١)</sup> من الشمس للأبصار، وأبين للعقل من كل ما [تعقله]<sup>(٢)</sup> وتقر بوجوده.

فما ينكِره إِلَّا مَكَابِرَ بِلْسَانِهِ، وَقُلْبِهِ، وَعَقْلِهِ، وَفَطْرَتِهِ وَكُلُّهَا تَكَذِّبُهُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمًّى يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ يَلْقَاءُونَ رَبِّكُمْ تُوقَنُونَ﴾[الرعد: ٢] إِلَى آخر الآيات.<sup>(٣)</sup>

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: [وقد عُلِمَ بالاضطرار من دين الرسول ﷺ، واتفقت عليه الأمة أنَّ أصل الإسلام]<sup>(٤)</sup>، وأول ما يؤمر به الخلق: شهادة أن لا إله إِلَّا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، فبذلك يصير الكافر مسلماً، والعدو ولِيًّا، والمباح دمه وماله معصوم الدم والمال، ثم إن كان ذلك من قلبه؛ فقد دخل في الإيمان، وإن قاله بلسانه دون قلبه؛ فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان.

قال، وأما إذا لم يتكلم بها مع القدرة؛ فهو كافر باتفاق المسلمين باطنًا وظاهرًا عند سلف الأمة وأئمتها، وجماهير العلماء. انتهى<sup>(٥)</sup>

قال المصنف رحمه الله تعالى: وفيه أن الإنسان قد يكون عالماً وهو لا يعرف معنى لا إله إِلَّا الله، أو يعرفه ولا يعمل به.<sup>(٦)</sup>

(١) في [أ]: للإبصار. والمثبت أقرب.

(٢) في [أ]: (تعلقه)، وهو خطأ.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) لم أقف على مصدر هذا النص من كلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى.

(٦) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (١٠).

قلت: فما أكثر هؤلاء، لا كثّرهم الله تعالى.

**قوله:** «فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ».

أي: شهدوا وانقادوا لذلك، «فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ».

فيه: أن الصلاة أعظم واجب بعد الشهادتين.

**قال النووي - ما معناه:-** إنه يدل على أن المطالبة بالفرائض في الدنيا لا تكون إلا بعد الإسلام، ولا يلزم من ذلك أن لا يكونوا مخاطبين بها،<sup>(١)</sup> ويزاد في عذابهم بسببها في الآخرة، وال الصحيح أنَّ الكفار مخاطبون بفروع الشريعة المأمور به والمنهي عنه، وهذا قول الأكثرين. انتهى<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاهُمْ فَتَرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ».

فيه: دليل على أن الزكاة أوجب الأركان بعد الصلاة، وأنها تؤخذ من الأغنياء وتصرف على الفقراء، وإنما خَصَ النَّبِيُّ ﷺ **الفقراء؛ لأن حَقَّهُمْ في الزكاة أَكْدُ من حَقٌّ بقية**

(١) معنى أنهم مخاطبون، أي: مأمورون بالإسلام، والتوحيد، وكذلك مأمورون بفروع الشريعة من الزكاة، والصيام، والصلاحة، لكن لا يطالبون بها؛ إلا تبعاً للإسلام، ومعنى أنهم مخاطبون بفروع الشريعة، أي: يأتمون على تركها، والدليل على أنهن يأتمون على ترك الواجبات الأخرى غير التوحيد قوله تعالى: ﴿مَا يَأْتُمُونَ عَلَى تَرْكِهَا، وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّهُمْ يَأْتُمُونَ عَلَى تَرْكِ الْوَاجِبَاتِ الْأُخْرَى غَيْرِ التَّوْحِيدِ﴾ قوله تعالى: ﴿مَا سَلَكُكُمْ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلَّيْنَ \* وَلَمْ نَكُ نُطْعَمُ الْمِسْكِينَ \* وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ \* وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ﴾ [المدثر: ٤٢-٤٦]، وقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ﴾ [التحل: ٨٨]، وقوله: ﴿وَوَلِلْمُشْرِكِينَ \* الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ﴾ [فصلت: ٧-٨]، هذا هو معنى أنهم مخاطبون بفروع الشريعة، يعني يأتمون على تركها، وليس المعنى أنهم إذا أسلموا يطالبون بالقضاء، فعامة العلماء على عدم مطالبتهم بقضائهما، سواء كانت صلاة، أو صوماً، أو زكاة، أو غير ذلك.

(٢) انظر: «شرح صحيح مسلم» رقم (١٩).

الأصناف الثمانية.

وفيه: أنَّ الْإِمَامَ هُوَ الَّذِي يَتَولَّ قِبْضَ الزَّكَاةِ وَصِرْفَهَا، إِمَّا بِنَفْسِهِ أَوْ نَائِبَهُ، فَمِنْ امْتِنْعَ  
مِنْ آدَائِهَا [إِلَيْهِ]<sup>(١)</sup>؛ أَخْيَذَتْ قَهْرًا مِنْهُ.

وَفِي الْحَدِيثِ: دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يَكْفِي إِخْرَاجُ الزَّكَاةِ فِي صَنْفٍ وَاحِدٍ<sup>(٢)</sup> كَمَا هُوَ مِذَهَبُ  
[الْإِمَامَ]<sup>(٣)</sup> مَالِكٌ، وَأَحْمَدٌ.

وَفِيهِ: أَنَّهُ لَا يَجُوزُ دَفْعَهَا إِلَى غَنِيٍّ وَلَا إِلَى كَافِرٍ غَيْرِ الْمُؤْلِفِ، وَأَنَّ الزَّكَاةَ وَاجِبَةٌ فِي مَالِ  
الصَّبِيِّ وَالْمَجْنُونِ كَمَا هُوَ قَوْلُ الْجَمْهُورِ؛ لِعُمُومِ الْحَدِيثِ.<sup>(٤)</sup>

قَلْتَ: وَالْفَقِيرُ إِذَا أُفْرِدَ فِي الْلُّفْظِ تَنَاهَى الْمُسْكِينُ وَبِالْعَكْسِ،<sup>(٥)</sup> كَنْظَاطِرِهِ، قَرَرَهُ شِيخُ  
الإِسْلَامُ.<sup>(٦)</sup>

قَوْلُهُ: «فِيَابِكَ وَكَرَائِمُ أَمْوَالِهِمْ».

بِنَصْبِ «كَرَائِمٍ» عَلَى التَّحْذِيرِ، جَمِيعُ كَرِيمَةِ.

قَالَ صَاحِبُ «الْمَطَالِعِ»<sup>(٧)</sup>: هِيَ الْجَامِعَةُ لِلْكَمَالِ الْمُمْكِنِ فِي حَقِّهَا، مِنْ غَزَارَةِ لِبِنِ

(١) ساقط من [ب].

(٢) يدل على هذا أيضًا حديث قبيصة بن مخارق الهلاي عند أن أتى النبي ﷺ، وكان قد تحمل حماله، فقال له النبي ﷺ: «أقم عندها حتى تأمين الصدقة فتأمر لك بها» أخرجه مسلم برقم (١٠٤٤).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) الصَّبِيُّ، وَالْمَجْنُونُ تَجُبُ عَلَيْهِمَا الزَّكَاةُ مَعَ أَنْهُمَا غَيْرُ مَكْلِفِيْنَ؛ لَأَنَّ الزَّكَاةَ وَاجِبَةٌ فِي الْمَالِ؛ لِقَوْلِهِ  
الْمُكَفِّرِ: «...صَدَقَةٌ فِي أَمْوَالِهِمْ».

(٥) وَإِذَا اجْتَمَعَ الْفَقِيرُ مَعَ الْمُسْكِينِ فِي الْلُّفْظِ؛ فَيَكُونُ الْفَقِيرُ أَشَدُ حَاجَةً مِنَ الْمُسْكِينِ؛ فَإِنَّ الْمُسْكِينَ قَدْ  
يَكُونُ عَنْهُ مَسْكُنٌ، وَمَالٌ، لَكِنَّ الَّذِي عَنْهُ لَا يَغْنِيهِ، وَالْفَقِيرُ أَشَدُ حَاجَةً مِنْهُ، وَقِيلُ الْعَكْسُ:  
الْمُسْكِينُ أَشَدُ حَاجَةً مِنَ الْفَقِيرِ. وَالراجحُ القَوْلُ الْأَوَّلُ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «إِنَّمَا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ  
يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ» [الْكَهْفُ: ٧٩] الْآيَةُ.

(٦) انظر: «مِجمُوعُ الْفَتاوَىٰ» (٧/١٦٧).

(٧) اسْمُ الْكِتَابِ بِتَمَامِهِ «مَطَالِعُ الْأَنُورَ» عَلَى صِحَّاحِ الْأَئْمَارِ تَكَلُّمُ فِيهِ صَاحِبُهُ عَلَى غَرِيبِ «الْمَوْطَأِ» =

(١) وجمال صورٍ، وكثرة لحم وصوفٍ، ذكره التوسي.

قلت: وهي خيار المال وأنفسه، وأكثره ثمناً.

وفيه: أنه يحرم على العامل في الزكاةأخذ كرائم المال، ويحرم على صاحب المال إخراج شرار المال، بل يخرج الوسط؛ فإن طابت نفسه بالكريمة [جاز] <sup>(٢)</sup>.

قوله: «واتق دعوة المظلوم».

أي: اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل وترك الظلم، وهذا الأمران يقيان من رُزْقَهُما من جميع الشرور دنيا وأخرى.

وفيه: تنبيه على التحذير من جميع أنواع الظلم.

قوله: «فإنه».

أي: الشأن، «ليس بينها وبين الله حجاب»، هذه الجملة مفسرة لضمير الشأن، أي: فإنها لا تحجب عن الله تعالى فيقبلها.

وفي الحديث أيضاً قبول خبر الواحد العدل، ووجوب العمل به، وبعث الإمام العمال لجباية الزكاة، وأنه يعظ عماله وولاته، ويأمرهم بتقوى الله تعالى، ويعلّمهم وينهّاهم عن الظلم، ويعرفهم سوء عاقبته، والتنبيه على التعليم بالتدريج. قاله المصنف. <sup>(٣)</sup>

= و«الصحيحين»، وصاحبها هو ابن قرقول إبراهيم بن يوسف أبو إسحاق المتوفى سنة (٥٦٩هـ)، انظر: «كشف الظنون» (٢/١٧١٥).

(١) في شرح الحديث رقم (١٩).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في المسألة رقم (١٠) من «كتاب التوحيد».

قلت: ويبداً بالأهم فالأهم.

واعلم أنه لم يذكر في الحديث الصوم والحج، فأشكل ذلك على كثير من العلماء.

قال شيخ الإسلام: أجاب بعض الناس: (أنَّ بعض الرواة اختصر الحديث)، وليس كذلك؛ فإن هذا طعنٌ في الرواة؛ لأن ذلك إنما يقع في الحديث الواحد، مثل حديث وفد عبد القيس، حيث ذكر بعضهم الصيام، وبعضهم لم يذكره، فأما الحديثان المنفصلان؛ فليس الأمر فيهما كذلك، ولكن عن هذا جوابان:

**أحدهما:** أنَّ ذلك بحسب نزول الفرائض، وأول ما فرض الله الشهادتين، ثم الصلاة؛ فإنه أمر بالصلاحة في أول أوقات الوضي؛ ولهذا لم يذكر وجوب الحج كعامة الأحاديث، إنما جاء في الأحاديث المتأخرة.

[**قلت:** وهذا من الأحاديث المتأخرة، ولم يذكر فيها].<sup>(١)</sup>

**الجواب الثاني:** أنه كان يذكر في كل مقام ما يناسبه، فيذكر تارةً الفرائض التي يقاتل عليها: كالصلاحة، والزكاة، ويذكر، تارة الصلاة، والصيام لمن لم يكن عليه زكاة، ويذكر تارة الصلاحة والزكاة والصوم، فإذاً يكون قبل فرض الحج، وإنما أن يكون المخاطب بذلك لا حج عليه.

وأمّا الصلاة والزكاة؛ فلهما شأن ليس لسائر الفرائض؛ ولهذا ذكر تعالى في كتابه القتال عليهم؛ لأنهما عبادتان ظاهرتان،<sup>(٢)</sup> بخلاف الصوم فإنه أمر باطن من جنس الوضوء والاغتسال من الجنابة ونحو ذلك مما يؤتمن عليه العبد؛ فإنَّ الإنسان يمكنه أن

(١) ساقط من [ب].

(٢) القتال عليهم ذكره ربنا في قوله تعالى: ﴿فَإِنْ تَائُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَإِنَّمَا تُكْفَرُ أُنْكُمْ فِي الدِّينِ﴾ [التوبه: ١٢]، قوله: ﴿فَإِنْ تَائُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ﴾ [التوبه: ٥].

#### ٤- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

لا ينوي الصوم، وأن يأكل سرًّا، كما يمكنه أن يكتم حدثه وجنابته، وهو يذكر في [الإِعْلَام]<sup>(١)</sup> الأعمال الظاهرة التي يقاتل [الناس]<sup>(٢)</sup> عليها، ويصيرون مسلمين بفعلها؛ فلهذا علق ذلك بالصلوة والزكاة دون الصوم، وإن كان واجبًا كما في آية براءة؛ [فإن براءة]<sup>(٣)</sup> نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس، وكذلك لما بعث معاذًا إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصوم؛ لأنَّه تَبَعُّ، وهو باطنٌ، ولا ذكر الحج؛ لأن وجوبه خاص ليس بعام، ولا يجب في العمر إلا مرة. انتهى بمعناه.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** آخر جاه.

أي: البخاري ومسلم، وأخرجه أيضًا أحمد، وأبو داود، والترمذى، والنمسائى، وابن ماجه.<sup>(٥)</sup>

(١) إضافة من «التسهيل» (ص ١٣١).

(٢) ساقط من [٩].

(٣) إضافة من «التسهيل» (ص ١٣١).

(٤) انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/٦٠٥-٦٠٨).

(٥) أخرجه أحمد (٢٠٧١)، وأبو داود (١٥٨٤)، والترمذى (٦٢٥) (٢٠١٤)، والنمسائى (٥٥/٥)، وابن ماجه (١٧٨٣).

قال المصنف رحمه الله: ولهمما عن سهل بن سعد رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يوم خير: «لأعطين الرأيَةَ غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه»، فبات الناس يدوكون ليتلهم: أيهم يعطها؟ فلما أصبحوا غدو على رسول الله صلى الله عليه وسلم، كلهم يرجو أن يعطها، فقال: «أين علي بن أبي طالب؟» فقيل: هو يشتكي عينيه. فأرسلوا إليه، فأتي به، فبصق في عينيه؛ ودعاه فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الرأيَةَ، فقال: «انفذ على رسليك حتى تنزل ساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يحب عليهم من حق الله تعالى فيه، فوالله لأن يهدى الله بك رجلاً واحداً، خير لك من حمر النعم»<sup>(١)</sup>، يدوكون: أي: يخوضون.

ش / قوله: عن سهل بن سعد.

أي: ابن مالك بن خالد الأنباري الخزرجي الساعدي أبو العباس. صحابي شهير، وأبوه صحابي أيضاً، مات سنة ثمان وثمانين وقد جاوز المائة.

قوله: قال يوم خير.

وفي «ال الصحيحين» عن سلمة بن الأكوع قال: كان علي رضي الله عنه قد تخلف عن النبي صلى الله عليه وسلم في خير، وكان أرمند، فقال: أنا أتخلف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فخرج علي رضي الله عنه، فلحق بالنبي صلى الله عليه وسلم، فلما كان مساء الليلة التي فتحها الله عزوجل في صباحها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأعطي الرأيَةَ -أو: ليأخذن الرأيَةَ- غداً رجلاً يحبه الله ورسوله -أو قال: يحب الله ورسوله -يفتح الله على يديه»، فإذا نحن بعلي وما نرجوه، فقالوا: هذا على، فأعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم الرأيَةَ، ففتح الله عليه.

(١) أخرجه البخاري برقم (٣٧٠١)، ومسلم برقم (٢٤٠٦).

(٢) أخرجه البخاري برقم (٣٧٠٢)، ومسلم برقم (٢٤٠٧).

**قوله:** «لأعطين الرأية».

قال الحافظ: في رواية بُريدة: «إني دافع اللواء إلى رجل يحبه الله ورسوله»<sup>(١)</sup> وقد صرخ جماعة من أهل اللغة بتراودهما<sup>(٢)</sup>، لكن روى أَحْمَدُ، والترمذى من حديث ابن عباس: كانت رأية رسول الله ﷺ سوداء ولواوه أبيض.<sup>(٣)</sup> ومثله عند الطبرانى عن بُريدة،<sup>(٤)</sup> وعن ابن عدي، عن أبي هريرة،<sup>(٥)</sup> وزاد مكتوب فيه: لا إله إلا الله، محمد رسول الله.

**قوله:** «يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله».

(١) صحيح. أخرجه أَحْمَدُ (٥٣/٥) بإسناد صحيح، وهو في «الصحيح المستند» (١٥٨).

(٢) مسألة: بعض العلماء يفرق بينها، يقول: اللواء هو الذي يأخذه أمير الجيش، والراية هي التي يأخذها القواد غير الأمير، ومنهم من عكسه، ومنهم من راى بينها، وقال: إنَّ الراية هي اللواء، واللواء هو الراية، والحديث في التفريق بينها ضعيف؛ لأنَّه لم يسلم من الكلام عليه، والأقرب التراوُفُ بينها، وأنهما يطلقان على شيء واحد؛ لأنَّ حديث بُريدة فيه: «إني دافع اللواء غداً»، وحديث سهل بن سعد فيه: «لأعطين الراية غداً رجلاً»؛ فالحديث واحد، فالراية واللواء شيء واحد. وعلى تحسين الحديث يكون الأقرب أن الراية أكبر؛ لأنَّهم كانوا يقولون: نقسم الجيش إلى ألوية.

(٣) ضعيف. أخرجه الترمذى (١٦٨١)، وابن ماجه (٢٨١٨)، وغيرهما، وفي إسناده: يزيد بن حيان النبطي، أخو مقاتل بن حيان، قال فيه ابن معين: لا بأس به. وقال فيه البخاري: عنده غلطٌ كثير. وقال ابن حبان: يخطئ، ويخالف. فهذا يدل على أنه ضعيفٌ يصلح في الشواهد؛ لأنَّ قول البخاري: عنده غلطٌ كثير. جرُّ مفسرٍ. وتابعه حيان بن عبیدالله العددوى عند الطبرانى (١١٦١)، وحيان بن عبیدالله لم يوثقه معتبر، وإنما ذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» وسكت عليه؛ فهو مجهول. **تنبيه:** حديث ابن عباس رض، لم يخرجه أَحْمَدُ.

(٤) ضعيف. أخرجه الطبرانى (١١٦١) (١٢٩٠٩)، وكذلك فيه: حيان بن عبیدالله المذكور، فحيان بن عبیدالله رواه بإسنادين، فرواه عن أبي مجلز عن ابن عباس رض، ورواه عن عبد الله بن بُريدة عن أبيه.

(٥) ضعيفٌ جداً. أخرجه ابن عدي (٦٥٨/٢)، وهو شديد الضعف، فيه: محمد بن أبي السرّى، ومحمد بن أبي حميد، الأول ضعيف، الثاني شديد الضعف، قال فيه البخاري: منكر الحديث. وقال النسائي: ليس بثقة.

فِيهِ: فَضْيْلَةٌ عَظِيمَةٌ لِعَلِيٍّ وَعَيْنَةٌ.

قال شيخ الإسلام: ليس هذا الوصف مُختصاً بعلي، ولا بالأئمة؛ فإن الله ورسوله يحب كل مؤمن تقى يحب الله ورسوله، لكن هذا الحديث من أحسن ما يحتاج به على التواصب الذين لا يتولونه، أو يكفرون، أو يفسقونه، كالخوارج، لكن هذا الاحتجاج لا يتم على قول الرافضة الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل الصحابة [كانت]<sup>(١)</sup> قبل ردتهم؛ فإنَّ الخوارج تقول في علي مثل ذلك، لكن هذا باطل؛ فإن الله تعالى ورسوله لا يطلق مثل هذا المدح على من يعلم الله أنه يموت كافراً.<sup>(٢)</sup>

وفيه: إثبات صفة المحبة لله، خلافاً للجهمية.

قوله: «يفتح الله على يديه».

صربيح في البشارة بحصول الفتح، فهو علم من أعلام النبوة.

قوله: فبات الناس يدوكون ليتأتيم.

بنصب (ليتأتيم)، و (يدوكون) قال المصنف: يخوضون، أي: فيمن يدفعها إليه.

وفيه: حرصُ الصحابة على الخير، واهتمامهم به، وعلو [مرتبتهم]<sup>(٣)</sup> في العلم والإيمان.

قوله: أَيُّهُمْ يَعْطَاهَا.

هو برفع (أي) على البناء، لإضافتها، وحذف صدر صلتها.

(١) ساقط من [أ].

(٢) انتهى من «منهج السنة» (٤٤ / ٥).

(٣) في [ب]: مراتبهم.

٤- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

**قوله:** فلما أصبحوا غدوا على رسول الله ﷺ كلهم يرجو أن يعطاه.

وفي رواية أبي هريرة عند مسلم<sup>(١)</sup>: أنَّ عمرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قالَ: مَا أَحِبْتُ الْإِمَارَةَ إِلَّا يَوْمَئِذٍ.

قال شيخ الإسلام: إنَّ في ذلك شهادة النبي ﷺ لعلي بِإيمانه باطناً وظاهراً، وإثباتاً لموالاته لله تعالى ورسوله، ووجوب موالة المؤمنين له، وإذا شهد النبي ﷺ لمعين بشهادة، أو دعا له؛ أحبَّ كثيُّر من الناس أن يكون له مثل تلك الشهادة ومثل ذلك الدعاء، وإن كان النبي يشهد بذلك لخلق كثير، ويدعو [بذلك]<sup>(٢)</sup> لخلق كثير، [وهذا]<sup>(٣)</sup> كالشهادة بالجنة لثابت ابن قيس<sup>(٤)</sup>، وعبد الله بن سلام<sup>(٥)</sup>، وإن كان قد شهد بالجنة لآخرين، والشهادة بمحبة الله ورسوله للذى ضربَ في الخمر<sup>(٦)</sup>.

**قوله:** فقال: «أين على بن أبي طالب؟».

**فيه: سؤال الإمام عن رعيته، وفقد أحوالهم.**

**قوله:** فقیل: هو یشتکی عینیه.

أي: من الرمد، كما في "صحيح مسلم" عن سعد بن أبي وقاص، فقال: «ادعوا لي

<sup>(٨)</sup> «عليّاً»، فأتّي به أرمد...، الحديث.

وفي نسخة صحيحة بخط المصنف: «فَقِيلَ لَهُ يَشْتَكِي عَيْنِيهِ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ» مبني

(١) آخر جه مسلم بر قم (٢٤٠٥).

(٢) ساقط من [٦].

(٣) ساقط من [أ]

(٤) آخر حة البخاري برقم (٣٦١٣)، ومسلم برقم (١١٩) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

(٥) آخر جهالخاري برق (٣٨١٢)، ومسلم برقم (٢٤٨٣)، من حديث سعد بن أبي وقاص صَفَعْهُ.

(٦) أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٠)، من حديث عمر بن الخطاب صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والرجل المذكور اسمه: عبد الله، ويلقب (حماراً).

<sup>(٧)</sup> انظر : « منهاج السنة » (٤٦، ٤٨ / ٥).

(٨) آخر جه مسلم برقم (٤٠٤).

للفاعل، وهو ضمير مستتر في الفعل راجع إلى النبي ﷺ، ويحتمل أن يكون مبيناً لما لم يسم فاعله.

ولمسلم<sup>(١)</sup> من طريق إِياس بن سلمة عن أبيه، قال: فَأَرْسَلْنِي إِلَى عَلِيٍّ، فَجَئْتُ بِهِ أَقْوَدَهُ أَرْمَدَ.

**قوله:** فبصق.

بفتح الصاد، أي: تَفَلَّ.

**قوله:** ودعاله، فبراً.

هو بفتح الراء والهمزة، أي: عُوفي في الحال عافيةً كاملة، كأن لم يكن به وجعٌ من رد ولا ضعف بصر.

وعند الطبراني من حديث علي: فَمَا رَمَدْتُ وَلَا صَدَعْتُ مَنْذُ دَفَعَ النَّبِيَّ ﷺ إِلَيَّ

<sup>(٢)</sup> الراية.

[وفيه: دليل على الشهادتين.]

**قوله:** فأعطاه الراية.<sup>(٣)</sup>

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٤٠٧).

(٢) هذا اللفظ عند الطيالسي (١٨٥)، وأبي يعلى (٥٩٣)، وليس عند الطبراني، وفي إسناده: أم موسى الرواية عن علي، وهي سُرية على.

قال الدارقطني رحمه الله: حدثنا مستقيم، يُخَرِّج حدثها اعتباراً اهـ ووثقها العجل؛ فهي تصلح في الشواهد.

✿ وأخرجه أحمد (١/٧٨) بدون قوله: «وَلَا صُدُّعَتْ» من نفس الوجه.

✿ وأما الطبراني فرواه في «الأوسط» (٣/١٥٠-١٥١) برقم (٢٣٠٧) بمعناه مطولاً، ولكن ليس فيه ذكر الصداع، وفيه أيوب بن إبراهيم مجھول، وله شاهد في «دلائل النبوة» (٤/٢١١) من حديث بريدة، وفيه أحمد بن عبد الجبار العطاردي، كذبه بعضهم، ودافع عنه الخطيب في «تاريخه»، وفيه المسيب بن مسلم الأزدي، لم توجد له ترجمة، فحدث بريدة لا يصلح في الشواهد، لكن تحسين الحديث بالطريقين السابقين لا بأس به، لكن بدون ذكر الصداع.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أـ].

**قال المصنف رحمه الله:** فيه الإيمان بالقدر لحصولها لمن لم يسع، ومنعها عنمن  
سعى.<sup>(١)</sup>

وفيه: أنَّ فعل الأسباب المباحة، أو الواجبة، أو المستحبة لا ينافي التوكل.

**قوله:** وقال: «انفذ على رسلك».

بضم الفاء، أي: امض، و«رسلك» بكسر الراء وسكون السين، أي: على رفقك من غير عجلة، وساحتهم: فناء أرضهم، وهو ما حولها.

وفيه: الأدب عند القتال، وترك العجلة والطيش، والأصوات التي لا حاجة إليها.

وفيه: أمر الإمام عمالة بالرفق من غير ضعف، ولا انتهاض عزيمة، كما يشير إليه [قوله: «حتى تنزل بساحتهم»].<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «ثم ادعهم إلى الإسلام».

أي: الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صلوات الله عليه، وإن شئت قلت: الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، وما اقتضته الشهادتان من [إخلاص]<sup>(٣)</sup> العبادة لله وحده وإخلاص الطاعة له، ولرسوله صلوات الله عليه، ومن هنا طابق الحديث الترجمة كما قال تعالى لنبيه ورسوله: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ يَئِنَّا وَيَئِنُّكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِّنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهِدُوْا بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ﴾ [آل عمران: ٦٤].

**قال** شيخ الإسلام رحمه الله: والإسلام هو الاستسلام لله، وهو الخضوع له، والعبودية

(١) انظر المسألة رقم (٢٣) من مسائل «كتاب التوحيد».

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من المخطوطتين، وأضفناه من «التسيسير» (ص ١٣٦).

(٣) في [آ]: أنَّ إخلاص.

لَهُ، كَذَا قَالَ أَهْلُ الْلُّغَةِ.<sup>(١)</sup>

**وَقَالَ اللَّهُمَّ**: وَدِينُ الْإِسْلَامِ الَّذِي ارْتَضَاهُ اللَّهُ، وَبَعَثَ بِهِ رَسُولَهُ: هُوَ الْإِسْلَامُ لَهُ وَحْدَهُ، فَأَصْلُهُ فِي الْقَلْبِ، وَالخُضُوعُ لَهُ وَحْدَهُ بِعِبَادَتِهِ وَحْدَهُ دُونَ مَا سَواهُ، فَمَنْ عَبَدَهُ وَعَبَدَ مَعَهُ إِلَهًا آخَرَ لَمْ يَكُنْ مُسْلِمًا، وَمَنْ اسْتَكْبَرَ عَنْ عِبَادَتِهِ لَمْ يَكُنْ مُسْلِمًا، وَفِي الْأُصْلِ: هُوَ مِنْ بَابِ الْعَمَلِ، عَمَلُ الْقَلْبِ وَالجُوَارِحِ، وَأَمَّا الإِيمَانُ فَأَصْلُهُ تَصْدِيقُ الْقَلْبِ، وَإِقْرَارُهِ وَمَعْرِفَتُهُ؛ فَهُوَ مِنْ بَابِ قَوْلِ الْقَلْبِ الْمُتَضَمِنِ عَمَلَ الْقَلْبِ. انتهى<sup>(٢)</sup>

فَتَبَيَّنَ أَنَّ أَصْلَ الْإِسْلَامِ هُوَ التَّوْحِيدُ وَنَفْيُ الشَّرْكِ فِي الْعِبَادَةِ، وَهُوَ دُعْوَةُ جَمِيعِ الْمُرْسَلِينَ، وَهُوَ الْإِسْلَامُ الَّذِي تَعَالَى بِالْتَّوْحِيدِ، وَالْإِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ فِيمَا أَمْرَهُمْ بِهِ عَلَى أَلْسُنِ رَسُولِهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى عَنْ أُولَئِكَ الرَّسُولِ أَرْسَلَهُ: «أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ» [نوح: ٣].

وَفِيهِ: مَشْرُوعِيَّةُ الدُّعْوَةِ قَبْلِ الْقَتَالِ، لَكِنْ إِنْ كَانُوا قَدْ بَلَغُتُهُمُ الدُّعْوَةُ؛ جَازَ قَتَالُهُمْ ابْتِداً؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَغَارَ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ وَهُمْ غَارُونَ<sup>(٣)</sup>، وَإِنْ كَانُوا لَمْ تُبَلَّغُهُمُ الدُّعْوَةُ؛ وَجَبَتْ دُعْوَتُهُمْ<sup>(٤)</sup>.

**قَوْلُهُ:** «وَأَخْبِرُهُمْ بِمَا يُحِبُّ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى فِيهِ».

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/٢٦٣).

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/٢٦٣).

(٣) أَخْرَجَهُ البَخَارِيُّ بِرَقْمِ (٢٥٤١)، وَمُسْلِمٌ بِرَقْمِ (١٧٣٠)، مِنْ حَدِيثِ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا.

(٤) هَذَا الَّذِي ذَكَرَهُ الشَّارِحُ هُوَ الرَّاجِحُ، وَهُوَ أَنَّ الدُّعْوَةَ إِذَا كَانَتْ قَدْ بَلَغَتُهُمْ؛ جَازَ قَتَالُهُمْ بِدُونِ دُعْوَةٍ؛ لِهَذَا الْحَدِيثِ الْمَذْكُورِ، وَهُوَ فِي «الصَّحِيفَتَيْنِ» عَنْ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، وَإِنْ كَانَتْ الدُّعْوَةُ لَمْ تُبَلَّغْهُمْ، فَلَا يَجُوزُ قَتَالُهُمْ حَتَّى يُدْعَوْا إِلَى الْإِسْلَامِ؛ لِحَدِيثِ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ الَّذِي فِي الْبَابِ. وَجَاءَ فِي «مسند أَحْمَدَ» (٢١٠٥) بِإِسْنَادٍ صَحِيفٍ عَنْ أَبْنِ عَبَاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: مَا قَاتَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَوْمًا إِلَّا دَعَاهُمْ. وَلَا مَنَافَةَ إِذَا بَيْنَ حَدِيثِ سَهْلٍ، وَأَبْنِ عَبَاسٍ، وَحَدِيثِ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَغَارَ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ وَهُمْ غَارُونَ، أَيِّ: غَافِلُونَ، فَهُوَ يَحْمِلُ عَلَى أَنَّهُ دَعَاهُمْ قَبْلَ ذَلِكَ.

#### ٤- باب الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

أي: [في<sup>(١)</sup> الإِسْلَامِ إِذَا أَجَابُوكَ [إِلَيْهِ]<sup>(٢)</sup> ، فَأَخْبَرُهُمْ بِمَا يُجْبِي [عَلَيْهِمْ]<sup>(٣)</sup> مِنْ حَقْوَقِهِ الَّتِي لَا بُدُّ لَهُمْ مِنْ فَعْلِهَا: كَالصَّلَاوَاتِ، وَالزَّكَاةِ كَمَا فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ: «فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا [مِنِي]<sup>(٤)</sup> دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا».<sup>(٥)</sup>

ولما قال عمر لأبي بكر في قتاله مانعي الزكاة: كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّىٰ يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَإِذَا قَاتَلُوهَا؛ عَصَمُوا مِنِي دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا»، قال أبو بكر رضي الله عنه: فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلوات الله عليه وسلم; لقاتلتهم على منعها.<sup>(٦)</sup>

وفيه: بعث الإمام الدعاة إلى الله تعالى كما كان النبي صلوات الله عليه وسلم وخلفاؤه الراشدون يفعلون كما في «المسندي» عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال في خطبته: ألا إني والله، ما أرسل عمالي إليكم ليضربوا أبشاركم، ولا ليأخذوا أموالكم، ولكن أرسلهم إليكم ليعلمواكم دينكم وستنكم.<sup>(٧)</sup>

**قوله:** «فَوَاللَّهِ، لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حَمْرِ النَّعْمِ».

«أَنْ»: مصدرية، واللام قبلها مفتوحة؛ لأنها لام القسم، و«أَنْ» الفعل [بعدها]<sup>(٨)</sup> في تأويل مصدر رفع على الابتداء، والخبر «خير»، و«حُمْر» بضم المهملة وسكون الميم، و

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) آخر جهه مسلم برقم (٢١)، بلفظ: «عصموا مني».

(٦) آخر جهه البخاري برقم (١٣٩٩)، ومسلم برقم (٢٠)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٧) ضعيف. آخر جهه أحمد (٤١ / ١)، وفي سنته: أبو فراس النهدي، قال الذهبي في «الميزان»: لا يُعرف. فهو مجاهول، وهو الرواية عن عمر رضي الله عنه هذا الحديث.

(٨) ساقط من [أ].

«النَّعَمْ» بفتح النون والعين المهملة، أي: خيرٌ [لك]<sup>(١)</sup> من الإبل الحمر، وهي أنفس أموال العرب.

قال النووي: وتشبيهُ أمور الآخرة بأمور الدنيا إنما هو للتقريب إلى الأفهام، وإلا فَدَرَّةٌ من الآخرة خيرٌ من الأرض بأسرها وأمثالها [معها]<sup>(٢)</sup>.

وفيه: فضيلة من اهتدى على يديه رجلٌ واحد، وجواز الحلف على الخبر، والفتيا ولو لم يستحلف.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انتهى من «شرح مسلم» رقم (٢٤٠٦).

## فِيهِ مَسَائلٌ:

الأولى: أَنَّ الدُّعَوةَ إِلَى اللَّهِ طَرِيقٌ مِّنْ أَتَّبَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ.

الثانية: التنبية على الإخلاص؛ لأنَّ كثيراً من الناس لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه.

الثالثة: أَنَّ الْبَصِيرَةَ مِنَ الْفَرَائِضِ.

الرابعة: من دلائل حسن التوحيد: أنه تنزيه الله تعالى عن المسبة<sup>(١)</sup>.

الخامسة: أَنَّ مِنْ قُبْحِ الشَّرِكَ كُونَهُ مَسَبَّةُ اللَّهِ.

السادسة - وهي من أهمها -: إبعاد المسلم عن المشركين؛ لئلا يصير منهم ولو مشرك.

السابعة: كون التوحيد أول واجب.

الثامنة: أن يبدأ به قبل كل شيء، حتى الصلاة.

التاسعة: أَنَّ مَعْنَى: «أَنْ يُوَحِّدُوا اللَّهَ» مَعْنَى شَهَادَةِ: أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

العاشرة: أَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يَكُونُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَهُوَ لَا يَعْرِفُهَا، أَوْ يَعْرِفُهَا وَلَا يَعْمَلُ بِهَا.

الحادية عشرة: التنبية على التعليم بالتدريج.

الثانية عشرة: البداءة بالأهم فالأهم.

الثالثة عشرة: مصرف الزكاة.

الرابعة عشرة: كشف العالم الشُّبُهَةَ عن المتعلم.<sup>(٢)</sup>

الخامسة عشرة: النهي عن كرائم الأموال.

السادسة عشرة: اتقاء دعوة المظلوم.

(١) أي: النقص؛ لأن تمثيل الخالق بالمخلوق أو العكس نقص في حق الخالق سبحانه.

(٢) وذلك يؤخذ من قوله: «إنك ستأتي قوماً أهل كتاب».

السابعة عشرة: الإِخْبَارُ بِأَنَّهَا لَا تَحْجَبُ.

الثامنة عشرة: مِنْ أَدْلَةِ التَّوْحِيدِ مَا جَرِيَ عَلَى سَيِّدِ الْمَرْسُلِينَ، وَسَادَاتِ الْأُولَيَاءِ مِنَ  
الْمَشْقَةِ، وَالْجُوعِ، وَالْوَبَاءِ.<sup>(١)</sup>

التاسعة عشرة: قَوْلُهُ: «لَا يُعْطَى الرَّأْيُ» إِلَخْ، عَلَمٌ مِنْ أَعْلَامِ النَّبُوَةِ.  
الْعَشْرُونَ: تَفْلِيهٌ فِي عَيْنِيهِ عَلَمٌ مِنْ أَعْلَامِهَا أَيْضًا.  
الحادية والعشرون: فَضْلِيلَةٌ عَلَى حِينَهُ.

الثانية والعشرون: فَضْلُ الصَّحَابَةِ فِي دُوْكِهِمْ تِلْكَ الْدِلِيلَةُ، وَشَغَلُهُمْ عَنْ بَشَارَةِ الْفَتْحِ.

الثالثة والعشرون: الإِيمَانُ بِالْقَدْرِ؛ لِحَصْوَلِهَا لِمَنْ لَمْ يَسْعُ لَهَا، وَمَنْعُهَا عَمَّنْ سَعَى.

الرابعة والعشرون: الْأَدْبُ فِي قَوْلِهِ: «عَلَى رِسْلِكِ».

الخامسة والعشرون: الدُّعْوَةُ إِلَى الإِسْلَامِ قَبْلَ الْقَتْلَةِ.

السادسة والعشرون: أَنَّهُ مَشْرُوعٌ لِمَنْ دُعِوا قَبْلَ ذَلِكَ، وَقُوْتَلُوا.

السابعة والعشرون: الدُّعْوَةُ بِالْحِكْمَةِ؛ لِقَوْلِهِ: «أَخْبَرْهُمْ بِمَا يُحِبُّ عَلَيْهِمْ».

الثامنة والعشرون: الْمَعْرِفَةُ بِحَقِّ اللَّهِ فِي الإِسْلَامِ.

التاسعة والعشرون: ثَوَابُ مَنْ اهْتَدَى عَلَى يَدِيهِ رَجُلٌ وَاحِدٌ.

الثلاثون: الْحَافِلُ عَلَى الْفُتَيْمِ.

(١) لَأَنَّ هَذَا يَدِلُ عَلَى أَنَّهُمْ لَا يَمْلِكُونْ دُفعَ الضُّرِّ عَنْ أَنفُسِهِمْ؛ فَكَيْفَ يَدْفَعُونَهُ عَنْ غَيْرِهِمْ.

## ٥- بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

قال المصنف، حَمَلَ اللَّهُ: بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

ش/ قلت: هذا من عطف الدال على المدلول.

فإن قيل، قد تقدم في أول الكتاب من الآيات ما يبين معنى لا إله إلا الله، وما تضمنته من التوحيد، كقوله تعالى: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَاَ تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ [الإسراء: ٢٣]، وسابقها ولاحقها، وكذلك ما ذكره في الأبواب بعدها، فمافائدة هذه الترجمة؟

قيل، هذه الآيات المذكورات في هذا الباب فيها مزيد بيان بخصوصها لمعنى الكلمة الإخلاص وما دلت عليه من توحيد العبادة.

وفيها: الحجة على من تعلق على الأنبياء والصالحين يدعوهם ويسألهُم؛ لأن ذلك هو سبب نزول بعض هذه الآيات كالآية الأولى: ﴿قُلِ ادْعُوَا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِّنْ دُونِهِ﴾ [الإسراء: ٥٦]، أكثر المفسرين على أنها نزلت فيمن يعبد المسيح وأمّه، والعزيز، والملائكة،<sup>(١)</sup> وقد نهى الله عن ذلك أشد النهي كما في هذه الآية من التهديد والوعيد على ذلك، وهذا يدل على أن دعاءهم من دون الله شرك بالله ينافي التوحيد، وينافي شهادة أن لا إله إلا الله، ومضمون هذه الكلمة نفي الشرك في العبادة، والبراءة من عبادة كل ما عبد من

(١) سبب النزول هذالم يأت به نص، والثابت في «الصحابيين» أنَّ أنساً من الإنس كانوا يعبدون ناساً من الجن، فأسلم الجن، فاستمسك الإنس بعبادتهم، فأنزل الله تعالى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ بِيَتَغْفَونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ﴾ [الإسراء: ٥٧] الآية. أخرجه مسلم (٣٠٣٠) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، وأخرجه البخاري (٤٧١٤) بدون التصريح بالنزول. وأما معنى الآية فهو يشمل كل من عبد غير الله، كمن عبد المسيح، أو الملائكة، أو عزيزًا، أو غيرهم؛ فإنَّ هؤلاء المعبدون أنفسهم يتقربون إلى الله، ويرجون رحمته، ويحافظون عذابه.

دون الله؛ فِإِنَّ التَّوْحِيدَ أَن لَا يَدْعُوا إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، وَكُلُّمَا الإِخْلَاصُ نَفَتْ هَذَا الشَّرْكُ؛ لِأَن دُعَوةَ غَيْرِ اللَّهِ تَأْلِهَ وَعِبَادَةَ لَهُ، وَالدُّعَاءُ مُنْحَنُ العِبَادَةِ.<sup>(١)</sup>

وَيَقِنَّ هَذِهِ الْآيَةُ: أَنَّ الْمَدْعُوَ لَا يَمْلِكُ لِدَاعِيهِ كَشْفَ ضَرَرٍ، وَلَا تَحْوِيلَهُ مِنْ مَكَانٍ إِلَى مَكَانٍ، وَلَا مِنْ صَفَةٍ إِلَى صَفَةٍ، وَلَوْ كَانَ الْمَدْعُو نَبِيًّا أَوْ مَلَكًا، وَهَذَا يَقُرِّرُ بَطْلَانُ دُعَوَةِ كُلِّ مَدْعُوٍّ مِنْ دُونَ اللَّهِ [كَائِنًا مِنْ كَانَ]<sup>(٢)</sup>؛ لِأَنَّ دُعَوَتَهُ تَخُونُ دَاعِيهَ أَحْوَجَ مَا كَانَ إِلَيْهَا؛ لِأَنَّهُ أَشْرَكَ مَعَ اللَّهِ مِنْ لَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَضُرُّهُ، وَهَذِهِ الْآيَةُ تَقْرِرُ التَّوْحِيدَ، وَمَعْنَى لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

قال المصنف رحمه الله تعالى: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ» [الإسراء: ٥٧] الآية.

ش/ يَبْيَنُ أَنَّ هَذَا سَبِيلُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمَرْسُلِينَ وَمَنْ تَبَعَهُمْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ.

قال قتادة: تَقْرِبُوا إِلَيْهِ بِطَاعَتِهِ، وَالْعَمَلُ بِمَا يَرْضِيهِ.<sup>(٣)</sup>

وقرأ ابن زيد: «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَفَرَبُ».<sup>(٤)</sup>

قال العماد ابن كثير: وهذا لا خلاف بين المفسرين فيه. وذكره عن عدة من أئمة التفسير.

(١) جاء ذلك في حديث ضعيف، رواه الترمذى (٣٣٧١) عن أنس رضي الله عنه مرفوعاً، وفيه: ابن لهيعة فيه ضعف، والثابت عند أبي داود (١٤٧٩) وغيره بلفظ: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ»، عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما، بإسناد صحيح، وهو في «الصحيح المسند» للعلامة الوادعى رحمه الله برقم (١١٥٩).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) صحيح. أخرجه ابن جرير الطبرى فى تفسير آية المائدة [٣٥]، وهو من طريق: سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، وقد تكلمنا فيه سابقاً أنه لم يسمع التفسير منه، لكن قلنا: إنه قد حفظ تفسير قتادة كما قال الإمام أحمد؛ فالتأثر صحيح.

(٤) أخرجه ابن جرير فى تفسير سورة الإسراء [آية: ٥٧]، عن يونس، عن ابن وهب، عن ابن زيد به، وتمامه: قال: الذين يدعون الملائكة تبتغي إلى ربها الوسيلة. وإسناده صحيح.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: في هذه الآية ذكر المقامات الثلاث: الحب، وهو ابتغاء القرب إليه والتوسل إليه بالأعمال الصالحة، والرجاء، والخوف.<sup>(١)</sup>

وهذا هو التوحيد، وهو حقيقة دين الإسلام كما في «المسند» عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده، أنه قال: والله، يا رسول الله، ما أتيتك إلا بعد ما حلفت عدد أصابعي هذه: أن لا آتيك، فبالذى بعثك بالحق ما بعثك به؟ قال: «الإسلام»، قال: وما الإسلام؟ قال: «أن تُسلم قلبك، وأن توجه وجهك إلى الله، وأن تصلي الصلوات المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة».<sup>(٢)</sup>

وأخرج محمد بن نصر المرزوقي من حديث خالد بن معدان، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «إن للإسلام صوئ ومناراً كمنار الطريق، من ذلك أن تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتفوي الزكاة، وتصوم رمضان، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر».<sup>(٣)</sup>

وهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُنْقَىٰ وَإِلَى اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾ [لقمان: ٢٢].

(١) انتهى من «مدارج السالكين» (٢٢/٣).

(٢) حسن. بهز بن حكيم هو بهز بن حكيم بن معاوية بن حيدة، والحديث في «مسند أحمد» (٥/٣)، وهو حسن، لكنه عنده ليس من طريق بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده، وإنما أخرجه أحمد من طريق أبي قزعة الباهلي، عن حكيم بن معاوية، عن أبيه.

(٣) صحيح. أخرجه المرزوقي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٤١)، والسنن إلى خالد بن معدان صحيح، لكن هل سمع خالد بن معدان من أبي هريرة؟ قال أبو حاتم: أدركه ولم يذكر له سماع منه. والعلماء يختلفون في مثل هذا: هل يصح أم لا؟ فالبخاري يُعلِّم مثل هذه الطرق، والإمام مسلم يحتاج بمثل هذه الطرق؛ لأنه قد عاصره، وكثير من المحدثين يحتجون بمثلها؛ لأنَّ الأصل أنَّ الثقة يروي عن من سمع منه، وخالد بن معدان ليس معروفاً بالتداليس. وصححه الألباني رحمه الله في «السلسلة الصحيحة» برقم (٣٣٣)؛ فال الحديث صحيح، وقد ذكر له شواهد أخرى.

قال المصنف رحمه الله: قوله: «وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّنَ الْمُعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ \* وَجَعَلَهَا كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يُرْجَعُونَ» [الزخرف: ٢٦-٢٨].

ش/ أي: لا إله إلا الله.

فتَدَبَّرْ كيف عَبَرَ الخليل رحمه الله عن هذه الكلمة العظيمة بمعناها الذي دَلَّتْ عليه، وَوُضِعَتْ له، من البراءة من كل ما يُعبد من دون الله، الموجودة في الخارج: كالكواكب، والهياكل، والأصنام التي صَوَرَهَا قوم نوح على صور الصالحين: ود، وسوان، ويغوث، ويعوق، ونسر، وغيرها من الأوثان والأنداد التي كان يعبدها المشركون بأعيانها، ولم يستثن من جميع المعبودات إلا الذي فطره وهو الله وحده لا شريك له؛ فهذا هو الذي دلت عليه كلمة الإخلاص مطابقة، كما قال تعالى: «ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ» [الحج: ٦٢]، فكل عبادة يقصد بها غير الله: من دعاء وغيره؛ فهي باطلة، وهو الشرك الذي لا يغفره الله، قال تعالى: «ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلَّوْا عَنَّا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَذْعُو مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ الْكَافِرِينَ» [غافر: ٧٣-٧٤].

قال المصنف رحمه الله: قوله: «أَتَخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ» [التوبه: ٣١] الآية.

ش/ وفي الحديث الصحيح أن رسول صلوات الله عليه وسلم [لما]<sup>(١)</sup> تلا هذه الآية على عدي بن حاتم الطائي، قال: يارسول الله، لستا نعبدهم. قال: «أليس يحلون ما حرم الله؟ فتحلوه، ويحرمون ما أحل الله؟ فتحرمونه؟»، قال: بلى. فقال النبي صلوات الله عليه وسلم: «فذلك عبادتهم». <sup>(٢)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣٠٩٥)، وابن أبي حاتم (٦/١٧٨٤)، والطبراني (٩٢/١٧)، والبيهقي =

فصارت طاعتهم في المعصية عبادة لغير الله، وبها اتخذوهم أرباباً كما هو الواقع في هذه الأمة، وهذا من الشرك الأكبر المنافي للتوحيد الذي هو مدلول شهادة لا إله إلا الله. فتبين بهذه الآية أن الكلمة الإخلاص نفت هذا كله؛ لمنافاته لمدلول هذه الكلمة، فأثبتو ما نفته من الشرك، وتركوا ما أثبتته من التوحيد.

قال المصنف رحمه الله: وقوله: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ» [البقرة: ١٦٥] الآية.

ش / فكل من اتخذ نِدّاً لله، يدعوه من دون الله، ويرغب إليه، ويرجوه لما يؤمله [ منه]<sup>(١)</sup> من قضاء حاجاته، وتفريح كرباته كحال عباد القبور والطواحيت والأصنام؛ فلابد أن يعظموهم ويحبونهم [لذلك]<sup>(٢)</sup>؛ فإنهم أحبوهم مع الله، وإن كانوا يحبون الله تعالى، ويقولون: (لا إله إلا الله)، ويصلون، ويصومون، فقد أشركوا بالله في المحبة بمحبة غيره وعبادة غيره، فاتخاذهم الأنداد يحبونهم كحب الله يبطل كل قول يقولونه، وكل عمل يعملونه؛ لأن المشرك لا يقبل منه عمل، ولا يصح منه، وهو لاء وإن قالوا: (لا إله إلا الله)؛ فقد تركوا كُلَّ قيد قيدت به هذه الكلمة العظيمة: من العلم بمدلولها؛ لأن

= (١١٦/١٠)، وابن سعد، وعبد بن حميد، وابن مردوه كما في «الدر المتشور» [آية: ٣٠] من سورة براءة، وإسناده ضعيف، فيه: غطيف بن أعين، وهو ضعيف، وجاء موقوفاً على حذيفة عند الطبراني في «تفسيره» عند آية [٣١] من سورة التوبة، والبيهقي (١١٦/١٠) بسند منقطع؛ لأنه من رواية أبي البختري عن حذيفة، ولم يسمع منه.

وهل يقوى المنقطع هذا الحديث؟ الذي يظهر أنه فيه مجال للاجتهاد؛ لأنه في تفسير آية، والتفسير يكون له حكم الرفع إذا كان من أسباب التزول، وحذيفة لم يجعله سبباً للنزول، وإنما فسر الآية؛ فالذى يظهر أن تفسير الآية كما ذكر، لكن هل يصح مرفوعاً بأثر حذيفة؟ هذا فيه نظر، فالموقف الذى ليس له حكم الرفع لا يقوى المرفوع، والله أعلم.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

المشرك جاھل بمعناها، ومن جھله بمعناها [جعل]<sup>(١)</sup> لله شريكًا في المحبة وغيرها، وهذا هو الجھل المنافي للعلم بما دلت عليه من الإخلاص، ولم يكن صادقاً في قولها؛ لأنھ لم ینف ما نفته من الشرک، ولم یثبت ما أثبتته من الإخلاص، وترك اليقين أيضًا؛ لأنھ لو عُرِّفَ بمعناها وما دلت عليه؛ لأنکرھ أو شك فيھ، ولم یقبله، وهو الحق، ولم یکفر بما یُعبد من دون الله [كما في الحديث، بل آمن بما یُعبد من دون الله]<sup>(٢)</sup> باتخاذه الند ومحبته له وعبادته من دون الله، [كما]<sup>(٣)</sup> قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّهِ﴾ [آل عمران: ١٦٥]؛ لأنهم اخالصوا له الحب، فلم یحبوا إلا [إياب]<sup>(٤)</sup>، ويحبون من أحب، ويخلصون أعمالهم جميعها لله، ويکفرون بما عُبد من [دون الله]<sup>(٥)</sup>، فبهذا يتبيّن لمن وفقه الله تعالى لمعرفة الحق وقبوله دلالة هذه الآيات العظيمة على معنى شهادة أن لا إله إلا الله، وعلى التوحيد الذي هو معناها الذي [دعت]<sup>(٦)</sup> إليه جميع المرسلين، فتدبر.

(١) في [أ]: جعله.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) في المخطوطتين: (هو)، والمثبت أقرب.

(٥) في [ب]: دونه.

(٦) ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله<sup>(١)</sup>: قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَبَعُونَ إِلَيْ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ﴾ [الإسراء: ٥٧] الآية.

ش / يتبيّن معنى هذه الآية بذكر ما قبلها، وهي قوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِي لَا﴾ [الإسراء: ٥٦].

قال ابن كثير رحمه الله: يقول تعالى ﴿قُل﴾ للمرجعيين ﴿ا دُعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّنْ دُونِهِ﴾ من الأنداد، وارغبوا إليهم؛ فإنهم لا يملكون كشف الضر عنكم، أي: بالكلية ﴿وَلَا تَحْوِي لَا﴾، أي: ولا أن يحولوه إلى غيركم؛ فإنَّ الذي يقدر على ذلك هو الله وحده لا شريك له، قال العوفي عن ابن عباس في الآية: كان أهل الشرك يقولون: نعبد الملائكة، والمسيح، وعزيزًا، وهم الذين يدعون.

وروى البخاري في الآية عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ناسٌ من الجن كانوا يعبدون فأسلموا. وفي رواية: كان ناسٌ من الإنس يعبدون ناسًا من الجن، فأسلم الجن، وتمسك هؤلاء بدينهم.

(١) في النسخة [أ] ذكر هنا (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله)، ثم أعاد شرح الآيات، وإعادة شرح الآيات واقع في النسختين، وقد علق بحاشية [أ] بما نصه: سبب تكرار هذا الباب أنه وجد هذا التقرير متقدم في الكلام على هذا الباب من أوله إلى قوله: (فتذهب) في نسخة قديمة للشارح رحمه الله، فأحياناً أن أكرره، ليعلم الناظر في هذا الكتاب سعة علم المصنف، وحفيده الشارح، والمهدب لهذا الكتاب، وحسن تقريرهم، وتتويعهم العبار، وتفتنهم فيها، مع اتحاد المعنى، فرحمهم الله، وجزاهم عن الإسلام وال المسلمين خيراً، آمين.

(٢) ضعيف. أخرج ابن جرير عند تفسير آية [٥٦] من سورة الإسراء، وهو مسلسل بالعوفيين، وقد تقدم الكلام عليهم في المقدمة.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٤٧١٤)، ومسلم برقم (٣٠٣٠)، وليس عند البخاري نزول الآية بذلك، وهو عند مسلم.

وقول ابن مسعود [هذا]<sup>(١)</sup> يدل على أن الوسيلة هي الإسلام، وهو كذلك على كلا القولين.

وقال السدي عن أبي صالح، عن ابن عباس في الآية قال: عيسى، وأمه، وعزير.<sup>(٢)</sup>

وقال مغيرة عن إبراهيم: كان ابن عباس رضي الله عنهما يقول في هذه الآية: هم عيسى، وعزير، والشمس والقمر.<sup>(٣)</sup>

وقال مجاهد: عيسى، وعزير، والملائكة.<sup>(٤)</sup>

وقوله: ﴿وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾.

لا تتم العبادة إلا بالخوف والرجاء، فكل داعٍ دعاء عبادة، أو [استغاثة]<sup>(٥)</sup>؛ لابد له من ذلك، فإما أن يكون خائفاً، وإما أن يكون راجياً، وإما أن يجتمع فيه الوصفان.

قال شيخ الإسلام رحمه الله في هذه الآية - لما ذكر أقوال المفسرين -: وهذه الأقوال كلها حقٌّ؛ فإنَّ الآية تعمُّ من كان معبوده عابداً لله، سواء كان من الملائكة، أو من الجن، أو من البشر، والسلفُ في تفسيرهم يذكرون جنس المراد بالآية على نوع التمثيل، كما يقول الترجمان لمن سأله: ما معنى الخبر؟ فيري رغيفاً. فيقول: هذا. فالإشارة إلى نوعه لا إلى

(١) في [أ]: في الآية هنا.

(٢) ضعيف. أخرجه ابن جرير في تفسير آية [٥٧] من سورة الإسراء، وفيه: أبو صالح، وهو باذام، مولى أم هانئ، ضعيف، وأيضاً لم يسمع من ابن عباس.

(٣) ضعيف. أخرجه ابن جرير في تفسير سورة الإسراء [آية: ٥٧]، وإسناده ضعيف؛ لأن إبراهيم لم يدرك ابن عباس رضي الله عنهما، ومغيرة مدلس؛ لاسيما عن إبراهيم، وشيخ ابن جرير هو محمد بن حميد الرازي، كذاب، ولكن يظهر أنه قد توبع، فقد عزاه السيوطي في " الدر المتنوع " إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر أيضاً.

(٤) صحيح. أخرجه الطبرى في تفسير سورة الإسراء آية: [٥٧]، والطحاوى في "المشكل" (٦/١١٧).

وإسناده صحيح، وهو في "تفسير مجاهد" (ص ٤٣٧).

(٥) في [أ]: استعانة.

عينه، وليس مرادهم [بذلك]<sup>(١)</sup> تخصيص نوع دون نوع مع شمول الآية، فالآلية خطاب لكل من دعا من دون الله مدعواً، وذلك المدعو يتبعي إلى الله الوسيلة، ويرجو رحمته ويخاف عذابه، فكل من دعا ميتاً، أو غائباً من الأنبياء، والصالحين، سواء كان بلفظ الاستغاثة، أو غيرها؛ فقد تناولته هذه الآية، كما تناول من دعا الملائكة والجنة، فقد نهى الله تعالى عن دعائهم، وبين أنهم لا يملكون كشف الضر عن الداعين ولا تحويله، لا يرفعونه بالكلية، ولا يحولونه من موضع إلى موضع، كتغير صفتة أو قدره؛ ولهذا قال: ﴿وَلَا تَحُوِّلْ﴾، فذكر نكرة تعم أنواع التحويل، فكل من دعا ميتاً، أو غائباً من الأنبياء، والصالحين، أو دعا الملائكة؛ فقد دعا من لا يغيثه، ولا يملك كشف الضر عنه، ولا تحويله. انتهى<sup>(٢)</sup>

[وفي هذه الآية رد على من يدعوا صالحًا، ويقول: أنا لا أشرك بالله شيئاً؛ الشرك عبادة

<sup>(٣)</sup> الأصنام].

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر: «التفسير الكبير» (١٧٨/٥).

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾ [الزخرف: ٢٧-٢٨] الآية.

ش/ قال ابن كثير رحمه الله: يقول تعالى مُخْبِرًا عن عبده ورسوله وخليله، إمام الحنفاء، ووالد من بعث بعده من الأنبياء<sup>(١)</sup> الذي تنتسب إليه قريش في نسبها ومذهبها: إنه تبرأ من أبيه وقومه في عبادتهم الأواثان، فقال: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِيْنِ \* وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِيْبِهِ﴾، أي: هذه الكلمة، وهي عبادة الله وحده لا شريك له وخلع ما سواه من الأواثان، وهي لا إله إلا الله، جعلها في ذريته يقتدي به فيها من هداه الله من ذرية إبراهيم صلوات الله عليه ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾، أي: إليها.

قال عكرمة، ومجاهد، والضحاك، وقتادة، والسدي، وغيرهم في قوله: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِيْبِهِ﴾: يعني: لا إله إلا الله، لا يزال في ذريته من يقولها.<sup>(٢)</sup>

وروى ابن جرير عن قتادة: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾، قال: إنهم يقولون: الله ربنا، ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقُهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ [الزخرف: ٨٧]، فلم يرأ من ربه. رواه عبد بن حميد.<sup>(٣)</sup>

(١) الدليل على أن إبراهيم والد جميع الأنبياء الذين يعيشوا بعده قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرَيْتِهِمَا النُّوْبَةَ وَالْكِتَابَ﴾ [الحج: ٢٦]، فجميع الأنبياء من بعده من سلالته.

(٢) أثر مجاهد صحيح. أخرجه ابن جرير في تفسير [الآية: ٢٨] من سورة الزخرف، وفيه: ليث بن أبي سليم، لكن قد تابعه ابن أبي نجيح عند الفريابي كما في «التغليق» (٤/٣٠٦). أثر قتادة أخرجه ابن جرير أيضًا في الموضع المذكور من طريقين، وهو صحيح. وأثر السدي أخرجه ابن جرير في الموضع المتقدم، من طريق: أسباط بن نصر الهمданى، مختلف فيه، والراجح ضعفه.

أثر عكرمة والضحاك لم نجدهما عند ابن جرير، ولا في «الدر المتشور»، لكن ذكر السيوطي في «الدر المتشور» أثر عكرمة بلفظ: هي الإسلام أو صنعتها ولده. وعزاه ابن أبي حاتم.

(٣) أثر قتادة أخرجه ابن جرير في تفسير [الآية: ٢٦] من سورة الزخرف بإسناد صحيح.

وروى ابن جرير، وابن المنذر عن قتادة: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِبِهِ﴾، قال: الإخلاص والتوحيد، لا يزال في ذريته من يعبد الله ويوجهه.<sup>(١)</sup>

قلت: فتبين أن معنى لا إله إلا الله: توحيد العبادة بإخلاص العبادة له، والبراءة من [عبادة]<sup>(٢)</sup> كل ما سواه.

**قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ:** وذكر سبحانه أن هذه البراءة، وهذه الموالاة هي شهادة أن لا إله إلا الله.

[وفي هذا المعنى] يقول العلامة ابن القيم رَحْمَةُ اللَّهِ فِي «الكافية الشافية»:

وإذا تولاه امرؤ دون السورى طرا تو لاه العظيم الشان<sup>(٣)</sup>

(١) هذا الأثر أخرجه ابن جرير في تفسير الآية المذكورة، وعبدالرزاق في «تفسيره» (١٩٦/٢)، من طريق: معمراً عن قتادة، وروايته عن قتادة فيها ضعف.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾

[التوبه: ٣١] الآية.

ش/ الأخبار: هم العلماء، والرهبان: هم العباد.

وهذه الآية قد فسرها رسول الله صلوات الله عليه وسلم عدي بن حاتم، وذلك أنه لما جاء مسلماً دخل على رسول الله صلوات الله عليه وسلم، فقرأ عليه هذه الآية، قال: فقلت: إنهم لم يعبدوهم. فقال: «بلى، إنهم حرموا عليهم الحلال، وحللوا لهم الحرام، فاتبعوهم؛ فذلك عبادتهم إياهم» رواه أحمد، والترمذى وحسنه، وعبد بن حميد، وأبي حاتم، والطبراني من طرق.<sup>(١)</sup>

قال السدي: استنصرعوا الرجال، ونبذوا كتاب الله وراء ظهورهم؛ وللهذا قال تعالى: ﴿وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانُهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [التوبه: ٣١]؛ فإن الحلال ما أحله الله، والحرام ما حرم الله، والدين ما شرعه الله تعالى.<sup>(٢)</sup>

فظهر بهذا أن الآية دلت على أن من أطاع غير الله ورسوله، [وأعرض عن الأخذ بالكتاب والسنّة]<sup>(٣)</sup> في تحليل ما [حرم]<sup>(٤)</sup> الله، أو تحريم ما أحله الله، [وأطاعه]<sup>(٥)</sup> في معصية الله، [واتبعه]<sup>(٦)</sup> فيما لم يأذن [به]<sup>(٧)</sup> الله؛ فقد اتخذه رباً ومعبوداً، وجعله الله شريكاً، وذلك ينافي التوحيد الذي هو دين الله الذي دلت عليه كلمة الإخلاص (لا إله إلا الله)؛

(١) تقدم تخریجه في الباب رقم (٥)، ولم أجده الحديث عند أحمد في «مسنده».

(٢) لم أجده الأثر عن السدي مستنداً.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٤) في [أ]: حرمه.

(٥) في [أ]: أو أطاعه.

(٦) في [أ]: أو اتبعه.

(٧) ساقط من [ب].

٥- بَاب تَقْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

فإن الإله هو المعبود، وقد سمي الله تعالى طاعتهم عبادةً لهم، وسماهم أرباباً،<sup>(١)</sup> كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا﴾، أي: شركاء لله تعالى في العبادة ﴿يَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٨٠].

فكل معبود ربٌّ، وكل مطاع ومتبع على غير ما شرعه الله تعالى ورسوله؛ فقد اتخذ المطيع ربًا ومعبودًا، وهذا هو وجه مطابقة الآية للترجمة، ويشبه هذه الآية في المعنى قول الله تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءٌ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾ [الشورى: ٢١]، والله أعلم.

<sup>(٢)</sup> قال شيخ الإسلام - في معنى قوله: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾: وهؤلاء الذين اتخذوا أحرارهم ورهبانهم أرباباً، حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله، وتحريم ما أحل الله، يكونون على وجهين:

أحدهما: أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله، فيتبعونهم على التبديل<sup>(٣)</sup>، فيعتقدون تحليل ما حرم الله، أو تحريم ما أحل الله؛ اتباعاً لرؤسائهم، مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل؛ فهذا كفر، وقد جعله الله ورسوله شرًّا، وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون لهم؛ فكان من اتبع غيره في خلاف الدين مع علمه أنه خلاف للدين، واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله؛ مشركاً مثل هؤلاء.

(١) سيأتي تفصيل لشيخ الإسلام وَاللَّهُ أَنْهُمْ إِذَا أَطَاعُوهُمْ فِي الْعَمَلِ فَقْطُ؛ فَهُذَا لَيْسَ كُفْرًا بِاللَّهِ، وَأَمَا إِذَا أَطَاعُوهُمْ فِي الْعَمَلِ وَالاعْتِقَادِ، فَاعْتَقَدوْهُ تَحْلِيلًا مَا حَرَّمَ اللَّهُ، وَتَحْرِيمًا مَا أَحْلَّ اللَّهُ؛ فَهُذَا شُرُكًا أَكْبَرًا.

(٢) من هنا ساقط من [أ].

(٣) قال شيخ الإسلام وَاللَّهُ في موضع آخر كما في «مجموع الفتاوى» (٣/٢٦٧-): وَالإِنْسَانُ مَتَّى حَلَّ الْحَرَامَ - الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ - أَوْ حَرَامَ الْحَلَالَ - الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ - أَوْ بَدَلَ الشَّرْعَ - الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ - كَانَ كَافِرًا مُرْتَدًا بِإِتْقَافِ الْفُقَهَاءِ... ثُمَّ قَالَ: الشَّرْعُ الْمُبَدَّلُ هُوَ الْكَذِبُ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ، أَوْ عَلَى النَّاسِ بِشَهَادَاتِ الزُّورِ وَتَحْوِيَّهَا وَالظُّلْمِ الْبَيِّنِ، فَمَنْ قَالَ: إِنَّ هَذَا مِنْ شَرْعِ اللَّهِ، فَقَدْ كَفَرَ بِلَا نِزَاعٍ. اهـ

الثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحرام وتحليل الحلال ثابتًا، لكنهم أطاعوهم في معصية الله، كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاشي التي يعتقد أنها معاصرٍ، فهو لاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنب، كما قد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «إنما الطاعة في المعروف».<sup>(١)</sup>

ثم ذلك المحرم للحلال والمحلل للحرام إن كان مجتهداً، قصده اتباع الرسول، لكن خفي عليه الحق في نفس الأمر، وقد أتَى الله ما استطاع؛ فهذا لا يؤاخذه الله بخطئه، بل يثبته على اجتهاده الذي أطاع به ربَّه. ولكن من علم أن هذا أخطأ فيما جاء به الرسول، ثم اتبعه على خطئه، وعدل عن قول الرسول؛ فهذا له نصيبٌ من هذا الشرك الذي ذمه الله، لاسيما إن اتبع في ذلك هواه، ونصره باليد واللسان، مع علمه بأنه مخالف للرسول؛ فهذا شركٌ يستحق صاحبه العقوبة عليه؛ ولهذا انفق العلماء على أنَّه إذا عرف الحق لا يجوز له تقليد أحد في خلافه، وإنما تنازعوا في جواز التقليد لل قادر على الاستدلال.<sup>(٢)</sup>

وإن كان عاجزاً عن إظهار الحق الذي يعلمه، فهذا يكون كمن عرف أنَّ دين الإسلام حق، وهو بين النصارى، فإذا فعل ما يقدر عليه من الحق؛ لا يؤاخذ بما عجز عنه، وهو لاء كالنجاشي وغيره.<sup>(٣)</sup>

(١) قطعة من حديث أخرجه البخاري برقم (٤٣٤٠)، ومسلم برقم (١٨٤٠)، من حديث علي رضي الله عنه.

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «مجموع الفتاوى» (٢٦١/١٩): فمذهب الشافعي، وأحمد، وغيرهما أنه لا يجوز، وحُكِي عن محمد بن الحسن جوازه.اهـ

وقال رحمه الله في (٢٠٤/٢٠): وال الصحيح أنه يجوز حيث عجز عن الاجتهاد، إما لتكافؤ الأدلة، وإما لضيق الوقت عن الاجتهاد، إما لعدم ظهور دليل له.اهـ

وقال في (٢١٢/٢٠): وهذا القول أعدل الأقوال.اهـ

(٣) هؤلاء عرفوا الحق، لكن عجزوا عن إظهاره، وأما الإنسان الذي يعرف الحق ويأخذ بغيره، وهو غير عاجز عن إظهار الحق؛ فهذا مذموم، وهذا الاتباع لهذا العالم، أو الخبر يكون شرًّا أصغر مادام أنه يعتقد شرع الله، فالآن عندنا قسمان من الذين يتبعون العلماء في تحليل ما حرم الله، وتحريم ما

وقد أنزل الله في هؤلاء الآيات من كتابه كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ﴾<sup>(١)</sup> [آل عمران: ١٩٩]، قوله: ﴿وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيقُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ﴾<sup>(٢)</sup> [المائد: ٨٣] الآية، قوله: ﴿وَمِنْ قَوْمٍ مُّوسَى أُمَّةٌ يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ﴾<sup>(٣)</sup> [الأعراف: ١٥٩].

وأما إن كان المتبتع للمجتهد عاجزاً عن معرفة الحق على التفصيل، وقد فعل ما [يقدر]<sup>(٤)</sup> عليه مثله من الاجتهاد في التقليد؛ فهذا لا يؤخذ إن أخطأ، كما في القبلة.

وأما إن قللَّ شخصاً دون نظيره بمجرد هواء، ونصره بيده ولسانه من غير علمٍ أنَّ معه الحق؛ فهذا من أهل الجاهلية، وإن كان متبعه مُصيباً؛ لم يكن عمله صالحاً، وإن كان متبعه مُخططاً؛ كان آثماً، كمن قال في القرآن برأيه؛ فإن أصاب فقد أخطأ، وإن أخطأ فليتبوأ مقعده من النار<sup>(٥)</sup>، وهؤلاء من جنس مانع الزكاة الذي تقدم فيه الوعيد، ومن

= أحل الله: إما أن يعتقد قولهم فيصير عنده المحرم حلالاً، والحلال محرماً عقيدة؛ فهذا شرك أكبر.  
وإما أن يتبعهم ويدافع عن ذلك، ولا يعتقد ذلك؛ فهذا شرك أصغر.

(١) أخرجه النسائي في «التفسير» (١/٣٥٦)، رقم (١٠٨)، والطبراني في «الأوسط» (٥١٤٧)، والبزار كما في «الكشف» (٨٣٢)، من طرق عن حميد، عن أنس بن أبي طالب، قال: لما جاء نعي النجاشي قال رسول الله ﷺ: «صلوا عليه»، قالوا: يا رسول الله، نصلي على عبد حبشي! فأنزل الله: ﴿وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا يُكَفَّرُ بِمَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهِ وَمَا يَنْزَلُ مِنْ رَّبِّكَ إِلَّا هُوَ أَعْلَمُ بِمَا نَزَّلَ وَلَا يُنَزِّلُ مِنْ دُرُّ الْحَقِّ﴾<sup>(٦)</sup> الآية، وإسناده صحيح.

(٢) أخرجه النسائي في «التفسير» (١٦٨)، وابن أبي حاتم (٤/١١٨٥)، والطبراني (٥/٧)، والطبراني رقم (٢٥٨)، من الجزء الموجود من الجزء (١٣)، بإسناد صحيح عن عبدالله بن الزبير في قوله تعالى: ﴿تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيقُ مِنَ الدَّمْعِ﴾<sup>(٧)</sup> [المائد: ٨٣]، قال: نزلت في النجاشي. وقد صححه شيخنا الوادعي رحمه الله في «الصحيح المستند من أسباب النزول».

(٣) لم أجده لها سبب نزول، ولكن معناها يدل على ما ذكره شيخ الإسلام، والله أعلم.  
(٤) في المخطوط: (قدر)، والمثبت من «مجموع الفتاوى».

(٥) يشير رحمه الله إلى حديثين: أولهما: حديث جندي رضي الله عنه، أن النبي ﷺ قال: «من قال في القرآن برأيه فأصاب؛ فقد أخطأ»، أخرجه أبو داود (٣٦٥٢)، والترمذى (٢٩٥٢)، والنمسائي في «فضائل القرآن» (١١١)، وفي إسناده: سهيل بن أبي حزم القطبي، وهو ضعيف. ثانيهما: حديث ابن عباس رضي الله عنهما، أن =

جنسِ عَبْدِ الدِّينارِ والدرهمِ والقطيفةِ والخميسة؛ فَإِنَّ ذَلِكَ لَمَّا أَحَبَّ الْمَالَ؛ مَنَعَهُ عن عبادةِ اللهِ وطاعته، صار عبدًا له، وكذلك هؤلاء؛ فيكون فيه شركٌ أصغر، ولهم من الوعيد بحسب ذلك، وفي الحديث: «إِن يَسِيرُ الرِّيَاءُ شَرْكًا»<sup>(١)</sup> وهذا مبسوط عند النصوص التي فيها إطلاق الكفر والشرك على كثير من الذنوب. انتهى<sup>(٢)</sup>

**قال أبو جعفر بن جرير - في معنى قول الله تعالى: ﴿وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا﴾**  
 [فصلت:٩]-، [أي]<sup>(٣)</sup> وتجعلون لمن خلق ذلك [أندادا]<sup>(٤)</sup>، وهم الأكفاء من الرجال،  
 تطيعونهم في معاصي الله. انتهى

قلت: كما هو الواقع من كثير من عباد القبور.

= النبي ﷺ قال: «من قال في القرآن برأيه؛ فليتبواً مقعده من النار»، أخرجه الترمذى (٢٩٥٠)، والنثائى فى «فضائل القرآن» (١٠٩)، وأحمد (١٢٣/١)، وغيرهم، وفي إسناده: عبد الأعلى بن عامر الشعبي، وهو ضعيف.

(١) ضعيف جداً. رواه ابن ماجه (٣٩٨٩)، والحاكم (٤/٤) (٣٢٨) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه، وفي إسناده: عيسى بن عبد الرحمن متزوك، وقد سقط من أحد إسنادي الحاكم عيسى بن عبد الرحمن، فظن بعضهم أنه صحيح، وصححه الحاكم، لكن بين الشيخ رضي الله عنه في «أحاديث معلنة» (٣٨٦) أنه سقط من الإسناد عيسى بن عبد الرحمن.

(٢) من كتاب «الإيمان الكبير» كما في «معجم الفتاوى» (٧٠/٧-٧٢).

(٣) إلى هنا يتنهى السقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) في [ب]: الأنداد.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾ [آل عمران: ١٦٥] الآية.

<sup>(١)</sup> قال العمامي ابن كثير رحمه الله تعالى: يذكر تعالى حال المشركين به في الدنيا، وما لهم في الدار الآخرة، حيث جعلوا الله أنداداً، أي: أمثلاً ونظراً يعبدونهم معه، ويحبونهم كحبه، [ وهو الله ] <sup>(٢)</sup> لا إله إلا هو، ولا ضد له، ولا ند له، ولا شريك معه.

وفي «الصحيحين» عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: قلت: يا رسول الله؟ أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل الله نِدًا وهو خلقك». <sup>(٣)</sup>

وقوله: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلَّهِ﴾<sup>(٤)</sup> ولحبهم لله، وتمام معرفتهم به، وتوقيرهم، وتوحيدهم، لا يشركون به شيئاً، بل يعبدونه وحده، ويتوكلون عليه، ويلجأون في جميع أمورهم إليه، ثم توعد تعالى المشركين الطالمين لأنفسهم بذلك، فقال تعالى: <sup>(٥)</sup> **﴿وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرُونَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا﴾**.

(١) من هنا ساقط من [أ] إلى قوله: قال المصنف رحمه الله.

(٢) ساقط من النسختين، وأثبتناه من «التفسير».

(٣) أخرجه البخاري (٤٤٧٧)، ومسلم برقم (٨٦).

(٤) إما أن يكون المراد المؤمنين أشد حُبًا لله من محبة المشركين لله؛ لأنَّ محبة المشركين لله ناقصة؛ لأنَّهم أشركوا في المحبة، وهذا مبني على أنَّ قوله **﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾** المراد بها أنَّ المشركين يحبون آلهتهم كما يحبون الله. وإما أن يكون المراد أنَّ حب المؤمنين لله أشد من حب المشركين لأنَّه أندادهم، وهذا مبني على أنَّ قوله **﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾** المراد بها أنَّ المشركين يحبون أندادهم كما يحب المؤمنون الله، والقول الأول أصح، وهو ترجيح شيخ الإسلام، وابن القيم؛ لأنَّ المشركين كانوا يسون مع الله غيره في المحبة والتعظيم، ويدل على ذلك قوله تعالى: **﴿إِنَّ اللَّهَ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٌ إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾** [الشعراء: ٩٨-٩٧]، انظر: «مدارج السالكين» (٣/٢٠-٢١).

قال بعضهم: تقدير الكلام (لو عاينوا العذاب؛ لعلموا حيث إن القوة لله جمِيعاً)، أي: أن الحكم لله وحده لا شريك له؛ فإنَّ جميع الأشياء تحت قهره، وغلبته، وسلطانه، ﴿وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ﴾ كما قال تعالى: ﴿فِي يَوْمٍ مَّا لَّا يُعَذَّبُ عَذَابُهُ أَحَدٌ \* وَلَا يُوَثِّقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ﴾ [الفجر: ٢٥-٢٦]، يقول: لو علموا ما يعانون هناك وما يحل بهم من الأمر الفظيع المنكر الهائل على شركهم وكفرهم؛ لانتهوا عما هم فيه من الضلال.

ثم أخبر عن كفرهم بأوثانهم وتبرؤ المتبوعين من التابعين، فقال تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا﴾ [البقرة: ١٦٦]، تبرأت منهم الملائكة الذين كانوا يزعمون أنهم كانوا يعبدونهم في الدنيا، فتقول الملائكة: ﴿تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِيمَانًا يَعْبُدُونَ﴾ [القصص: ٦٣]، ويقولون: ﴿سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مِنْ دُونِهِمْ بِلَّا كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّةَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾ [سبأ: ٤١]، والجن أيضاً يتبرأون منهم، ويَنْتَصَلُونَ من عبادتهم لهم، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَصْلَلَ مِمَّنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَحِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٦-٥]. انتهى كلامه.

وروى ابن جرير عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ﴾: مباهاة ومضاهاة للحق بالأنداد، ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾ من الكفار لأوثانهم.<sup>(١)</sup>

<sup>(٢)</sup> قال المصنف رحمه الله: ومن الأمور المبينة لتفسير التوحيد، وشهادته أن لا إله إلا

(١) صحيح. أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم عند تفسير [الآية: ١٦٥] من سورة البقرة، وإسناده صحيح، من طريق: ابن أبي نجيح، عن مجاهد، وهو لم يسمع التفسير من مجاهد، لكن نص الحفاظ أنه أخذنه من القاسم بن أبي بزرة، وهو ثقة. والبخاري في "صححه" علق آثاراً عن مجاهد من هذه الطريق وهي طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد، علقها بصيغة الجزم.

(٢) إلى هنا ينتهي السقط من [أ].

الله: آية البقرة في الكفار الذين قال الله تعالى فيهم: «وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ» [البقرة: ١٦٧]، ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله؛ فدل على أنهم يحبون الله حبًا عظيمًا، فلم يدخلهم في الإسلام، فكيف بمن أحب النَّدَأَكِيرَ من حب الله؟ فكيف بمن لم يحب إلا النَّدَوَحَدَه؟ انتهى<sup>(١)</sup>

ففي الآية بيان أنَّ من أشرك مع الله [غيره]<sup>(٢)</sup> في المحبة فقد جعله شريكًا لله في العبادة، واتخذه [نِدًّا]<sup>(٣)</sup> من دون الله، وأن ذلك هو الشرك الذي لا يغفره الله كما قال تعالى في أولئك: «وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ»، [وقوله]: «وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ»، المراد بالظلم هنا الشرك كقوله: «وَلَم يَلِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ»، كما تقدم<sup>(٤)</sup> فمن أحب الله وحده، وأحب فيه وله؛ فهو مخلص، ومن أحبه وأحب معه غيره؛ فهو مشرك كما قال تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ» [البقرة: ٢١-٢٢].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَهُوَ اللَّهُ - ما معناه -: فمن رغب إلى غير الله في قضاء حاجة، أو تفريج كربة؛ لزم أن يكون محبًا له، ومحبته هي الأصل في ذلك. انتهى<sup>(٥)</sup>

فكلمة الإخلاص (لا إله إلا الله) تنفي كل شركٍ في أي نوع كان من أنواع العبادة،

(١) انظر المسألة رقم (٤) من «كتاب التوحيد».

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٥) لم أقف على مصدر هذا من كلام شيخ الإسلام وَهُوَ اللَّهُ.

وتشبت العبادة بجميع أفرادها لله تعالى، وقد تقدم بيان أن الإله هو المألوه الذي تأله القلوب بالمحبة وغيرها من أنواع العبادة، فلا إله إلا الله نفت ذلك كله عن غير الله، وأثبتته الله وحده؛ فهذا هو الذي دلت عليه كلمة الإخلاص مطابقة، فلا بد من معرفة معناها، واعتقاده، وقبوله، والعمل به باطنًا وظاهرًا، والله أعلم.

قال ابن القيم رحمه الله: فتوحيد المحبوب أَنْ لا يتعدد محبوبه، [أي: مع الله تعالى بعبادته له]<sup>(١)</sup> وتوحيد الحب أَنْ لا يبقى في قلبه بقية حب حتى يبذلها له فهذا الحب - وإن سُمِّي عشقاً<sup>(٢)</sup> - فهو غاية صلاح العبد، ونعمته، وقرة عينه، وليس لقلبه صلاح، ولا نعيم

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) الكلمة (عشق) يذكرها الصوفية، وهذه الكلمة لا تليق في محبة الله لعبد، ولا في محبة العبد لربه، ومقصودهم بالعشق أنه أحب ذلك الشخص فلم يبق في قلبه محبة لغيره، يعني أنه استولى على قلبه، والثابت في حق الله المحبة والخلة وهي أعظم مراتب المحبة.

قال ابن القيم رحمه الله في «روضة المحبين» (ص ٣٢): وقد اختلف الناس: هل يطلق هذا الاسم في حق الله سبحانه وتعالى؟ فقالت طائفة من الصوفية: لا بأس بإطلاقه. وذكروا فيه أثراً لا يثبت، وفيه: «إذا فعل ذلك عشقني وعشقته»، وقال جمهور الناس: لا يطلق ذلك في حقه سبحانه وتعالى، فلا يقال: إنه يعيش، ولا يقال: (عشقه عبده)، ثم اختلفوا في سبب المنع على ثلاثة أقوال: أحدها: عدم التوفيق، بخلاف المحبة. الثاني: أن العشق إفراط المحبة، ولا يمكن ذلك في حق رب تعالي؛ فإن الله تعالي لا يوصف بالإفراط في شيء ولا يبلغ عبده ما يستحقه من حبه؛ فضلاً أن يقال: أفرط في حبه. الثالث: أنه مأخذ من التغيير، كما يقال للشجرة المذكورة (عاشرة)، ولا يطلق ذلك على الله سبحانه وتعالى.

وقال شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (١٣١ / ١٠): والجمهور لا يطلقون هذا الملفظ في حق الله، لأنَّ العشق هو المحبة المفرطة الزائدة على الحد الذي ينبغي، والله تعالي محبته لا نهاية لها، فليست تنتهي إلى حد لا تبنيغى مجاوزته. قال هؤلاء: والعشق مذموم مطلقاً لا يمدح، لا في محبة الخالق ولا المخلوق؛ لأنَّ المحبة المفرطة الزائدة على الحد محمود، وأيضاً فإن لفظ العشق إنما يستعمل في العرف في محبة الإنسان لامرأة، أو صبيٍّ، لا يستعمل في محبة كمحبة الأهل، والمال، والوطن، والجاه، ومحبة الأنبياء والصالحين، وهو مقرون كثيراً بالفعل المحرم، إما بمحبة امرأة أجنبية، أو صبيٍّ يقترن به النظر المحرم، واللمس المحرم، وغير ذلك من الأفعال المحرمة.

## ٥- بَاب تَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ وَشَهادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

إلا لأن يكون الله ورسوله أحب إليه من [كل]<sup>(١)</sup> ما سواهما، وأن [ تكون]<sup>(٢)</sup> محبته لغير الله تابعة لمحبة الله تعالى، فلا يحب إلا الله، كما في الحديث الصحيح: «ثلاث من كن فيه...»<sup>(٣)</sup> الحديث.

ومحبة [رسول الله]<sup>(٤)</sup> هي من محبته، ومحبة المرء إن كانت لله؛ فهي من محبته، وإن كانت لغير الله؛ فهي منقصة لمحبة الله، مضافة لها، ويصدق هذه المحبة بأن تكون [كراهيته]<sup>(٥)</sup> لأبغض الأشياء إلى محبوبه وهو الكفر بمنزلة كراهيته للقائه في النار أو أشد، ولا ريب أنَّ هذا من أعظم المحبة، فإن الإنسان لا يقدِّم على محبة نفسه [وحياته]<sup>(٦)</sup> شيئاً، فإذا قدم محبة الإيمان بالله على نفسه بحيث لو خَيَرَ بين الكفر والقائه في النار لاختار أن يُلقى في النار ولا يكفر؛ كان أحب إليه من نفسه، وهذه المحبة هي فوق ما يجده العشاقي [المحبون]<sup>(٧)</sup> من محبة محبوبهم، بل لا نظير لهذه المحبة كما لا مثل لمن تعلقت به وهي محبة تقتضي تقديم المحبوب فيها على النفس، والمال، والولد، وتقضي كمال الذل، والخضوع، والتعظيم، والإجلال، والطاعة، والانقياد ظاهراً وباطناً، وهذا لا نظير له في محبة مخلوق، ولو كان المخلوق من كان؛ ولهذا من شركَ بين الله تعالى وبين غيره في هذه المحبة الخاصة؛ كان مشركاً شركاً لا يغفره الله، كما قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبَّاً لِلَّهِ﴾ [آل عمران: ١٦٥].

(١) ساقط من [أ].

(٢) في المخطوطتين (يكون)، والمثبت من «روضة المحبين».

(٣) أخرجه البخاري برقم (١٦)، ومسلم برقم (٤٣)، من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

(٤) في [أ]: رسوله.

(٥) في [أ]: كراهته.

(٦) ساقط من [أ].

(٧) في [أ]: وسائل المحبين.

والصحيح: أن معنى الآية: أنَّ الَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حَبًّا لِّلَّهِ مِنْ أَهْلِ الْأَنْوَادِ لِأَنَّ دَادَهُمْ، كَمَا تَقْدُمُ أَنْ مَحْبَةُ الْمُؤْمِنِينَ لِرَبِّهِمْ لَا يُمَاثِلُهَا مَحْبَةُ مَخْلُوقٍ أَصْلًا، كَمَا لَا يُمَاثِلُ مَحْبُوبَهُمْ غَيْرَهُ، وَكُلُّ أَدْيٍ فِي مَحْبَةِ غَيْرِهِ؛ فَهُوَ نَعِيمٌ فِي مَحْبَتِهِ.

وَكُلُّ مُكْرُوهٍ فِي مَحْبَةِ غَيْرِهِ؛ فَهُوَ قَرْةُ عَيْنٍ فِي مَحْبَتِهِ، وَمَنْ ضَرَبَ [فِي مَحْبَتِهِ]<sup>(١)</sup> الْأَمْثَالَ الَّتِي فِي مَحْبَةِ الْمَخْلُوقِ لِلْمَخْلُوقِ: كَالْوَصْلِ، وَالْهَجْرِ، وَالتَّجْنِيِّ بِلَا سَبَبٍ مِّنْ الْمَحْبُوبِ، وَأَمْثَالُ ذَلِكَ مَا يَتَعَالَى اللَّهُ عَنْهُ عُلُوًّا كَبِيرًا؛ فَهُوَ مُخْطَطٌ أَقْبَحُ الْخَطَايا وَأَفْحَشُهُ، وَهُوَ حَقِيقٌ بِالْإِبَاعَدِ وَالْمَقْتِ. انتهى<sup>(٢)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وفي «ال الصحيح» عن النبي ﷺ: أنه قال: «مَنْ قَالَ: لَا إِلَه إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». <sup>(٣)</sup>  
ش/ قوله: في «ال صحيح».

أي: « صحيح مسلم »، عن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، عن النبي ﷺ فذكره.  
أبو مالك: اسمه سعد بن طارق، كوفي ثقة، مات في حدود الأربعين ومائة، وأبوه طارق ابن أشيم - بالمعجمة والمثنوية التحتية وزن أحمر - ابن مسعود الأشجعي صحابي له أحاديث.  
قال مسلم: لم يرو عنه غير ابنه.

وفي «مسند» الإمام أحمد عن أبي مالك قال: وسمعته يقول للقوم: «من وحد الله وَكَفَرَ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ؛ حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ»، رواه الإمام أحمد <sup>(٤)</sup>

(١) في [ب]: بمحبته.

(٢) من كتابه «روضة المعحين» (ص ١٦٩ - ١٧٠) ط/الأثار.

(٣) أخرجه مسلم برقم (٢٣)، من حديث طارق بن أشيم رضي الله عنه.

(٤) في «المسند» (٣/٤٧٢).

٥- بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

من طريق يزيد بن هارون، قال: [أَخْبَرَنَا]<sup>(١)</sup> أبو مالك الأشعري عن أبيه، ورواه أحمد<sup>(٢)</sup> عن عبد الله بن إدريس، قال: سمعت أبو مالك قال: قلت: لأبي...، الحديث.  
ورواية الحديث بهذا اللفظ تفسر: لا إله إلا الله.

**قوله:** «من قال لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله».  
اعلم أن النبي ﷺ عَلَّقَ عصمةَ المال والدم في هذا الحديث بأمرين:  
**الأول:** قول (لا إله إلا الله) [عن علم]<sup>(٣)</sup>، ويقينٌ كما هو مقيد [في قوله]<sup>(٤)</sup> في غير ما حديث كما تقدم.

**والثاني:** الكفر بما يعبد من دون الله، فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى، بل لابد من قوله والعمل بها.

قلت: وفيه معنى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ لَا انْفِصَامَ لَهَا» [البقرة: ٢٥٦].

قال المصنف رحمه الله تعالى: وهذا من أعظم ما يبين معنى (لا إله إلا الله)، فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع [لفظها]<sup>(٥)</sup>، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعوا إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضييف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله؛ فإن شك، [أو تردد]<sup>(٦)</sup>؛ لم يحرم ماله ودمه،

(١) في [ب]: أباؤنا.

(٢) لم أجده في «المستند» من طريق عبدالله بن إدريس، ووجده في [٦/٣٩٤] من طريق: مروان بن معاوية الفزارى، عن أبي مالك به.

(٣) في [أ]: بعلم.

(٤) في [أ]: بهذا.

(٥) في [أ]: التلفظ بها.

(٦) في [ب]: أو توقف.

فيالها من مسألة ما أجلها! وياله من بيان ما أوضحته! وحججه ما أقطعها للمنازع! . انتهى<sup>(١)</sup>

قلت: وهذا هو الشرط المصحح لقوله: لَا إِلَه إِلَّا الله؛ فلا يصح قولها [بدون هذه الخمس التي ذكرها المصنف الله عَزَّلَه أَصْلًا]<sup>(٢)</sup> ، قال تعالى: ﴿وَقَاتَلُوكُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ [الأنفال: ٣٩]، وقال: ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدوْهُمْ كُلُّ مَرْصِدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوْهُمْ سَيِّلَهُمْ﴾ [التوبه: ٥]، أمر بقتالهم حتى يتوبوا من الشرك، وبخلصوا أعمالهم الله تعالى، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة؛ فإن أبوا عن ذلك أو بعضه قوتلو إجماعاً.

[وذكر]<sup>(٣)</sup> ابن كثير الله عَزَّلَه في [تفسير]<sup>(٤)</sup> قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَّ﴾ [الأعلى: ١٤]، فقال: قال الحافظ أبو بكر البزار: حدثنا عباد بن أحمد -وساق بسنده- عن جابر بن عبد الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَ﴾ قال: «من شهد أن لا إله إلا الله، وخلع الأنداد، وشهد أني رسول الله». <sup>(٥)</sup> [الحديث].

وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة مرفوعاً: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ويؤمنوا بي وبما جئت به، فإذا فعلوا ذلك؛ عصمو مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله تعالى». <sup>(٦)</sup>

(١) ذكرها المصنف في آخر مسائل الباب من «كتاب التوحيد».

(٢) في [أ]: بدونه أصلًا.

(٣) في [أ]: قال.

(٤) في [أ]: تفسيره.

(٥) ضعيف جداً. أخرجه البزار كما في «كشف الأستار» (٢٢٨٤)، وفي إسناده: عباد بن أحمد العزمي، وهو متروك، وفيه: عطاء بن السائب، وهو مختلط.

(٦) ساقط من [أ].

(٧) أخرجه مسلم برقم (٢١).

٥- بَاب تَقْسِيرُ التَّوْحِيدِ وَشَهادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

وفي «الصحيحين» عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشَهِّدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ، وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيَؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِ دَمَاءِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحِسَابِهِمْ عَلَى اللَّهِ». <sup>(١)</sup>

وهذان الحديثان تفسير الآيتين: آية الأنفال، وآية براءة، وقد أجمع العلماء على أن من قال: (لا إله إلا الله)، ولم يعتقد معناها، ولم يعمّل بمقتضها، أنه يقاتل حتى يعمل بما دلت عليه من النفي والإثبات.

قال أبو سليمان الخطابي رحمه الله تعالى - في قوله: «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» -: معلوم أن المراد بهذا أهل [عبادة]<sup>(٢)</sup> الأوثان دون أهل الكتاب؛ لأنهم يقولون: (لا إله إلا الله)، ثم يقاتلون، ولا يُرفع عنهم السيف. <sup>(٣)</sup>

وقال القاضي عياض: اختصاص عصمة المال والنفس بمن قال: (لا إله إلا الله) تعبير عن الإجابة إلى الإيمان، وأن المراد بذلك مشركون العرب، وأهل الأوثان، فأما غيرهم من من يقر بالتوحيد فلا يكتفى في عصمتهم بقول (لا إله إلا الله)، إذ [كان]<sup>(٤)</sup> يقولها في كفره <sup>(٥)</sup>. انتهى ملخصاً

وقال النووي: لا بد مع هذا من الإيمان بجميع ما جاء به الرسول صلوات الله عليه وسلم كما جاء في

(١) أخرجه البخاري برقم (٢٥)، ومسلم برقم (٢٢).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انتهى من «معالم السنن» (٢/ ١٠).

(٤) ساقط من [ب].

(٥) يعني من كان يقول: لا إله إلا الله، ويكره النبي صلوات الله عليه وسلم؛ فلا تنفعه لا إله إلا الله حتى يأتي بالشهادتين، وكذلك من كان كفره بالقرآن مثلاً، ويشهد أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله؛ فهذا لا يكفي في إيمانه الشهادتان، بل لا بد أن يؤمّن بالقرآن...، وهكذا.

(٦) من «إكمال المعلم بفوائد مسلم» (١/ ١٤٦).

الرواية: «وَيُؤْمِنُوا بِي وَبِمَا جَئَتْ بِهِ». <sup>(١)</sup>

وقال شيخ الإسلام -لَمَّا سُئِلَ عن قتال التتار- فقال: كُلُّ طائفةٍ ممتنعةٍ عن التزام شرائع الإسلام الظاهرة من هؤلاء القوم أو غيرهم؛ فإنه يجب قتالهم حتى يلتزموا شرائعه، وإن كانوا مع ذلك ناطقين بالشهادتين، وملتزمين [ببعض] <sup>(٢)</sup> شرائعه، كما قاتل أبو بكر والصحابة رضي الله عنهما مانعي الزكاة، وعلى هذا اتفق الفقهاء بعدهم.

قال، فأيما طائفةً امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات، أو الصيام، أو الحج، أو عن التزام تحريم الدماء، أو الأموال، أو الخمر، أو الميسر، أو نكاح ذوات المحaram، أو عن التزام جهاد الكفار، أو غير ذلك من التزام واجبات الدين [ومحرماته] <sup>(٣)</sup> التي لا عندر لأحد في جحودها أو تركها، التي يكفر الوارد بجحودها؛ فإنَّ الطائفة الممتنعة تُقاتَل عليها، وإن كانت مقرةً بها، وهذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء.

قال، وهو لاء عند المحققين [ليسووا بمنزلة البغاء] <sup>(٤)</sup>، بل هم خارجون عن الإسلام. انتهى<sup>(٥)</sup>

قوله: «وحسابه على الله».

أي: الله تبارك وتعالى هو الذي يتولى حسابه؛ فإنْ كان صادقاً جازاه بجنت النعيم، وإن كان مُنافقاً عذبه العذاب الأليم، وأما في الدنيا فالحكم على الظاهر، فمن أتى بالتوحيد ولم يأت بما ينافيه ظاهراً، والتزم شرائع الإسلام؛ وجوب الكف عنه.

(١) انتهى من "شرح مسلم" رقم (٢١).

(٢) في [ب]: بعض.

(٣) في [أ]: أو محرماته.

(٤) في [ب]: ليسوا بغاة.

(٥) انظر: "مجموع الفتاوى" (٢٨/٥٠٢، ٥٠٣).

قلت: وأفاد الحديث أنَّ الإِنْسَانَ قد يقول: (لَا إِلَه إِلَّا الله) ولا يكفر بما يُعبد من دون الله، فلم يأت بما يعصم دمه وماله، كما دلَّ على ذلك الآيات [المُحَكَّمات]<sup>(١)</sup> والأحاديث.

قال المصنف رحمه الله: وشرح هذه الترجمة: ما بعدها من الأبواب.

ش / قلت: وذلك أنَّ ما بعدها من الأبواب فيه ما يبين التَّوْحِيد ويوضح معنى لَا إِلَه إِلَّا الله.

وفيه أيضًا: [بيان]<sup>(٢)</sup> أشياء كثيرة من الشرك الأصغر والأكبر، وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع [مما تركه من مضمون]<sup>(٣)</sup> لَا إِلَه إِلَّا الله، فمن عرف ذلك وتحققه؛ تبيَّن له معنى (لَا إِلَه إِلَّا الله)، وما دلت عليه من الإخلاص، ونفي الشرك، وبضدها تبيَّن الأشياء، فبمعرفة [نوع]<sup>(٤)</sup> الأصغر من الشرك يُعرف ما هو أعظم منه من الشرك الأكبر المنافي للتَّوْحِيد.

وأما الشرك الأصغر فإنما ينافي كماله، فمن اجتنبه فهو الموحد حقًّا، وبمعرفة وسائل الشرك والنهي عنها لتجتنب؛ تُعرف الغایات التي نُهِي عن الوسائل لأجلها؛ فإنَّ اجتناب ذلك كله يستلزم التَّوْحِيد والإخلاص، بل يتضمنه.

وفيه أيضًا: من أدلة التَّوْحِيد إثبات الصفات، وتنتزهه الرب تعاليٰ عما لا يليق بجلاله، وكل ما يُعرَّف بالله من صفات كماله، وأدلة ربوبيته يدلُّ على أنه هو المعبد وحده، وأنَّ العبادة لا تصلح إلا له، وهذا هو التَّوْحِيد، ومعنى شهادة أن لَا إِلَه إِلَّا الله.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: واتفاقه، وتركه من مدلول.

(٤) ساقط من [ب].

فيه أكبر المسائل وأهمها، وهي: تفسير التوحيد، وتفسير الشهادة، وبينها بأمور واضحة:

منها: آية الإسراء، بين فيها الرد على المشركين الذين يدعون الصالحين، ففيها بيان أن هذا هو الشرك الأكبر.

ومنها: آية براءة، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورہانہم أرباباً من دون الله.

وبين أنهم لم يؤمروا إلا بأن يعبدوا إلها واحداً، مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء، والعباد في المعصية، لا دعاؤهم إياهم.

ومنها: قول الخليل للكافر: «إِنَّمَا يَرَأُ مِمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي» [الزخرف: ٢٦-٢٧]، فاستثنى من العبوديين ربَّه.

وذكر سبحانه أن هذه البراءة، وهذه الموالاة هي تفسير شهادة أن لا إله إلا الله، فقال: «وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرِجِعُونَ» [الزخرف: ٢٨].

ومنها: آية البقرة في الكفار الذين قال الله فيهم: «وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ» [البقرة: ١٦٧]، ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله، فدل على أنهم يحبون الله حباً عظيماً، ولم يدخلهم في الإسلام، فكيف بمن أحب الند أكبر من حب الله؟!، فكيف بمن لم يحب إلا الند وحده، ولم يحب الله؟!

ومنها: قوله عليه السلام: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله؛ حرم ماله ودمه، وحسابه على الله»، وهذا من أعظم ما يبين معنى (لا إله إلا الله)؛ فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله؛ فإن شكَّ، أو توقف؛ لم يحرم ماله ودمه، في لها من مسألة، ما أعظمها وأجلها، ويا له من بيان ما أوضحته، وحججة ما أقطعها للمنازع.

٦- بَابُ مِنَ الشَّرِكِ لِبُسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ

## ٦- بَابُ مِنَ الشَّرِكِ لِبُسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ

قال المصنف حَفَظَهُ اللَّهُ: بَابُ مِنَ الشَّرِكِ لِبُسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ.

ش/ رفعه: إِذَا تَهَّبَ بَعْدَ نَزْولِهِ. وَدَفْعَهُ: مِنْعَهُ قَبْلَ نَزْولِهِ.

قال المصنف حَفَظَهُ اللَّهُ: وَقُولُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِصُرُّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرَّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ [آل زمر: ٣٨].

ش/ قال ابن كثير حَفَظَهُ اللَّهُ: أي: لا تستطيع شيئاً من الأمر ﴿قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ﴾، أي: الله كافي من توكل عليه ﴿عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾، كما قال هود الْمُكَذِّبُ حين قال [له]<sup>(١)</sup> قومه: ﴿إِنَّنَّا نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِّي أُشْهِدُ اللَّهَ وَأَشْهَدُوا أَنِّي بِرِيَءٌ مَمَّا تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِنِي فَكِيدُونِي جَمِيعاً ثُمَّ لَا تُنْظِرُونِ \* إِنِّي تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَائِبٍ إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِنَا صِيَّتَهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [هود: ٤٥-٥٦].

قال مقاتل في معنى الآية: فسألهم النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فسكتوا.<sup>(٢)</sup> أي: لأنهم لا يعتقدون ذلك فيها، وإنما كانوا يدعونها على معنى أنها وسائل وشفاعة عند الله، لا [أنهم]<sup>(٣)</sup> يكشفون

(١) ساقط من [أ].

(٢) لم أجد الأثر عن مقاتل مسنداً، وقد ذكره البغوي، والواحدي، والقرطبي عند تفسير [الآية: ٣٨] من سورة الزمر بدون إسناد.

(٣) في [أ]: لأنهم.

الضر ويجبون دعاء المضطر، فهم يعلمون أن ذلك الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ إِذَا  
مَسَكُمُ الْضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ \* ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الْصَّرَّ عَنْكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْكُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ﴾  
[النحل: ٥٣-٥٤].

**قلت:** فهذه الآية وأمثالها تبطل [تعليق]<sup>(١)</sup> القلب بغير الله في جلب نفع، أو دفع ضر،  
وأن ذلك شرك بالله.

وفي الآية: بيان أن الله تعالى وسم أهل الشرك بدعاوة [غير الله]<sup>(٢)</sup>، والرغبة إليه من دون الله. والتوحيد ضد ذلك، وهو أن لا يدعوا إلا الله، ولا يرغب إلا إليه، ولا يتوكلا إلا عليه، [وكذا]<sup>(٣)</sup> جميع أنواع العبادة لا يصلح منها شيء لغير الله، كما دل على ذلك الكتاب والسنة، وإجماع سلف الأمة وأئمتها كما تقدم.

قال المصنف رحمه الله: عن عمران بن حصين رضي الله عنه، أن النبي صلوات الله عليه رأى رجلاً في بيته حلقةً من صفر، فقال: «ما هذه؟» قال: من الواهنة، فقال: «انزعها، فإنها لا تزيدك إلا وها، فإنك لو مت وهي عليك، ما أفلحت أبداً». رواه أححمد رسالة لا بأس به.<sup>(٤)</sup>

(١) في [ب]: علق.

(٢) في [آ]: غيره.

(٣) في [آ]: وهكذا.

(٤) ضعيف. رواه أحمد (٤٤٥/٤)، من طريق: المبارك بن فضالة، عن الحسن، عن عمران، والمبارك فيه ضعف، وقد عنون، وهو مدلس، والحسن نص جماعة من الحفاظ على أنه لم يسمع من عمران بن حصين، منهم: ابن المديني، والقطان، وأحمد، وغيرهم، فهاتان علتان.

وجاءت روایة أن المبارك رواه عن الحسن بالتصريح بالسماع من عمران، لكنها روایة ليست محفوظة كما نص على ذلك الإمام أحمد رحمه الله، فقال: كان المبارك يخالف أصحاب الحسن يقول: حدثنا. ويقول الباقيون: عن. والعلامة الألباني ذكره في «الضعيفة» (١٠٢٩)، وذكر نحو اثنى عشر روايًّا يخالفون المبارك بن فضالة في التحديث في أحاديث أخرى، مما بين أنه كان يخالف. والمبارك بن فضالة وجد له متابع، وهو صالح بن رستم الخزار، أخرجه من طريقه ابن حبان =

ش/ قال الإمام أحمد: حدثنا خلف بن الوليد، حدثنا المبارك، عن الحسن قال: أخبرني عمران بن حصين أنَّ النَّبِيَّ ﷺ أبصر على عضد رجل حلقة — قال: أراها من صفر — فقال: «ويحك ما هذه؟»، قال: من الواهنة، قال: «أما إنها لا تزيدك إلا وهنًا، انبذها عنك؛ فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبدًا».

ورواه ابن حبان في «صحيحه»، فقال: «إنك لو مت وُكِلت إلَيْهَا»، والحاكم وقال: صحيح الإسناد. وأقره الذهبي، وقال الحاكم: أكثر مشايخنا على أن الحسن سمع من عمران.<sup>(١)</sup> وقوله في الإسناد: أخبرني عمران يدل على ذلك.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** عن عمران بن حصين.

أي: ابن عبيد بن خلف الخزاعي، أبو نجيد — بنون وجيم — مصغر، صحابي بن صحابي، أسلم عام خير، ومات سنة اثنتين وخمسين بالبصرة.

**قوله:**رأى رجلاً.

(١) الطبراني (١٥٩/١٨)، والحاكم (٤/٢١٦)، والبيهقي (٩/٣٥٠)، وصالح بن رستم فيه ضعف، ولكنه يصلح للتقوية. فتبقى العلة في سمع الحسن من عمران بن حصين، فقد تقدم قول جماعة بنفي السمع، وجاء عن الحاكم أنه أثبت السمع في «مستدركه»، ولعل الحاكم رحمه الله اعتمد على تلك الروايات التي فيها التصريح بالتحديث، وهي وهم من المبارك بن فضالة كما بين الإمام أحمد، وعامة الحفاظ قبل الحاكم ينصون على عدم سمع الحسن من عمران؛ وعلى هذا فالحديث ضعيف لانقطاعه، ثم إنه قد رُوي موقوفاً كما في «مصنف عبد الرزاق» (١١/٢٠٩)، و«معجم الطبراني» (١٧٩، ١٦٢/١٨) من أوجه ضعفه عن الحسن، عن عمران.

(٢) هذه العبارة غريبة، نقلها المنذري عنه في «الترغيب والترهيب» (٤/٣٠٨)، والذي يلاحظ في كتب السمعاءات أنَّ أكثر الأئمة على نفي السمع، وأثبتت السمع الحاكم كما في «المستدرك» (١/٢٩)، ولكنه لم ينقل ذلك عن غيره من الأئمة، ولم نجد من نص على السمع قبل الحاكم؛ إلا رواية عن بهز ابن أسد يقول: سمع شيئاً. يعني: قليلاً، والحافظ المتقدمون ينفون السمع مطلقاً.

(٣) تقدم كلام أحمد رحمه الله أن التصريح بالسمع وهم من المبارك بن فضالة.

في رواية الحاكم: دخلت على رسول الله ﷺ وفي عضدي حلقة [من]<sup>(١)</sup> صفر، فقال: «ما هذه؟»... الحديث، فالمبهم في رواية أحمد هو عمران راوي الحديث.

**قوله:** «ما هذه؟».

يتحتمل أن الاستفهام للاستفصال عن سبب لبسها، ويتحتمل أن يكون للإنكار، وهو أظهر.

**قوله:** من الواهنة.

قال أبو السعادات: الواهنة عرق يأخذ في المنكب واليد كلها، فيرقى منها. وقيل: هو مرض يأخذ في العضد، وهي تأخذ الرجال دون النساء، وإنما نهي عنها؛ لأن إدما اتخاذها على أنها تعصمه من الألم، وفيه اعتبار المقاصد.

**قوله:** «انزعها؛ فإنها لا تزيدك إلا وهنا».

النزع: هو الجذب بقوة، أخبر أنها لا تنفعه، بل تضره وتزيده ضعفاً، وكذلك كل أمر نهي عنه؛ فإنه لا ينفع غالباً، وإن نفع بعضاً؛ [فضره]<sup>(٢)</sup> أكبر من نفعه.

**قوله:** «إإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً».

لأنه شرك، والفالح هو الفوز والظفر والسعادة.

قال المصنف رحمه الله: فيه شاهد لكلام الصحابة أنَّ الشرك الأصغر أكبر من الكبائر، وأنه لم يعذر بالجهالة.<sup>(٣)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [أ]: فضرره.

(٣) قال العلامة العثيمين حَفَظَهُ اللَّهُ في «القول المفيد» (٢١٨ / ١): هذا فيه نظر؛ لأن قوله حَفَظَهُ اللَّهُ: «لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً» ليس بصريح أنه لو مات قبل العلم، بل ظاهره: أي: بعد أن علمت وأمرت =

وفيه: الإنكار بالتعليل على من فعل مثل ذلك.<sup>(١)</sup>

**قوله:** رواه أحمد بسنده لا بأس به.

هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن أسد [بن إدريس بن عبد الله بن

بنزها]. وهذه المسألة تحتاج إلى تفصيل، فنقول: الجهل نوعان: جهل يعذر فيه الإنسان، وجهل لا يعذر فيه، فما كان ناشئاً عن تغريطة، وإهمال مع قيام المقتضي للتعلم؛ فإنه لا يعذر فيه، سواء في الكفر، أو في المعاصي، وما كان ناشئاً عن خلاف ذلك، أي إنه لم يهمل، ولم يفرط، ولم يقم المقتضي للتعلم بأن كان لم يطراً على باله أنَّ هذا الشيء حرام؛ فإنه يعذر فيه؛ فإن كان متسبباً إلى الإسلام؛ لم يضره، وإن كان متسبباً إلى الكفر؛ فهو كافر في الدنيا، لكن في الآخرة أمره إلى الله على القول الراجح يمتحن؛ فإن أطاع دخل الجنة، وإن عصى دخل النار، فعلى هذا من نشأ ببادية بعيدة ليس عنده علماء، ولم يخطر بالله أنَّ هذا الشيء حرام، أو أنَّ هذا الشيء واجب؛ فهو يعذر. انتهى

**قال ابن القيم** وَكَلَّهُ **في** «طريق الهجرتين»: (ص ٤٥٠-٥٠٥): لابد في هذا المقام من تفصيل به يزول الإشكال، وهو الفرق بين مقلد تمكن من العلم ومعرفة الحق فأعرض عنه، ومقلد لم يتمكن من ذلك بوجهه، والقسمان واقعان في الوجود، فالمتتمكن المعرض مفترط تارك للواجب عليه لا عذر له عند الله، وأما العاجز عن السؤال والعلم الذي لا يتمكن من العلم بوجه فهم قسمان أيضاً، أحدهما: مريد للهدي، مؤثر له، محب له، غير قادر عليه ولا على طلبه؛ لعدم من يرشده، وهذا حكمه حكم أرباب الفترات ومن لم تبلغه الدعوة، الثاني: معرض لا إرادة له، ولا يحدث نفسه بغير ما هو عليه، فال الأول يقول: يا رب، لو أعلم لك دينًا خيراً مما أنا عليه؛ لدنت به وتركت ما أنا عليه، ولكن لا أعرف سوى ما أنا عليه، ولا أقدر على غيره، فهو غاية جهدي، ونهاية معرفي. والثاني راض بما هو عليه لا يؤثر غيره عليه ولا تطلب نفسه سواه، ولا فرق عنده بين حال عجزه وقدرته، وكلاهما عاجز، وهذا لا يجب أن يلحق بال الأول؛ لما بينهما من الفرق، فال الأول كمن طلب الدين في الفترة ولم يظفر به فعدل عنه بعد استفراج الوسع في طلبه عجزاً وجهلاً، والثاني كمن لم يطلبه بل مات على شركه وإن كان لو طلبه لعجز عنه، ففرق بين عجز الطالب وعجز المعرض، فتأمل هذا الموضوع، والله يقضى بين عباده يوم القيمة بحكمه وعدله، ولا يعذب إلا من قامت عليه الحجة أم لا، فذلك بالرسل، فهذا مقطوع به في جملة الخلق، وأما كون زيد بعينه وعمرو قامت عليه الحجة أم لا، فذلك ما لا يمكن الدخول بين الله وبين عباده فيه، بل الواجب على العبد أن يعتقد أن كل من دان بدين غير دين الإسلام فهو كافر، وأن الله سبحانه وتعالى لا يعذب أحداً إلا بعد قيام الحجة عليه بالرسول، هذا في الجملة والتعيين موكول إلى علم الله وحكمه، هذا في أحكام الشواب والعقوبات، وأما في أحكام الدنيا فهي جارية على ظاهر الأمر. اهـ

(١) انظر المسائل (٢، ٣، ٥) من «كتاب التوحيد».

[حيان]<sup>(١)</sup> بن عبد الله بن أنس بن عوف بن [قاسط]<sup>(٢)</sup> بن مازن بن شيبان بن ذهل بن ثعلبة ابن عُكَابَةَ بن صعب بن علي بن بكر بن وائل بن قاسط بن هنْبَ بن أَفْصَى بن دُعمَى ابن جديلة بن أسد بن ربيعة بن نزار بن معد بن عدنان، الإمام العالِمُ، أبو عبد الله الذهلي، ثم<sup>(٣)</sup> الشيباني المروزي، ثم البغدادي، إمام أهل عصره، وأعلمهم بالفقه والحديث، وأشدُّهم ورعاً ومتابعةً للسنة، وهو [الذِّي]<sup>(٤)</sup> يقول فيه بعض أهل السنة: عن الدنيا ما كان أصبه، وبالماضين ما كان أشبهه، أنتهى الدنيا فأنها، والشَّيْهُ فنفها، خُرِجَ به من مَرْوَ وهو حمل، فولد ببغداد سنة أربع وستين ومائة في شهر ربيع الأول.

وطلب أَحَدُ الْعِلْمِ سَنَةَ وفَاتِهِ مَالِكُ، وَهِيَ سَنَةُ تِسْعَ وَسَبْعِينَ، فَسَمِعَ مِنْ هُشَيمَ، وجُرِيرَ بن عبد الحميد، وسفيان بن عيينة، ومُعتمرَ بن سليمان، ويحيى بن سعيد القطان، ومحمد بن إدريس الشافعي، [ويزيد بن هارون]<sup>(٥)</sup>، وعبد الرزاق، وعبد الرحمن بن مهدي، وخلائق بمكة، والبصرة، والكوفة، وبغداد، واليمن، وغيرها من البلاد.<sup>(٦)</sup>

روى [عنه]<sup>(٧)</sup> ابنه صالح وعبد الله، والبخاري، ومسلم، وأبو داود، [وابراهيم الحربي، وأبو زرعة الرازي، وأبو زرعة الدمشقي، وعبد الله بن أبي الدنيا]<sup>(٨)</sup>، وأبو بكر الأثُر<sup>(٩)</sup>، [ويعثمان بن سعيد الداري، وأبو القاسم البغوي وهو آخر من حدث عنه، وخلاقه، وروى عنه من شيوخه: عبد الرحمن بن مهدي، والأسود بن عامر، ومن أقرانه:]

(١) في [أ] و[ب]: حسان. والمثبت من «طبقات الحنابلة» (١/٤).

(٢) في [أ]، و[ب]: قاسم. والمثبت من «الطبقات».

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) ساقط من [ب].

(٦) حصل اختلاف في سياق الأسماء مع سقط بعض الكلام في [أ]، والذي أثبته من [ب].

(٧) ساقط من [أ].

(٨) ساقط من [أ].

(٩) في [أ]: والمروزي، وخلق لا يحصون.

علي بن المديني، ويحيى بن معين.

**قال البخاري:** مرض أحمد لليلتين خلتا من ربيع الأول، ومات يوم الجمعة لاثنتي عشرة خلت منه.

**وقال حنبل:** مات يوم الجمعة في ربيع الأول سنة إحدى وأربعين ومائتين وله سبع وسبعون سنة. وقال ابنه عبد الله والفضل بن زياد: مات في ثاني عشر ربيع الآخر لِتَعْلِمُ.<sup>(١)</sup>

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ أَكْبَرُ: وله عن عقبة بن عامر مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً، فَلَا أَتَمَّ اللَّهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً، فَلَا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ»<sup>(٢)</sup>، وفي رواية: «من تعانق قيمـةً، فقد أشرـك».<sup>(٣)</sup>

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أـ]، وفيه: مات سنة إحدى وأربعين ومائتين، وله سبع وسبعون سنة وَهُوَ اللَّهُ أَكْبَرُ.

(٢) ضعيف. أخرجه أحمد (٤/١٥٤)، وأخرجه أيضاً ابن حبان (٦٠٨٦)، وأبو يعلى (١٧٥٩)، والطبراني (٢٩٧/١٧)، والحاكم (٤/٢١٦)، وغيرهم. وهذا الحديث، فيه علتان: الأولى: فيه خالد بن عبيد، فيه جهالة، ولم يوثقه إلا ابن حبان. الثانية: فيه مشرح بن هاعان، يروي عن عقبة بن عامر مناكير، وهذا منها.

(٣) رواه أحمد (٤/١٥٦)، وإسناده حسن، وهو في «الصحيح المسند» (٩٤٢)، وله قصة سيذكرها الشارح، وهذا التعليق للتمام قد يكون شركاً أكبر، وقد يكون شركاً أصغر، وذلك باختلاف ما في قلب صاحبه؛ فيكون شركاً أكبر إذا اعتقد أنها تدفع الضر، وتجلب النفع بنفسها؛ لقوله تعالى: «فَلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرٍّ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرَّهُ» [الزمر: ٣٩] الآية، ويكون شركاً أصغر، وذلك إذا اعتقد أن الذي يدفع الضر، ويجلب النفع هو الله تعالى، ولكن جعل هذا سبباً؛ فهذا شرك أصغر، لأنه جعل ما ليس سبباً شرعياً، ولا قدررياً سبباً؛ وأنه ذريعة إلى الشرك الأكبر؛ فإنَّ الإنسان إذا استمر عليه وانتشر بين الناس يصل إلى أن يعتقد البعض أن النفع والضر منهما.

**فائدـة الأسباب قسمان:** أسباب عرفت بالشرع، وهي الشرعية. وأسباب عرفت بالتجربة، وهي القدرة، فالأسباب القدرة هي التي عرفت بالتجربة، وكان أثراها ظاهراً، ومعنى (أثراها ظاهراً) أن تكون هناك علاقة بين هذا، وهذا، فلو تداول الناس على عمل شيء ليس له أثر ظاهراً، وليس من الأسباب الشرعية فلا يعد ذلك سبباً قدرياً، بل هو من تزيين الشيطان لهم، لكن لو علم أن بعض الأمراض ينفع فيها ربط خيط في عرق مثلاً، مع وجود علاقة بينهما؛ فإنه ليس بمحرم، لكن لو ربط من الحمى؛ فإنه ليس هناك أثر ظاهر بينهما؛ فلا يجوز حتى ولو نفع؛ فإنه لا يعتمد على هذا؛ لأنَّه من تزيين الشيطان؛ فإنه قد يوجد ألم من الآلام بسبب أن الشيطان ينخس، فلما يفعلون هذا الأمر =

ش/ الحديث الأول رواه [الإمام]<sup>(١)</sup> أحمد كما قال المصنف، ورواه [أيضاً]<sup>(٢)</sup> أبو يعلى، والحاكم وقال: صحيح الإسناد. وأقره الذهبي.

**قوله:** وفي رواية.

[أي]<sup>(٣)</sup> من حديث آخر رواه أحمد، فقال: حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث، حدثنا عبد العزيز بن مسلم، حدثنا يزيد بن أبي منصور، عن دخين الحجري، عن عقبة ابن عامر الجهني، أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَقْبَلَ إِلَيْهِ رَهْطٌ، فَبَاعَ تَسْعَةً وَأَمْسَكَ عَنْ وَاحِدٍ، فَقَالُوكُلُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، بَاعْتَ تَسْعَةً وَأَمْسَكْتَ عَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: «إِنَّ عَلَيْهِ قِيمَةً»، فَأَدْخَلَ يَدَهُ فَقَطَعَهَا [فَبَاعَهُ]<sup>(٤)</sup>، وَقَالَ: «مَنْ [تَعْلُقَ]<sup>(٥)</sup> قِيمَةً؛ فَقَدْ أَشْرَكَ»، وَرَوَاهُ الْحَاكِمُ بِنْ حَوْهَ، وَرَوَاتُهُ ثَقَاتٌ.<sup>(٦)</sup>

**قوله:** عن عقبة بن عامر.

صحابي مشهور، فقيهٌ فاضل، ولَيَ [إماراة]<sup>(٧)</sup> مصر لمعاوية ثلاثة سنين، ومات قريباً من السنتين.

**قوله:** «من تعلق قيمه».

**أي:** [عَلَّقَهَا]<sup>(٨)</sup> مُتَّلِقًا بِهَا قَبْلَهُ فِي [طلب]<sup>(٩)</sup> خَيْرٍ، أَوْ دَفَعَ شَرًّا.

= المبتدع كالخيط يكف شره، فيظن الناس أن هذا بسبب تعليق الخيط مثلًا.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) في [أ]: علق.

(٦) أخرجه أَحْمَد (٤/١٥٦)، والحاكم (٤/٢١٩)، وإسناده حسن كما تقدم.

(٧) في [ب]: إمرة.

(٨) في [أ]: تعلقها.

(٩) في [أ]: جلب.

٦- بَابُ مِنَ الشَّرْكِ لُبْسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَتَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ

قال المندرى: خرزة كانوا يعلقونها، يرون أنها تدفع عنهم الآفات، وهذا جهلٌ<sup>(١)</sup> وضلالٌ؛ إذ لا مانع، ولا دافع [غير]<sup>(٢)</sup> الله تعالى.

وقال أبو السعادات: التمائم جمع تميمة، وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم يتقون بها العين في زعمهم، فأبطله الإسلام.

قوله: «فلا أئم الله له»، دعاء عليه.

قوله: «ومن تعلق ودعة».

فتح الواو وسكون المهملة، قال في «مسند الفردوس»: الودع: شيءٌ يخرج من البحر شبه الصدف يتقون به العين.

قوله: «فلا ودع الله له».

بخفيض الدال، أي: لا جعله في دعوة وسكون.

قال أبو السعادات: وهذا دعاء عليه.

قوله: وفي رواية: «من تعلق تميمة؛ فقد أشرك».

قال أبو السعادات: إنما جعلها شركاً؛ لأنهم أرادوا دفع المقادير المكتوبة عليهم، وطلبوا دفع الأذى من غير الله الذي هو دافعه.

قال المصنف رحمه الله: ولابن أبي حاتم عن حذيفة رضي الله عنه: أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ خَيْطٌ مِنَ الْحُمَّى، فَقَطَعَهُ، وَتَلَّ قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ» [يوسف: ١٠٦].

ش/ قال ابن أبي حاتم: حدثنا محمد بن الحسين بن إبراهيم بن إشكاب، حدثنا يونس ابن محمد، حدثنا حماد بن سلمة، عن عاصم الأحول، عن عزرة<sup>(٣)</sup> قال: دخل حذيفة على

(١) في [أ]: إلا.

(٢) انتهى من «الترغيب والترهيب» (٤/٣٠٧).

(٣) وقع في بعض النسخ المطبوعة (عروة)، والذي في «تفسير ابن أبي حاتم» [آية: ١٠٦] من سورة =

MRISSIN, فرأى في عضله سيرًا، فقطعه أو انتزعه، ثم قال: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾.

وابن أبي حاتم: هو الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي التميمي الحنظلي الحافظ، صاحب "الجرح والتعديل" و"التفسير" وغيرهما، مات سنة سبع وعشرين وثلاثمائة.

وحذيفة: هو ابن اليمان واسم اليمان: حسيل - بمهمتين مصغرًا - ويقال: حسْل - بكسر ثم سكون - العبسي - بالموحدة - حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين، ويقال له (صاحب السر)، وأبواه أيضًا صحابي، مات حذيفة في أول خلافة على صَفَّتْهُ سنة ست وثلاثين.

**قوله:** رأى رجلاً في يده خيط من الحمى.

أي: عن الحمى، وكان الجهل يعلقون التمام والخيوط ونحوها؛ لدفع الحمى.  
وروى وكيع عن حذيفة: أنه دخل على مريض يعوده فلم يجد عضده، فإذا فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء رُقي لي فيه. فقطعه، وقال: لو مت وهو عليك ما صلحت  
(١) عليك.

يوسف (عزّرة)، وليس (عروة)؛ فالظاهر أنَّ هذا تصحيف تداول عليه النساخ، والذي يدل على ذلك أنهم ذكروا أن عاصماً الأحوال من روى عن عزّرة، ولم يذكروه من روى عن عروة بن الزبير، وعزّرة وهو ابن عبد الرحمن الخزاعي لم يذكر له سماع من حذيفة، بل ذكروا أنه لم يسمع من الصحابة الذي ماتوا بعد حذيفة، فالآثار إسناده منقطع، ويكتفى الأثر بالطريق التي سيذكرها الشارح.

(١) رواه ابن أبي شيبة (٣٧٣/٧)، وفيه: يزيد بن أبي زياد الهاشمي ضعيفٌ، وهذه الطريقة تقوى حديث الباب، حديث حذيفة الذي هو من طريق: عزّرة؛ فيكون الأثر حسناً من دون قراءة الآية؛ لأنَّ هذه الرواية التي عند ابن أبي شيبة ليس فيها قراءة الآية، ودون قوله: (لو مت وهو عليك ما صلحت عليك)، فهاتان الرسالتان لا تصحان، وإنما الثابت من الطريقين أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقط.

فالمدة، أخرج ابن أبي شيبة بسند صحيح في نفس الموضع السابق عن علي صَفَّتْهُ أنه رأى رجلاً قد علق =

## ٦- باب من الشرك لبس الحلقه والخط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

وفيه: إنكار مثل هذا، وإن كان يعتقد أنه سبب؛ فالأسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله تعالى ورسوله، مع عدم الاعتماد عليها، وأما التمائم، والخيوط، والحروز، والطلاسم، ونحو ذلك مما يعلقه الجهال؛ فهو شرك يجب إنكاره، وإزالته بالقول والفعل، وإن لم يأذن فيه صاحبه.

**قوله: وتلا قوله: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾.**

استدل حذيفة رضي الله عنه بالياء [أن] <sup>(١)</sup> هذا شرك، ففيه صحة الاستدلال على الشرك الأصغر بما أنزله الله في الشرك الأكبر؛ لشمول الآية [له] <sup>(٢)</sup>، ودخوله في مسمى الشرك. وتقديم معنى هذه الآية عن ابن عباس رضي الله عنهما، وغيره [في كلام شيخ الإسلام وغيره] <sup>(٣)</sup>، والله أعلم. <sup>(٤)</sup>

في يده خيطاً، فقطعه، وقال: لو متَّ وهو عليك ما صليت عليك. ويُحمل كلام علي رضي الله عنه على أنَّ الرجل علقه وهو يعتقد فيه اعتقاد أهل الجاهلية، يعتقد أنَّ منه النفع والضر، وهذا شركٌ أكبر. أو يُحمل على أنه أراد الزجر عن هذا العمل، وإن لم يصل إلى حد الكفر، وهذا قد ورد عن جماعة من السلف، وهو أنهم يتركون الصلاة على مرتكبي بعض كبائر الذنوب كما ترك النبي صلوات الله عليه وسلم الصلاة على من قتل نفسه.

<sup>(١)</sup> في [أ]: لأنَّ.

<sup>(٢)</sup> ساقط من [ب].

<sup>(٣)</sup> ساقط من [ب].

<sup>(٤)</sup> تقدم في بداية «تيسير العزيز الحميد» (ص ٣٤): قال تعالى: **﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾** [يوسف: ١٠٦]، قال مجاهد في الآية: إيمانهم بالله قولهم: إنَّ الله خلقنا، ويرزقنا، ويميتنا. فهذا إيمان مع شرك عبادتهم غيره. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم، وعن ابن عباس رضي الله عنهما، وعطاء، والضحاك نحو ذلك. انتهى

قلت: لم يذكر المؤلف هذا الكلام في «فتح المجيد»، ثم أحال إليه ه هنا وهما منه، فأشكل ذلك. وأما الآثار المذكورة: فأثر مجاهد أخرجه ابن أبي حاتم، وابن جرير في تفسير [الآية: ١٠٦] من سورة يوسف، من طرق صحيحة، وأما أثر ابن عباس رضي الله عنهما، فإسناده صحيح عند ابن أبي حاتم، وأما عند ابن جرير ففي إسناده ضعف. وأما أثر عطاء فأخرجه ابن جرير فقط، وأخرجه أيضاً سعيد بن منصور (٤١٥) بإسناد صحيح. وأما أثر الضحاك فأخرجه ابن جرير، وفي إسناده: جوير، وهو متزوك. والشاهد من هذا أنَّ الآية جاء فيها الشرك الأكبر، وابن عباس أدخل فيها الشرك الأصغر.

وفي هذه الآثار عن الصحابة صَدِيقُهُمْ، ما يبين كمال علمهم بالتوحيد، وما ينافي أو ينافي  
كماله.

**فيه مسائل:**

الأولى: التغليظ في لبس الحلقة، والخيط، ونحوهما لمثل ذلك.

الثانية: أنَّ الصَّاحِبِيَّ لَوْ ماتَ وَهِيَ عَلَيْهِ؛ مَا أَفْلَحَ، فَيَشَاهِدُ لِكَلَامِ الصَّاحِبَةِ أَنَّ  
الشَّرْكَ الْأَصْغَرَ أَكْبَرَ مِنَ الْكَبَائِرِ.<sup>(١)</sup>

الثالثة: أَنَّهُ لَمْ يَعْذِرْ بِالْجَهَالَةِ.<sup>(٢)</sup>

الرابعة: أَنَّهَا لَا تَنْفَعُ فِي الْعَاجِلَةِ، بَلْ تَضَرُّ؛ لِقَوْلِهِ: «لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهُنَّا».

الخامسة: الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك.

السادسة: التصریح بأنَّ من تعلق شيئاً وكل إلىه.<sup>(٣)</sup>

السابعة: التصریح بأنَّ من تعلق تمیمة فقد أشرك.

الثامنة: أَنَّ تَعْلِيقَ الْخِيطِ مِنَ الْحَمْيِ مِنْ ذَلِكَ.

التاسعة: تلاوة حذيفة دليلاً على أنَّ الصَّاحِبَةَ يَسْتَدِلُّونَ بِالآيَاتِ الَّتِي فِي الشَّرْكِ الْأَكْبَرِ  
عَلَى الْأَصْغَرِ، كَمَا ذَكَرَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِي آيَةِ الْبَقَرَةِ.<sup>(٤)</sup>

العاشرة: أَنَّ تَعْلِيقَ الْوَدَعَ مِنَ الْعَيْنِ مِنْ ذَلِكَ.

الحادية عشرة: الدُّعَاءُ عَلَى مَنْ تَعْلَقَ تَمِيمَةً: أَنَّ اللَّهَ لَا يَتَمَّ لَهُ، وَمَنْ تَعْلَقَ وَدَعَةً فَلَا  
وَدَعَ اللَّهُ لَهُ، أَيْ: تَرَكَ اللَّهُ لَهُ.

(١) يُشَيرُ إِلَى أَثْرِ ابْنِ مُسْعُودٍ: لَأَنَّ أَحْلَفَ بِاللَّهِ كَاذِبًا أَحْبَبَ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ أَحْلَفَ بِغَيْرِهِ صَادِقًا، وَسِيَّانِي تَخْرِيجُهِ  
فِي الْبَابِ رَقْمُ (٤١).

(٢) تَقدِيمُ فِي التَّنْبِيَهِ عَلَى ذَلِكَ فِي الشَّرْحِ.

(٣) إِنَّمَا سِيَّانِي صَرِيحًا فِي الْبَابِ الَّذِي بَعْدَهُ، وَلَكِنْ يَسْتَفَادُ ذَلِكَ مِنْ قَوْلِهِ: «فَإِنَّهَا لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهُنَّا».

(٤) تَقدِيمُ التَّنْبِيَهِ عَلَى ذَلِكَ.

## ٧- بَابُ مَا جَاءَ فِي الرُّقَى وَالْتَّمَائِمِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابُ مَا جَاءَ فِي الرُّقَى وَالْتَّمَائِمِ.

ش/ أي: من النهي، وما ورد عن السلف في ذلك.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: في «الصحيح» عن أبي بشير الأنباري وَهُوَ اللَّهُ، أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ وَهُوَ اللَّهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، فَأَرْسَلَ رَسُولًا: «أَنْ لَا يَقِينَ فِي رَقَبَةِ بَعِيرٍ قِلَادَةٌ مِنْ وَقَرِّ، أَوْ قِلَادَةٌ، إِلَّا قُطِعَتْ». <sup>(١)</sup>

ش/ هذا الحديث في «الصحيحين».

قوله: عن أبي بشير.

فتح أوله وكسر المعجمة، قيل: اسمه قيس بن عبيد، قاله ابن سعد، وقال ابن عبد البر: لا يوقف له على اسم صحيح، هو صحابي شهد الخندق، ومات بعد الستين، ويقال: إنه جاوز المائة.

قوله: في بعض أسفاره.

قال الحافظ: لم أقف على تعينه. <sup>(٢)</sup>

قوله: فأرسل رسوله.

هو زيد بن حارثة، روى ذلك الحارث بن أبي أسامة في «مسنده»، قاله الحافظ.

(١) أخرجه البخاري برقم (٣٠٠٥)، ومسلم برقم (٢١١٥).

(٢) انظر شرح الحديث (٣٠٠٥) من «فتح الباري».

**قوله:** «أَنْ لَا يَقِينٌ».

بالمثنية التحتية والكاف المفتوحتين، و«قلادة»: مرفوع على أنه فاعل.

**والوَتَرُ:** بفتحتين واحد أوتار القوس، وكان أهل الجاهلية إذا أخلوْتَ الوتر أبدلواه بغيره، وقلدوا به الدواب؛ اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين.

**قوله:** «أَوْ قَلَادَة إِلَّا قُطِعَتْ».

معناه: أنَّ الراوي شك هل قال شيخه: قلادة من وتر، أو قال: قلادة. وأطلق ولم يقيده؟ ويفيد الأول ما رُوي عن مالك أنه سُئل عن القلادة؟ فقال: ما سمعت بكرامتها إلا في الوتر. ولأبي داود<sup>(١)</sup>: (ولا قلادة) بغير شك.

**قال البغوي في «شرح السنة»:** تأول مالك أمره عليه الصلاة والسلام بقطع القلائد على أنه من أجل العين؛ وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الأوتار والتمائم، والقلائد، ويعلقون عليها العوذ، يظنون أنها تعصّمهم من الآفات، فنهىهم النبي ﷺ عنها، وأعلمهم أنها لا ترد من أمر الله شيئاً.<sup>(٢)</sup>

**وقال أبو عبيد [القاسم بن سلام]**<sup>(٣)</sup>: كانوا يُقلدون الإبل الأوتار؛ لئلا تصيبها العين، فأمرهم النبي ﷺ بإزالتها؛ إعلاماً لهم بأن الأوتار لا ترد شيئاً<sup>(٤)</sup>، وكذا قال ابن الجوزي<sup>(٥)</sup>، وغيره.

**قال الحافظ:** ويفيد حديث عقبة بن عامر رفعه: «من تعلق تميمة؛ فلا أتم الله له»

(١) في «السنن» (٢٥٥٢)، بإسناد صحيح.

(٢) انتهى من «شرح السنة» (١١ / ٢٧).

(٣) ساقط من [ب].

(٤) انتهى من «غريب الحديث» (٢ / ٢).

(٥) كما في «غريب الحديث» (٤٥١ / ٤٥٢-٤٥٣).

(١) رواه أبو داود <sup>رضي الله عنه</sup>، وهي ما علق من القلائد خشية العين ونحو ذلك. انتهى.

قال المصنف <sup>رحمه الله</sup>: وعن ابن مسعود <sup>رضي الله عنه</sup>، قال: سمعت رسول الله <sup>صلوات الله عليه وسلم</sup> يقول: «إن الرُّقَىٰ، والثَّمَائِمِ، والتوْلَةَ شِرْكٌ». رواه أحمد وأبو داود.

ش / وفيه قصة، ولفظ أبي داود: عن زينب امرأة عبد الله بن مسعود، أنَّ عبد الله رأى في عنقي خيطاً، فقال: ما هذا؟ قلت: خيط رُقَىٰ لي فيه. قالت: فأخذته، ثم قطعه، ثم قال: أنت آل عبد الله لاغنياء عن الشرك، سمعت رسول الله <sup>صلوات الله عليه وسلم</sup> يقول: «إن الرُّقَىٰ والثَّمَائِمِ والتوْلَةَ شِرْكٌ»، فقلت: لقد كانت عيني تقدُّف و كنت اختلف إلى فلان اليهودي، فإذا رقى سكت. فقال عبد الله: إنما ذلك عمل الشيطان، كان ينخسها بيده، فإذا رقى كفَّ عنها، إنما كان يكفيك أن تقولي كما كان رسول الله <sup>صلوات الله عليه وسلم</sup> يقول: «أذهب البأس رب الناس، واشف أنت الشافي، لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقماً»، ورواه ابن ماجه، وابن حبان، والحاكم وقال: صحيح.

(١) تقدم تخريرجه في الباب السابق.

(٢) من «الفتح» (٣٠٠٥).

(٣) أخرجه أحمد (٣٦١٥)، وأبو داود (٣٨٨٣)، وابن ماجه (٣٥٣٠)، وفي سنته: ابن أخي زينب الثقافية، مجهول لا يُعرف، وعند ابن ماجه: (ابن أخت زينب)، ووُقع في رواية عند الحاكم (٤١٧-٤١٨) بدل (ابن أخي زينب): (عبد الله بن عتبة بن مسعود)، ولكن في الإسناد إليه: محمد بن سلمة الكوفي، وهو مجهول، وتصحُّف في المطبوع إلى (محمد بن مسلم)، والتوصيب من «إتحاف المهرة» (٥٥١/١٠).

\* ورواه ابن حبان (٦٠٩٠)، والطبراني (١٠/٢٦٢) مرسلاً، وانظر بيان اختلاف الطرق في «السلسلة الصحيحة» رقم (ص ٢٩٧٢)، وله إسناد آخر عند الحاكم (٤/٢١٧) دون الزيادة: «فقلت: لقد كانت عيني تقدُّف، وكنت أختلف...». إلخ، ورجال إسناده محتاج بهم؛ إلا أحمد بن مهران؛ فله ترجمة في «أخبار أصبهان» وفي «لسان الميزان» ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً؛ فالحديث حسنٌ بالطريقين إلى قوله: «إن الرُّقَىٰ، والثَّمَائِمِ، والتوْلَةَ شِرْكٌ». وأما آخر الحديث: «أذهب البأس رب الناس، واشف...». الحديث، فهو صحيح له شاهد في البخاري (٥٧٤٣)، ومسلم (٢١٩١) عن عائشة <sup>رضي الله عنها</sup>، وفي البخاري (٥٧٤٢) عن أنس <sup>رضي الله عنه</sup>.

وأقره الذهبي.

**قوله:** «إِنَّ الرُّقَى».

قال المصنف رحمه الله: الرُّقَى هي التي تُسمى العَزَائِم<sup>(١)</sup>، وخص منه الدليل ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم من العين والhma.

ش/ يشير إلى أنَّ الرُّقَى الموصوفة بكونها شرگا هي التي يُستعان فيها بغير الله، وأما إذا لم يذكر فيها إلا أسماء الله، وصفاته، وأياته، والمأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم؛ فهذا حسن جائز، أو مستحب.

**قوله:** فقد رخص فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم من العين والhma.

كما تقدم ذلك في باب من حق التوحيد، [وكذا]<sup>(٢)</sup> رَخْصَ في الرُّقَى من [غيرها]<sup>(٣)</sup> كما في «صحيح مسلم» عن عوف بن مالك [قال]<sup>(٤)</sup>: كُنَّا نرقى في الجاهلية، فقلنا: يا رسول الله، كيف ترى في ذلك؟ فقال: «اعرضوا على رقام، لا بأس بِالرُّقَى ما لم [تكن شرگا]<sup>(٥)</sup>»، وفي الباب أحاديث كثيرة.

قال الخطابي: وكان الله قد رَقَى وَرُقِيَ، وأمر بها وأجازها، فإذا كانت بالقرآن وبأسماء الله تعالى؛ فهي مباحة، أو مأمور بها، وإنما جاءت الكراهة والمنع فيما كان منها

(١) سميت (العزائم) من عزم يعزم عزيمة، وهو المفرد لـ(عزائم)، قيل: لأنَّه يعزم بها على الجن عدم أذيتها. وقيل: إنها سبب عظيم جداً لرفع المرض؛ فسميت عزيمة لذلك. والرقية: بمعنى العوذة، والتوعيد. «معجم المصطلحات والألفاظ» (٢/١٧٢-).

(٢) في [أ]: وكذلك.

(٣) في [ب]: غيرها.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) في [أ]: يكن فيه شرك.

(٦) أخرجه مسلم برقم (٢٢٠٠).

بغير لسان [العرب]<sup>(١)</sup> ؛ فإنه ربما كان كفراً، أو قوله يدخله الشرك.<sup>(٢)</sup>

[قلت]<sup>(٣)</sup> : من ذلك ما كان على مذاهب الجاهلية التي يتعاطونها، وأنها تدفع عنهم الآفات، ويعتقدون أن ذلك من قبيل الجن ومعوتهم، [وبنحو هذا ذكر الخطابي]<sup>(٤)</sup> .

وقال شيخ الإسلام: كل اسم مجهول؛ فليس لأحدٍ أن يرقى به، فضلاً أن يدعوه، ولو عرف معناه؛ لأنَّه يكره الدعاء بغير العربية، وإنما يرخص لمن لا يحسن العربية، فاما جعل الألفاظ الأعمجية شعاراً؛ فليس من دين الإسلام.<sup>(٥)</sup>

وقال السيوطي: قد أجمع العلماء على جواز الرُّوْقَى عند اجتماع ثلاث شروط: أن يكون بكلام الله، أو بأسمائه وصفاته، وباللسان العربي وبما يعرف معناه، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها، بل بتقدير الله تعالى.<sup>(٦)</sup>

**قوله: «والتمائم».**

قال المصنف حَمَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: التمائيم: شيءٌ يُعلَّقُ على الأولاد من العين.

ش/ وقال الخلخالي<sup>(٧)</sup> : التمائيم جمع تميمة، وهي ما يُعلَّقُ بأعناق الصبيان من خرزاتٍ، وعظامٍ لدفع العين<sup>(٨)</sup> ، وهذا منهٌ عنه؛ لأنَّه لا دافع إلَّا الله، ولا يطلب دفع

(١) ساقط من [أ].

(٢) انتهى من «معالم السنن» (٤ / ٢٠٩) بمعناه، ونقله بلفظه النwoي حَمَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في «شرح مسلم» رقم (٢٢٠).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(٥) انظر بعض هذا النص في «مجموع الفتاوى» (٢٤ / ٢٨٣).

(٦) هذا من كلام الحافظ حَمَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما في «الفتح» (٥٧٣٥).

(٧) هو محمد بن مظفر الخطيبي المتوفى سنة (٧٤٥هـ) تقريباً، وله بعض المصنفات منها: «شرح المصايح»، انظر: «الدرر الكامنة» رقم (٤٦٩٨).

(٨) وسميت تميمة؛ لأنَّهم كانوا يعتقدون في الجاهلية أنَّ فيها تمام الشفاء، وأنَّ من فعل ذلك فقد تم =

المؤذيات إِلَّا بِاللَّهِ، [وَبِأَسْمَائِهِ]<sup>(١)</sup>، وصفاته.

قال المصنف: لكن إذا كان المُعْلَقَ من القرآن، فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه، ويجعله من المنهي عنه، منهم: ابن مسعود.

ش/ اعلم أنَّ العلماء من الصحابة والتابعين فمن بعدهم اختلفوا في جواز تعليق التمام التي من القرآن، وأسماء الله وصفاته:

**فقالت طائفة:** يجوز ذلك. وهو قول عبد الله بن عمرو بن العاص، وهو ظاهر ما رُوي عن عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْفُسَهَا<sup>(٢)</sup>، وبه قال أبو جعفر الباقر، وأحمد في رواية، وحملوا الحديث على التمام التي فيها شرك.

**وقالت طائفة لا يجوز ذلك.** وبه قال ابن مسعود، وابن عباس، وهو ظاهر قول حذيفة، وعقبة بن عامر، وابن عكيم<sup>(٣)</sup>، وبه قال جماعة من التابعين، منهم أصحاب ابن

= شفاؤه، وحصل على دوائه المطلوب. «معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية» (١/٤٩١).

(١) في [أ]: وأسمائه.

(٢) أثر عبد الله بن عمرو بن العاص أخرجه أحمد (٢/١٨١)، وفيه عن عائشة ابن إسحاق؛ فهو ضعيف. وأثر عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْفُسَهَا أخرى أخرجه الحاكم (٤/٢١٧) والبيهقي (٩/٣٥٠) بسنده صحيح، أنها قالت: «التميمة ما علقت قبل البلاء لا بعده»، وقولها هذا ليس بصريح في جواز تعليق التمام التي من القرآن، وإنما هي فسرت معنى التميمة التي جاءت في الأحاديث، ولا يفهم منه جواز تعليقها بعد وقوع البلاء.

(٣) قول ابن مسعود صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْفُسَهَا أخرجه ابن أبي شيبة (٧/٣٧١) وابن بطة في «الإبانة» (١٤١٩/١٤٢٦) والخلال في «السنة» (٨٩٢)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٥/٢٦٨) من طريقه كيع كمال في «الآداب» إبراهيم بن المهاجر فيه ضعف. وأثر ابن عباس لم نجده مسنداً، أخرجه وكيع كما في «الآداب الشرعية» لابن مفلح (٣/٨١)، ولم يذكر إسناده. وظاهر قول حذيفة استنبطوه من فعله عند أن قطع الخطيط، وقال: لو متَّ وهو عليك ما صليت عليك. جاء في بعض الروايات أنه رُقي له فيه. وقد تقدم الكلام على الأثر، وليس في الطريقين ذكر الرقية، وليس مقيداً بأنها من القرآن، ولكن جاء التقييد بالقرآن عند وكيع كما في «الآداب الشرعية» لابن مفلح، ولم يذكر له سندًا. انظر: «المصنف» (٧/٣٧٣)، «الآداب الشرعية» (٣/٨١)، وأما أثر عقبة بن عامر؛ فآخرجه ابن أبي شيبة (٧/٣٧٣)=

مسعود، وأحمد في رواية اختارها كثيرون من أصحابه، وجزم بها المتأخرون، واحتجوا بهذا الحديث وما في معناه.

**قلت:** هذا هو الصحيح؛ لوجوه ثلاثة تظهر للمتأمل:

**الأول:** عموم النهي، ولا مُخْصَص للعموم.

**الثاني:** سُدُّ الذريعة؛ فإنه يُفضي إلى تعليق ما ليس كذلك.

**الثالث:** أنه إذا عُلِقَ؛ فلابد أن يمتهنه المُعْلَق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء، ونحو ذلك.

وتتأمل هذه الأحاديث وما كان عليه السلف [رضي الله تعالى عنهم]<sup>(١)</sup> يتبعين لك [بذلك]<sup>(٢)</sup> غربة الإسلام، خصوصاً إنْ عرفت عظيم ما وقع فيه الكثير بعد القرون المفضلة، من تعظيم القبور، واتخاذ المساجد عليها، والإقبال إليها بالقلب والوجه، وصرف جُل الدعوات، والرغبات، والرهبات، وأنواع العبادات التي هي حُقُّ الله تعالى إليها من دونه، كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ إِنْ فَعَلْتَ فِيْكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ \* وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا

= بإسناد صحيح، وأثر ابن عُكيم سيأتي ضمن حديث المرفوع، وعلى هذا لم يوجد من الصحابة من صرَّح بالجواز، وأما أثر عائشة رضي الله عنها فمحتمل، وأثر عبد الله ابن عمرو بن العاص فيه عنعنة ابن إسحاق.

**والراجح عدم الجواز؛ لأنَّه من البدع والمحدثات، ومن العلماء من يعتبره شركاً أصغر؛ لأنَّه يؤدي إلى الشرك الأكبر، والذِّي يظهر أنه من البدع، وعلى حسب عقيدة الشخص، فإذا أصبح في قلبه تعلقاً بهذه التسمية لا بالقرآن، ولا بالأدعية التي فيه؛ فيكون فيه شيء من الشرك، وإذا بلغ به الحال أن يعتقد أنَّ التعليق بنفسه هو الذي ينفع ويضر، ووصل إلى الشرك الأكبر.**

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

رَأَدَ لِعَصْلِيهِ يُصَبِّبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ» [يونس: ١٠٦-١٠٧]، ونظائرها في القرآن أكثر من أن تحصر.

قوله: «التولة شرك».

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: والتولة: شيءٌ يصنعونه يزعمون أنه يحب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.

ش / وبهذا فسرها ابن مسعود راوي الحديث كما في «صحيف ابن حبان» و«الحاكم»، قالوا: يا أبا عبد الرحمن، هذه الرُّفَقَى والتمائم قد عرفناها، فما التولة؟ قال: شيءٌ يصنعه النساء يتحببن به إلى أزواجهن.<sup>(١)</sup>

قال الحافظ: التولة: -بكسر المثناة وفتح الواو واللام مخففاً- شيءٌ كانت المرأة تجلب به محبة زوجها، وهو ضرب من السحر، والله أعلم.<sup>(٢)</sup>

وكان من الشرك؛ لِمَا يُرِدُ به من دفع المضار، وجلب المنافع من غير الله تعالى.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وعن عبدالله بن عكيم مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئاً وُكِلَ إِلَيْهِ» رواه أحمد والترمذى.

ش / ورواه أبو داود، والحاكم.<sup>(٣)</sup>

(١) هذا التفسير جاء ضمن الحديث المتقدم عند ابن حبان (٦٠٩٠)، والحاكم (٤١٨/٤)، واللفظ لابن حبان، وهو ضعيف بسبب ابن أخي زينب الثقة، وهو مجھول لا يعرف، وقد سقط هذا الرجل من إسناد ابن حبان، وسمى في رواية الحاكم (عبدالله بن عتبة بن مسعود)، وهو وهم من بعض الرواية كما نقدم، والمحفوظ أنه من رواية ابن أخي زينب الثقة، والله أعلم.

(٢) انظر: الفتح (٥٧٣٥).

(٣) ضعيف. أخرجه أحمد (٤/٣١٠)، والترمذى (٤/٢٠٧٢)، والحاكم (٤/٢١٦)، من طريق: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى يرويه عن أخيه عيسى بن عبد الرحمن عن عبدالله بن عكيم، عن النبي ﷺ =

وعبد الله بن عكيم هو بضم المهملة مصغرًا، ويُكْنَى أبا عبد الجهني الكوفي.

**قال البخاري:** أدرك زمان النبي ﷺ، ولا يُعرف له سماع صحيح. وكذا قال أبو حاتم.

**قال الخطيب:** سكن الكوفة، وقدم المدائن في حياة حذيفة، وكان ثقةً.

وذكر ابن سعد عن غيره أنه مات في ولاية الحجاج.

**قوله:** «وَمَنْ تَعْلَقَ شَيْئاً وَكُلَّ إِلَيْهِ».

التعلق يكون بالقلب، ويكون بالفعل، ويكون بهما.

«وَكُلَّ إِلَيْهِ»، أي: وكله الله إلى ذلك الشيء الذي تعلقه، فمن تعلق بالله، وأنزل حواجه به، والتجأ إليه، وفرض أمره [كله]<sup>(١)</sup> إليه، كفاه، وقرب إليه كل بعيد، ويسّر له

= فعيسى لم يلق عبدالله بن عكيم كما قال ابن قانع عقب هذا الحديث من «معجم الصحابة» (١١٧/٢)، ومحمد ابن عبد الرحمن ضعيف لسوء حفظه، وعبد الله بن عكيم لم يسمع من النبي ﷺ، فهذه ثلاثة علل.

﴿وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ مَرَاسِيلِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ أَخْرَجَهُ ابْنُ وَهْبٍ فِي «جَامِعَهُ» (٦٧٤)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «الْكَبِيرِيِّ» (٩/٣٥١) يَأْسِنَدُ صَحِيفَةَ عَنْ جَرِيرِ بْنِ حَازِمٍ، عَنِ الْحَسَنِ. وَلَكِنَّ مَرَاسِيلَ الْحَسَنِ مِنْ أَضْعَافِ الْمَرَاسِيلِ﴾.

﴿وَجَاءَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ وَمِنْهُ، وَهُوَ غَيْرُ مَحْفُوظٍ أَخْرَجَهُ النَّسَائِيُّ (٧/١١٢) مِنْ طَرِيقِ: عَبَادُ ابْنِ مَيسِرَةَ الْمَنْقَرِيِّ، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ وَمِنْهُ، وَعَبَادُ ضَعِيفٍ، وَالْحَسَنُ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِي هَرِيرَةَ، وَعَبَادُ قَدْ خَالَفَهُ جَرِيرَ بْنَ حَازِمٍ كَمَا تَقَدَّمَ، فَرَوَاهُ مَرْسَلاً، وَالصَّحِيفَةُ أَنَّهُ مِنْ مَرَاسِيلِ الْحَسَنِ﴾.

**فالراجح** في الحديث أنه ضعيف، لكن من حيث المعنى يدل عليه القرآن والسنة، كقوله تعالى: «وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ» [الطلاق: ٣٢]، وحديث: «من تعلق ثمينة؛ فقد أشرك»، والمشرك يخذلك الله، ولا ينصره.

**تنبيه:** حديث ابن عكيم لم يخرجه أبو داود كما في «تحفة الأشراف» (٦٦٤٣).

(١) ساقط من [ب].

كل عسير، ومن تعلق بغيره أو سكن إلى رأيه وعقله ودوائه وتمائمه، ونحو ذلك؛ وكله الله إلى ذلك، وخذله، وهذا معروف بالنصوص والتجارب، قال الله تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ [الطلاق: ٣].

**وقال الإمام أحمد:** حدثنا [هاشم]<sup>(١)</sup> بن القاسم، حدثنا أبو سعيد المؤدب، حدثنا من سمع عطاء الخرساني، قال: لقيت وهب بن منه و هو يطوف بالبيت، فقلت: حَدَّثْنِي حديثاً أحفظه عنك في مقامي هذا وأوجز. قال: نعم، أوحى الله [تبارك]<sup>(٢)</sup> تعالى إلى داود: يا داود، أَمَا وَعَزَّتِي وَعَظَمْتِي، لا يعتصم بي عبدٌ من [عبدادي]<sup>(٣)</sup> دون خلقي أعرف ذلك من نيته فتكيده السموات السبع ومن فيهن، والأرضون السبع ومن فيهن، إلا جعلت له من بينهن مخرجاً، أَمَا وَعَزَّتِي وَعَظَمْتِي، لا يعتصم عبدٌ من [عبدادي]<sup>(٤)</sup> بمخلوق دوني أعرف ذلك من نيته إلا قطعت أسباب السماء من يده، وأسخت الأرض من تحت قدميه، ثم لا أبالي بأي [أوديتها]<sup>(٥)</sup> هلك.

(١) في المخطوطتين [هشام]، والذي أثبتناه هو الصواب كما في كتب التراجم.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: عبيدي.

(٤) في [أ]: عبيدي.

(٥) في [أ]: وادٍ.

(٦) لم أجده في «الزهد» لأحمد، وقد قال الحافظ حَدَّثَنَا في مقدمة «تعجيل المنفعة» في الزهد: كتاب كبير يكون في قدر ثلث المسند.

**قلت:** فهذا يدل على أنَّ المطبوع إنما هو قطعة منه، والأثر المذكور إسناده ضعيف؛ لأنَّ الراوي عن عطاء الخراساني رجلٌ مبهم، ويحتمل أن يكون هذا المبهم هو فرج بن فضالة الحمصي، فقد أخرج الأثر أبو نعيم في «الحلية» (٤ / ٢٥-٢٦)، من طريق: سعيد بن سليمان الواسطي، عن فرج بن فضالة، عن عطاء الخراساني به، وفرج بن فضالة الحمصي ضعيف كما في ترجمته من «الذهبي»، وقد جاء هذا الأثر مرفوعاً من قول رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أخرجه تمام في «فوائد» (١٧٠٠)، والدليلي في «مسند الفردوس» (٤٩٥)، من حديث كعب بن مالك، وفي إسناده: يوسف بن السفر، وهو متروك.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ أَكْبَرُ: وروى [الإمام]<sup>(١)</sup> أحمد عن رُويفع، قال: قال لي رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ: «يا رُويفع، لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ، فَأَخْبِرِ النَّاسَ: أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحِيَتِهِ، أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرَأَ، أَوْ اسْتَنْجَى بِرَجِيعٍ دَابَّةً أَوْ عَظِيمٍ؛ فَإِنَّ مُحَمَّداً بَرِيءٌ مِّنْهُ».

ش/ الحديث رواه الإمام أحمد عن يحيى بن إسحاق، والحسن بن موسى الأشيب، كلاهما عن ابن لهيعة، وفيه قصة اختصرها المصنف، وهذا لفظ الحسن: حدثنا ابن لهيعة، حدثنا عياش بن عباس، عن شِيَّمَ بن بَيْتَانَ، قال: حدثنا رويفع بن ثابت، قال: كان أحدهما في زمان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ يأخذ جمل أخيه على أن يعطيه النصف مما يغنم وله النصف، حتى إنَّ أحدهما [ليصير]<sup>(٢)</sup> له النصل والريش، ولآخر القدح، ثم قال لي رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ: «يا رويفع،...»<sup>(٣)</sup>، الحديث.

ثم رواه أحمد عن يحيى بن غيلان، حدثني المفضل، حدثنا عياش بن عباس، أن شيم ابن بيتان أخبره أنه سمع شبيان القباني...، الحديث.

وابن لهيعة فيه مقال، وفي الإسناد الثاني شبيان القباني، قيل فيه: مجهول، وبقية رجالهما ثقات.<sup>(٤)</sup>

= قال السيوطي وَهُوَ اللَّهُ أَكْبَرُ في «الدر المنشور»: وأخرج الحكيم الترمذى عن الزهرى قال: أوحى الله إلى داود...، فذكر نحوه.

قلت: ومثل هذا النقل لا يعتمد فيه على كلام وهب، والزهرى، وإن ثبت إليهما.

(١) زيادة من المخطوطة.

(٢) في «المسنن»: ليطير.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) صحيح. الطريق الأولى: أخر جها أحمد (٤/١٠٨)، وفي إسناده: ابن لهيعة، ولكنه قد توبع، فقد تابعه: حبيبة بن شريح عند النسائي (٨/١٣٥-١٣٦)، وابن الأثير في «أسد الغابة» (٢٩٨/٢)، والطحاوى في «شرح المعانى» (١/١٢٣)؛ وعليه فالإسناد صحيح. والطريق الثانية: أخر جها أحمد =

[قوله]: «لعل الحياة ستطول بك».<sup>(١)</sup>

فيه علم من أعلام النبوة؛ فإنَّ رويفعاً طالت حياته إلى سنة ست وخمسين، فمات ببرقة من أعمال مصر أميراً عليها، وهو من الأنصار، وقيل: مات سنة ثلاثة وثلاثين وخمسين.

قوله: «فأخبر الناس».

[دليل]<sup>(٢)</sup> على وجوب إخبار الناس، وليس هذا مُختصاً برويفع، بل كل من كان عنده علم ليس عند غيره مما يحتاج إليه الناس؛ وجب إعلامهم به؛ فإنَّ اشتراك هو وغيره في علم ذلك؛ فالتبليغ فرض كفاية، قاله أبو زرعة<sup>(٣)</sup> في «شرح سنن أبي داود».

قوله: «أنَّ من عقد لحيته».

بكسر اللام لا غير، والجمع (لُحَّى) بالكسر والضم، قاله الجوهري.

قال الخطابي: أمَّا نهيء عن عقد اللحية فيفسر على وجهين:

أحدهما: ما كانوا يفعلونه في الحرب، كانوا يعقدون لحاهما؛ وذلك من زينة بعض

= (٤/١٠٩)، وأخرجها أيضاً أبو داود (٣٦)، والطبراني (٤٤٩١)، والبزار (٢٣١٧)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٢١٩٦)، والبغوي (٢٦٨٠)، والبيهقي (١١٠)، من طريق عن المفضل ابن فضالة به، وفي إسناده: شيبان بن أمية القتباني، وهو مجھول الحال.

قتل: وهذا لا يضر؛ فالحديث صحيح بالطريق الأولى، وشيم بن بيتان قد صرَّح بسماعه الحديث من رويفع، فيكون الإسناد الثاني من المزيد في متصل الأسانيد، ويصح الحديث والحمد لله.

(١) شرح هذه العبارة متأخر في النسختين عن قوله: «فأخبر الناس»، وقدمناه مراعاة لترتيب الحديث.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) هو: أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين، المعروف بابن العراقي الملقب بـ(ولي الدين)، تُوْفَّيَ سنة (٨٢٦)، قال السخاوي رَحْمَةُ اللهِ: وَشَرَحَ «السنن» لأبي داود، كتب منه إلى أثناء سجود السهو سبع مجلدات سوى قطعة من الحج، ومن الصيام أطال فيه النفس، وهو من أوائل تصنيفه، لم يكمله، ولم يهذبه. انتهى المراد، وانظر: «الضوء اللامع» للسخاوي (١/٣٣٦-٣٤٤).

الأعاجم، يفتلوها ويعقدونها. قال أبو السعادات: تكبراً وعجبًا.

ثانيهما: أنَّ معناه معالجة الشعر؛ ليتعقد ويتجعد، وذلك من فعل أهل التأنيث.<sup>(١)</sup>

قال أبو زرعة بن العراقي: والأولى حمله على عقد اللحية في الصلاة كما دلت عليه رواية محمد بن الربيع، وفيه: «أنَّ من عقد لحيته في الصلاة».<sup>(٢)</sup>

قلت: وهذه الرواية لا تدل على تخصيصه في الصلاة، بل تدل على أن فعله في الصلاة أشد من فعله خارجها.

**قوله:** «أو تقلد وترًا».

أي: جعله قلادةً في عنقه، أو عنق دابته.

وفي رواية محمد بن الربيع: «أو تقلد وترًا» يريد تميمة.<sup>(٣)</sup>

إذا كان هذا فيما تقلد وترًا، فكيف بمن تعلق بالأموات، وسائلهم قضاء الحاجات، وتفریج الکربـات [وما يترب على ذلك من العبادة التي لا يستحقها إلا رب الأرض والسماءات]<sup>(٤)</sup> الذي جاء النهي عنه، وتغليظه في الآيات المحكمات؟

**قوله:** «أو استنجـى برجـع دـابة أو عـظم؛ فإنـَّ مـحمدـاً بـريـء مـنهـ».

قال النووي: أي بريء من فعله.

وهذا خلاف الظاهر، والنويـيـ كثـيرـاـ ما يتأـولـ الأـحادـيـثـ بـصـرـفـهاـ عـنـ ظـاهـرـهاـ،ـ فيـغـفـرـ

(١) انتهى من «معالم السنن» (١/٢٤).

(٢) ذكر روایته السیوطی وَخَلَقَهُ اللَّهُ في «شرح سنن النسائي» (٨/١٣٦)، ولم يذكر إسناده، ومحمد بن الربيع هو العجـيزـيـ،ـ والـروـاـيـةـ المـذـكـورـةـ فـيـ كـتـابـهـ:ـ «ـمـنـ دـخـلـ مـصـرـ مـنـ الصـحـابـةـ كـمـاـ ذـكـرـ السـيـوطـيـ»ـ.

(٣) ذكر ذلك السیوطـيـ فـيـ «ـشـرـحـ النـسـائـيـ»ـ (٨/١٣٦).

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

<sup>(١)</sup> الله تعالى له، [بإ] هو بريء من الفاعل و فعله.

وفي «صحيح مسلم» عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «لا تستنحو بالروث ولا العظام؛ فإن زاد إخوانكم من الجن».<sup>(٢)</sup>

وعليه: فلا يجزي الاستنقاء بهما<sup>(٣)</sup> كما هو ظاهر مذهب أحمد؛ لما روى ابن خزيمة، والدارقطني عن أبي هريرة، أنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَا أَنْ يُسْتَنْجِي بِعَظِيمٍ، أو روث، وقال: «إِنَّهَا لَا يَطْهَرُهَا».<sup>(٤)</sup>

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) آخر جه مسلم برقم (٤٥٠)، وقد أعلمه الدارقطني في «التبغ» بأنَّ اللفظ المذكور الراجح فيه بأنه من مراسيل الشعبي، وأدرج في المرفوع، وقد ذكره الترمذى مفصولاً عن الموصول، وجعله مرسلًا كما في «الستن» (٣٢٥٨).

**قلتُ:** وإن كان الراجح فيه الإرسال؛ فهو صحيح بشهاده عن أبي هريرة رضي الله عنه، في «البخاري» (٣٨٦٠)، وفيه: قال أبو هريرة: فقلت: ما بال العظم والروثة؟ قال: «هما من طعام الجن، وإنه أثاني وفدهن نصبيين، ونعم الجن، فسألوني الزاد، فدعوت الله أن لا يمروا بعظيم، ولا بروثة إلا وجدوا عليها طعاماً».

(٣) أما من حيث الإجزاء فالصحيح أنه إذا حصل الإنقاء أجزأ، وهو اختيار شيخ الإسلام رحمه الله، وأما من حيث الجواز فلا يجوز ذلك؛ للنهي عنه، والله أعلم.

(٤) آخرجه الدارقطني (٥٦/١)، من طريق: يعقوب بن حميد بن كاسب، عن سلمة بن رجاء، عن الحسن ابن فرات القزار، عن أبيه، عن أبي حازم الأشجعي، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وهذا إسناد ضعيف؛ لضعف يعقوب، وسلمة بن رجاء، وأما الحسن بن الفرات فهو مختلف فيه، وحديثه يحتمل التحسين، والحديث صحيح بدون قوله: «فإنها لا يظهران»، يشهد له حديث أبي هريرة، وابن مسعود المقدمان، وحديث سلمان عند مسلم (٢٦٢)، وحديث جابر أيضاً عند مسلم (٢٦٣).

**قتنييّه:** الحديث لم يخرجه ابن خزيمة، ولم يعزه إليه ابن حجر في «إتحاف المهرة» (١٨٨١٣).

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وعن سعيد بن جُبَير، قال: مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةً مِنْ إِنْسَانٍ، كَانَ كَعِدْلٍ رَقَبَةً. رواه وكيع.<sup>(١)</sup>

ش / هذا عند أهل العلم له حكم الرفع؛ لأن مثل ذلك لا يقال بالرأي،<sup>(٢)</sup> ويكون هذا مرسلًا؛<sup>(٣)</sup> لأن سعيدًا تابعيًّا.

وفيه: فضل قطع التمام؛ لأنها شركٌ.

ووكيع هو ابن الجراح بن وكيع الكوفي، ثقة، إمام، صاحبُ تصانيف، منها: «الجامع» وغيره، روى عنه الإمام أحمد وطبقته، مات سنة سبع وتسعين ومائة.

(١) كتاب وكيع غير موجود، لكن أخرجه ابن أبي شيبة (٣٧٥/٧)، وفيه: ليث بن أبي سليم، وهو ضعيفٌ مختلط، والله أعلم بطريق وكيع.

(٢) قول سعيد بن جبیر له حظٌ من الاجتهاد، فقوله: (كان كعدل رقبة)؛ لأنه أنقذ إنساناً من الشرك، فكأنه أعتقد من النار، فيحتمل أنه أراد هذا المعنى، فهو إذن له محل من الاجتهاد، وليس له حكم الرفع؛ فإنه يقال بالرأي.

(٣) الظاهر أنه لا يصل إلى حد الإرسال؛ لكونه ليس له حكم الرفع، وأما إذا قال التابعي: (من السنة كذا) هل له حكم الرفع؟ فيه خلافٌ بين المحدثين، والصحيح أنه ليس له حكم الرفع، وهو ترجيح الألباني وَهُوَ اللَّهُ؛ فإنَّ التابعي قد يقصد بقوله ذلك أنَّ هذا هو الراجح، كما يقوله كثير من العلماء.

مسألة: هل تُشرع القراءة في الماء لقصد الرقية، وما الدليل على ذلك؟

من حيث السنة: الرقية تكون بالنفث كما فعل النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والقراءة في الماء جماعةٌ من العلماء يجيزون ذلك، ومنهم: شيخ الإسلام، وابن باز، وغيرهما، وقالوا: يدخل في عموم الحديث: «اعرضوا على رقاقم، لا يأس بالرُّقْيَ مَا لم تكن شرَّاكاً»، وهذا ليس بشرك. والأفضل تركه؛ لعدم ثبوته في السنة، وخير الهدي هديه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ومن فعل لا ينكر عليه؛ لعموم الحديث.

قال المصنف حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ: وَلَهُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: كَانُوا يَكْرَهُونَ التَّمَائِمَ كُلَّهَا، مِنَ الْقُرْآنِ  
وَغَيْرِ الْقُرْآنِ.<sup>(١)</sup>

ش/ إبراهيم: هو الإمام إبراهيم بن يزيد النخعي الكوفي، يُكْتَبُ أبا عمران، ثقة من  
كبار الفقهاء.

**قال المزّي:** دخل على عائشة ولم يثبت له سمع منها، مات سنة ست وتسعين وله  
خمسون سنة أو نحوها.

**قوله:** كانوا يكرهون التمائيم... إلى آخره.

مُرَادُهُ [بِذَلِكَ]<sup>(٢)</sup> أَصْحَابُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ كَعْلَقْمَةُ، وَالْأَسْوَدُ، وَأَبْيَ وَائِلُ،  
وَالْحَارِثُ بْنُ سُوِيدٍ، وَعَبِيْدَةُ السَّلْمَانِيُّ، وَمَسْرُوقُ، وَالرَّبِيعُ بْنُ خَثِيمٍ، وَسُوِيدُ بْنُ غَفَلَةَ  
وَغَيْرُهُمْ، وَهُوَ مِنْ سَادَاتِ الْتَّابِعِينَ، وَهَذِهِ الصِّيَغَةُ يَسْتَعْمِلُهَا إِبْرَاهِيمُ فِي حَكَايَةِ أَقْوَالِهِمْ  
كَمَا بَيْنَ ذَلِكَ الْحَفَاظُ كَالْعَرَاقِيُّ وَغَيْرُهُ.

(١) كتاب وكيع غير موجود، وهو عند ابن أبي شيبة (٣٧٤ / ٧)، من طريق: المغيرة بن مقسم، عن إبراهيم، والمغيرة ذكروا أنه يدلّس عن إبراهيم، وبعضهم يتجاوز في ذلك؛ لكونه من المكثرين عنه، فقد علق له البخاري بعض الآثار بصيغة الجزم، وقد نص أحد على أنه يدلّس عن إبراهيم. وبعض الآثار التي علقها البخاري لم توجد موصولة إلا عن المغيرة عنه، وعلى كل هو موضع اجتهاد، فمن تسامح لا يُنكر عليه.

(٢) ساقط من [أ].

فيه مسائل :

الأولى: تفسير الرقبى والتمائم.

الثانية: تفسير التولة.

الثالثة: أن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء.

الرابعة: أن الرقية بالكلام الحق من العين والحملة ليس من ذلك.

الخامسة: أن التمييم إذا كانت من القرآن فقد اختلف العلماء هل هي من ذلك، أم

لا؟

السادسة: أن تعليق الأوتار على الدواب عن العين من ذلك.

السابعة: الوعيد الشديد على من تعلق وترًا.

الثامنة: فضل ثواب من قطع تميمه من إنسان.

التاسعة: أن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف؛ لأن مراده أصحاب

عبد الله بن مسعود.

## ٨- بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا<sup>(١)</sup>

ش/ كـ(بَقِعَةٍ، وَقَبْرٍ) [وَنَحْوٍ] <sup>(٢)</sup> ذلك، أي: فهو مشرك.

قال المصنف رحمه الله: وَقُولُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿أَفَرَأَيْتُمُ الْلَّاتَ وَالْعُزَّىٰ وَمَنَّاَةَ التَّالِثَةَ الْأُخْرَى﴾ [النجم: ٢٠-١٩].

ش/ وكانت اللات لثقيف، والعزى لقرיש وبني كنانة، ومنا لبني هلال.

وقال ابن هشام: كانت لهذيل، وخزاعة.

فَأَمَّا الْلَّاتُ، فَقَرَأُوا الْجَمَهُورُ بِتَخْفِيفِ التاءِ، وَقَرَأُوا بْنُ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، وَابْنُ الزَّبِيرِ رضي الله عنهما، وَمُجَاهِدٌ، وَحَمِيدٌ، وَأَبُو صَالِحٍ، [وَرَوَيْسٌ، وَيَعْقُوبٌ] <sup>(٣)</sup> بِتَشْدِيدِ التاءِ.

(١) أصل البركة مأخوذه من الثبوت، واللزوم، ومنه قولهم: بَرَكَ الْبَعِيرُ. ومنه سميت البركة؛ لإقامة الماء فيها. وتطلق البركة أيضاً على النماء والزيادة، ومنه قوله تعالى: ﴿رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ﴾ [هود: ٧٣]، فقوله: (من تبرك بشجرة)، أي: طلب منها ثبوت الخير وزيادته. انظر: «الصحيح»، «السان العربي»، «معجم مقاييس اللغة».

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: وَرَوَيْسٌ عَنْ يَعْقُوبٍ.

(٤) أثر ابن عباس رضي الله عنهما يستفاد ذلك من تفسيره، وهو قوله: كان رجلاً يلتُ السويق للحجاج، ولم أجده عنه مسندًا صريحةً. أثر ابن الزبير لم نجد له مسندًا. أثر مجاهد سنته صحيح عند الطبرى [آية: ١٩] من سورة النجم. أثر رويس لم نجد له مسندًا. أثر يعقوب لم نجد له مسندًا. وقد ذكر هذه القراءات -إلا قراءة يعقوب- القرطبي في «تفسيره» [آية: ١٩] من سورة النجم، والجزري في كتابه «النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٩).

٨- بَابٌ مِنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرٍ أَوْ حَجَرٍ وَنَحْوِهِمَا

<sup>(١)</sup> فعلى الأولى: قال الأعمش: سَمَّوا اللات من (الإله)، والعُزَّى من (العزيز).

قال ابن جرير: وكانوا قد اشتقو أسمها من اسم الله تعالى، قالوا: اللات مؤنة منه، تعالى الله [عن قولهم]<sup>(٢)</sup> علواً كبيراً.  
قال، وكذا العزى من (العزيز).

وقال ابن كثير: اللات كانت صخرة بيضاء منقوشة عليها بيت بالطائف، له أستار وسدنة، وحوله فناء معظم عند أهل الطائف، وهم ثقيف ومن [تبعها]<sup>(٣)</sup>، يفتخرون به على من عداهم من أحياه العرب بعد قريش.

قال ابن هشام: فبعث رسول الله ﷺ المغيرة بن شعبة فهدمها، وحرقها بالنار.<sup>(٤)</sup>

وعلى الثانية: قال ابن عباس: كان رجلاً يُلْتَ السَّوِيقَ لِلْحَاجِ، فلما مات عكفوا على قبره، ذكره البخاري.<sup>(٥)</sup>

قال ابن عباس: كان يبيع السَّوِيقَ والسمن عند صخرة ويسلوه عليها، فلما مات ذلك الرجل عبدت ثقيف تلك الصخرة؛ إعظاماً لصاحب السويق.<sup>(٦)</sup>

وعن مجاهد نحوه، وقال: فلما مات عبدوه. رواه سعيد بن منصور<sup>(٧)</sup>، وكذا روى

(١) لم نجده عن الأعمش، وإنما جاء عن غيره، وسيأتي في الكتاب في الباب (٥٠).

(٢) في [ب]: عمما يقولون.

(٣) في [أ]: تابعها.

(٤) ابن هشام لم يستند في «السيرة»، إنما ذكره عن ابن إسحاق بدون إسناد.

(٥) في «صحيحه» برقم (٤٨٥٩)، دون قوله: «فلما مات...» إلخ. وأخرجه أيضاً ابن جرير في تفسير النجم [آية ١٩] بدون الزيادة.

(٦) لم أجده مسندًا، وقد ذكره القرطبي في «أحكام القرآن» بدون عزو.

(٧) رواه سعيد بن منصور كما في «الدر المنشور» (٣١ / ١٤)، والفاكهـي في «أخبار مكة» (٥ / ١٦٤)، ولم يذكر إسناده.

ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنهم عبدوه<sup>(١)</sup>، وبنحو هذا قال جماعة من أهل العلم.

قلت: لا منافاة بين القولين؛ فإنهم عبدوا الصخرة والقبر؛ تألهما وتعظيمها، وللمثل هذا **بنيت المشاهد والقباب [على القبور]**<sup>(٢)</sup>، واتخذت أوثاناً.

وفيه: بيان أنَّ أهْلَ الْجَاهْلِيَّةِ كَانُوا يَعْبُدُونَ الصَّالِحِينَ، وَالْأَصْنَامَ، [وَالْأُوثَانَ].<sup>(٣)</sup>

وأما العُزَّى فقال ابن جرير: كانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة بين مكة والطائف، كانت قريش يعظمونها كما قال أبو سفيان يوم أحد: لنا العزى ولا عزى لكم. فقال رسول الله ﷺ: «قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم».<sup>(٤)</sup>

وروى النسائي وابن مردويه عن أبي الطفيلي، قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة بعث خالد بن الوليد إلى نخلة وكانت بها العزى، وكانت على ثلاثة سمرات، فقطع السمرات، وهدم البيت الذي كان عليها، ثم أتى النبي ﷺ فأخبره، فقال: «ارجع؛ فإنك لم تصنع شيئاً»، فرجع خالد، فلما أبصرته السيدة أمعنوا في الجبل وهم يقولون: يا عزي، يا عزي. فأتاها خالد، فإذا امرأة عريانة، ناشرة شعرها، تحفن التراب على رأسها، فعممتها بالسيف [فقتلها]<sup>(٥)</sup>، ثم رجع إلى رسول الله ﷺ فأخبره، فقال: «تلك العزى».

(١) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «الفتح» (٤٨٥٩)، من طريق عمرو بن مالك، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس بلغه: «كان يلت السويق على الحجر، فلا يشرب منه أحد إلا سمن، عبدوه»، وهذا إسناد حسن إن صحَّ إلى عمرو بن مالك.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) أخرجه البخاري برقم (٣٠٣٩)، من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه.

(٥) في [أ]: حتى قتلها.

(٦) حسن. أخرجه النسائي في «الكبرى» (١١٥٤٧)، وأبو يعلى (٩٠٢)، وابن مردويه كما في «الدر المثور» (٣٠/١٤)، من طريق: محمد بن فضيل، ثنا الوليد بن جعيم، عن أبي الطفيلي به، وإسناده حسن، وقد حسن شيخنا الإمام الوادعي رضي الله عنه في «الصحيح المستند» برقم (٥٣٥).

قال أبو صالح: كانوا يعلقون عليها السيور والعنفون...، رواه عبد بن حميد، وابن

<sup>(١)</sup>  
جرير.

قلت: وكل هذا، وما هو أعظم منه يقع في هذه الأزمنة عند ضرائح الأموات، وفي المشاهد.

وأما منارة فكانت بالمشبل عند قديم بين مكة والمدينة، وكانت خزانة، والأوس، والخزرج يعظمونها، ويهلون منها للحج، وأصل اشتقاها: من اسم [الله]<sup>(٢)</sup> (المنان).

وقيل، لكثرة ما يُمْنَى -أي: يراق- عندها من الدماء؛ للتبرك بها.

قال البخاري وَحَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ في حديث عروة عن عائشة وَعَلَيْهِ الْمُصَدَّقَةُ: إنها صنم بين مكة والمدينة.<sup>(٣)</sup>

قال ابن هشام: فبعث رسول الله وَعَلَيْهِ الْمُصَدَّقَةُ عَلَيْهِ، فهدمها عام الفتح.<sup>(٤)</sup>

وقال العمامي ابن كثير: فبعث رسول الله وَعَلَيْهِ الْمُصَدَّقَةُ خالد بن الوليد في غزوة بني المصطبلق فكسرها.<sup>(٥)</sup>

[فمعنى الآية كما قال القرطبي: إن فيها حذفًا]<sup>(٦)</sup> تقديره: أفرأيت هذه الآلة أنفعت أو ضررت حتى تكون شركاء لله تعالى؟

(١) آخر جه عبد بن حميد كما في «الدر المتشور» (١٤/٣٣)، وأصله عند ابن جرير (٤٨/٢٢) بإسناد صحيح.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انظر: «صحيف البخاري» (٤٨٦١).

(٤) ذكره ابن إسحاق في «المغازي» بدون إسناد كما في «تفسير ابن كثير»، وذكر ابن كثير في «البداية» (١٤٢/٧) أنَّ الذي هدمها سعيد بن زيد الأشهلي. ذكره بدون إسناد.

(٥) لم أجده هذا النص عن ابن كثير وَحَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ، والذي في «تفسيره»: فبعث رسول الله وَعَلَيْهِ الْمُصَدَّقَةُ أبا سفيان صخر بن حرب، فهدمها. ويقال: علي بن أبي طالب. اهـ

(٦) في [أ]: وفي الآية حذفٌ تقديره.... .

**وقوله:** ﴿أَلَكُمُ الذَّكْرُ وَلَهُ الْأُثْنَى﴾ [النجم: ٢١].

**قال ابن كثير:** أتجعلون له ولداً، وتجعلون ولده ائتماً، وتحتارون [لكم]<sup>(١)</sup> الذكور؟

**قوله:** ﴿تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً ضِيزَى﴾ [النجم: ٢٢].

أي: جور وباطلة، فكيف تقاسمون ربكم هذه القسمة التي لو كانت بين مخلوقين كانت جوراً، وسفهاً، فتنزهون أنفسكم عن الإناث، وتجعلونهن لله تعالى.

**وقوله:** ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ﴾ [النجم: ٢٣].

أي: من تلقاء أنفسكم، ﴿مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ﴾، أي: من حجة، ﴿إِنْ يَتَبَعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ﴾، أي: ليس لهم مستند إلا حسن ظنهم بأبائهم الذين سلکوا هذا المسلك الباطل قبلهم، وإلا حظ أنفسهم في رياستهم وتعظيم آبائهم الأقدمين.

**قوله:** ﴿وَلَقَدْ جَاءُهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى﴾ [النجم: ٢٤].

**قال ابن كثير:** ولقد أرسل الله تعالى إليهم الرسل بالحق المنير، والحججة القاطعة، ومع هذا ما اتبعوا ما جاءوهم به، ولا انقادوا له.

ومطابقة الآية للترجمة من جهة أنَّ عباد هذه الأواثان إنما كانوا يعتقدون حصول البركة منها بتعظيمها، ودعائها، والاستعانة [بها]<sup>(٢)</sup>، [والاعتماد عليها في حصول ما يرجونه منها]<sup>(٣)</sup>، ويؤملونه ببركتها وشفاعتها، وغير ذلك. [فالبرك]<sup>(٤)</sup> بقبور الصالحين كاللات، وبالأشجار، والأحجار، كالعزى ومناة [من فعل]<sup>(٥)</sup> أولئك المشركين مع

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٤) في [أ]: من التبرك.

(٥) في [أ]: فهذا جملة من فعل.

## ٨- بَاب مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرَ أَوْ حَجَرَ وَأَحْوَهُمَا

تلك الأواثان، فمن فعل مثل ذلك، واعتقد في قبرٍ، أو حجرٍ، أو شجراً؛ فقد ضاهي عباد هذه الأواثان فيما [كانوا]<sup>(١)</sup> يفعلونه معها من هذا الشرك<sup>(٢)</sup>، على أن الواقع من هؤلاء المشركين مع معبدتهم أعظم مما وقع من أولئك<sup>(٣)</sup>، فالله المستعان.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي وَاقِدِ الْيَثِيِّ، قال: خرجنا مع رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه إلى حُنَيْنٍ، ونحن حُدَائِعُ عَهْدِ بَكْفَرِ، وللمشركين سِدْرَةٌ يَعْكِفُونَ عَنْهَا وَيَنْتَطُونَ بِهَا أَسْلَحَتِهِمْ، يَقَالُ لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ؛ فَقَلَنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتٌ أَنْوَاطٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه: «إِنَّهُ أَكْبَرُ، إِنَّهَا السَّنَنُ، قُلْتُمْ -وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ- كَمَا قَالْتُ بِنُو إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى: «اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ إِلَهٌ» قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ» [الأعراف: ١٣٨]. لَتَرْكَبُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»، رواه الترمذى وصححه.

ش/ أبو واقد اسمه: الحارث بن عوف.

وفي الباب عن أبي سعيد، وأبي هريرة، قاله الترمذى<sup>(٤)</sup>، وقد رواه أحمد، وأبو يعلى،

(١) ساقط من [ب].

(٢) يعني أنهم كانوا يذهبون إلى هذه القبور يعبدونها من دون الله، يرجون شفاعتها، وتقريرها لهم عند الله، فهم يعتقدون أنها تنفع ب نفسها، وبعضهم يعتقد أنها تشفع لهم عند الله، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْقَى﴾ [الزمر: ٣٢]، وقوله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُوَ لَاءُ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، فكانوا يرجون خيراً بها بالشفاعة، وربما رجوا خيراً بالتفع، فهم صرفوا عبادات لها بحجة أنها تقربهم إلى الله، وقد نفي الله تعالى هذه الشفاعة، كما قال تعالى: ﴿فُلِّ اذْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَالَ ذَرَّةً فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرَكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ﴾ [سـ٢٢: ٢٢-٢٣]، بقي حال أولئك الذي يذهبون إلى القبور، ويصرفون لها عبادات؛ تبركاً، وطلباً للخير منها، ودوامه، وهذا من الشرك الأكبر، كشرك كفار قريش.

(٣) لأنَّ كفار قريش كانوا عند الشدة يجأرون إلى الله عزوجل، وهؤلاء عند الشدة يجأرون إلى أواثائهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٤) في «السنن» (٢١٨٠)، ولعله أراد آخر الحديث وهو قوله: «لَتَرْكَبُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»، كما سيأتي =

وابن أبي شيبة، والنسائي، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني بنحوه.<sup>(١)</sup>

**قوله:** عن أبي واقد.

تقدم [ذكر]<sup>(٢)</sup> اسمه في قول الترمذى، وهو صحابي مشهور مات سنة ثمان وستين، وله خمس وثمانون سنة.

**قوله:** خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حنين.

وفي حديث عمرو بن عوف، وهو عند ابن أبي حاتم، وابن مردويه، والطبراني، قال: غزونا مع رسول الله ﷺ يوم الفتح ونحن ألف ونيف، حتى إذا كنا بين حنين والطائف...، الحديث.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** ونحن حدثاء عهد بکفر.

أي: قريب عهدهما بالکفر، ففيه دليل [على]<sup>(٤)</sup> أن غيرهم ممن تقدم إسلامه من الصحابة لا يجهل هذا، وأن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يؤمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة، ذكره المصنف رحمه الله.<sup>(٥)</sup>

= في الكتاب في الباب رقم (٢٢).

(١) صحيح. أخرجه الترمذى (٢١٨٠)، وأحمد (٢١٨/٥)، وأبو يعلى (١٤٤١)، وابن أبي شيبة (١٠١/١٥)، والنسائي في «الكبرى» (١١١٨٥)، وابن جرير (٤٥/٩)، والطبراني (٣٢٩٠) (٣٢٩٤)، من طريق: الزهرى عن سنان بن أبي سنان، عن أبي واقد به. والراوى عن أبي واقد الليثى سنان بن أبي سنان روى عنه جماعة، وذكره ابن حبان في «الثقافات»، وأخرج له الشیخان في المتابعات، ووثقه ابن خلفون، والعجلی، فإذا ناده صحيح.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ضعيف جداً. أخرجه ابن أبي حاتم (٨٩١٠)، والطبراني (٢١/١٧)، وابن مردويه كما في «الدر المتشور» [آية: ١٣٨] من سورة الأعراف. وفي سنته: كثير بن عبدالله بن عمرو بن عوف، يرويه عن أبيه، عن جده، وكثير بن عبدالله شديد الضعف، وقد كُذب.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) في مسائل «كتاب التوحيد» رقم (١٢، ٢٢).

**قوله:** وللمشركين سدرة يعكفون عندها.

العکوف هو الإقامة على الشيء في المكان، ومنه قول الخليل الطهرا: «ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون» [الأنياء: ٥٢]، وكان عکوف المشركين عند تلك السدرة تبركاً بها، وتعظيمها لها، وفي حديث عمرو: كان يُناط بها السلاح؛ فسُميّت ذات أنواط، وكانت تُعبد من دون الله.<sup>(١)</sup>

**قوله:** وينوطون بها أسلحتهم.

أي: يعلقونها عليها للبركة.

قلت: ففي هذا بيان أن عبادتهم لها بالتعظيم، والعکوف، والتبرك، وبهذه الأمور الثلاثة عبدت الأشجار ونحوها.

**قوله:** فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط.

قال أبو السعادات: سأله أن يجعل لهم مثلها، فنهاهم عن ذلك، وأنواط: جمع نوط، وهو مصدر سُمِّي به المنوط.

ظنوا أن هذا [أمر<sup>(٢)</sup>] محبوب عند الله، وقصدوا التقرب به، وإلا فهم أجل قدرًا من أن يقصدوا مخالفته النبي صلوات الله عليه.

**قوله:** فقال رسول الله صلوات الله عليه: «الله أكبر!».

وفي رواية: «سبحان الله!<sup>(٣)</sup>»، والمراد تعظيم الله تعالى، وتتنزيهه عن هذا الشرك بأي

(١) تقدم تخریجه قریباً.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) هذه رواية الترمذی.

نوعٍ كان، مما لا يجوز أن يُطلب، أو يُقصد به [غير]<sup>(١)</sup> الله، وكان النبي ﷺ يستعمل التكبير والتسبيح في حال التعجب؛ تعظيمًا لله وتزييهًا له إذا سمع من أحدٍ ما لا يليق بالله مما فيه هضم للربوبية والإلهية.

**قوله:** «إِنَّهَا السُّنْنُ».

بضم السين، أي: الطرق.

**قوله:** « قُلْتُمْ -وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ - كَمَا قَالَتْ بُنُو إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى : « اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا » .

شَبَّهَ مقالَتَهُمْ هذه [بقول]<sup>(٢)</sup> بني إسرائيل؛ بجامع أنَّ كُلَّا طلبَ أن يجعل له ما يأْلِهِه ويعبدَه من دون الله، وإن اختلف اللفظان فالمعنى واحد، فتغيير الاسم لا يغير الحقيقة.

ففيه: الخوف من الشرك، وأن الإنسان قد يستحسن شيئاً يظن أنه يقربه إلى الله وهو أبعد ما يبعده من رحمته، ويقربه من سخطه، ولا يعرف هذا على الحقيقة إلا من عرف ما وقع في هذه الأزمان من كثير من العلماء والعباد مع أرباب القبور، من الغلو فيها، وصرف جُلُّ العبادة لها، ويحسبون أنهم على شيء، وهو الذنب الذي لا يغفره الله.

قال الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل الشافعي المعروف بأبي شامة في كتاب «البدع والحوادث»: ومن هذا القسم أيضًا ما قد عمَّ الابتلاء به من تزيين الشيطان للعامة: تخليق الحيطان، والعمد، وسرج مواضع مخصوصة في كل بلد، يحكى لهم حالي أنه رأى في منامه بها أحدًا من شهر بالصلاح والولادة، [فيفعلون ذلك]<sup>(٣)</sup>، ويحافظون

(١) في [أ]: إلا.

(٢) في [ب]: بمقالة.

(٣) في [أ]: فيفعلونه.

عليه، مع تضييعهم لفرائض الله تعالى وسنته، ويظلون أنهم متقربون بذلك، ثم يتجاوزون هذا إلى أن [يعظم<sup>(١)</sup>] وقُعْ ذلك الأماكن في قلوبهم، فيعظمونها، ويرجون الشفاء لمرضاهם، وقضاء حوائجهم بالنذر لها، وهي من عيون، وشجر، وحائط، وحجر، وفي مدينة دمشق من ذلك مواضع متعددة، كعيون الحمى خارج باب توما، والعمود المخلق داخل باب الصغير، والشجرة الملعوننة خارج باب النصر في نفس قارعة الطريق، سهل الله قطعها واجتثاثها من أصلها، فما أشبهها بذات أنواع الواردة في الحديث. انتهى<sup>(٢)</sup>

وذكر ابن القيم رحمه الله نحو ما ذكره أبو شامة، ثم قال: فما أسرع أهل الشرك إلى اتخاذ الأواثان من دون الله، ولو كانت ما كانت، ويقولون: إِنَّ هَذَا الْحَجَرُ، وَهَذِهِ الشَّجَرَةُ، وَهَذِهِ الْعَيْنُ تَقْبِلُ النَّذْرَ، أَيْ: تَقْبِلُ الْعِبَادَةَ مِنْ دُونِ اللَّهِ؛ فَإِنَّ النَّذْرَ عِبَادَةٌ وَقَرْبَةٌ يَتَقْرَبُ بِهَا النَّذْرُ إِلَى الْمَنْذُورِ لَهُ.<sup>(٣)</sup>

وسيأتي ما يتعلق بهذا الباب عند قوله: «اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد». <sup>(٤)</sup>

وفي هذه الجملة من الفوائد: أَنَّ ما يفعله من يعتقد في الأشجار، والقبور، والأحجار، من التبرك بها، والعكوف عندها، والذبح لها هو الشرك.<sup>(٥)</sup>

(١) في [أ]: يعظموا.

(٢) «الباعث على إنكار البدع والحوادث» (ص ١٠١).

(٣) انتهى من «إغاثة اللهفان» (١/٣٢٩).

(٤) سيفي في الكتاب في الباب رقم (٢٠).

(٥) وهل يمكن أن يكون التبرك شركاً أصغر؟ نعم، الذي يذهب هنالك يتبرك بالمكان نفسه، بترابه مثلاً، أو يتمسح بالقبر، ويظن أنَّ هذا سبب للبركة، ولا يعتقد في ذلك المكان ولا في صاحبه أنه واسطة بينه وبين الله، ولا يقدم عبادة لصاحب القبر، ويعتقد أنَّ الله هو الذي يجلب النفع، ويصرف عنه الشر؛ فهذا من الشرك الأصغر الذي هو ذريعة إلى الشرك الأكبر؛ لأنه اتخذ ما ليس سبيباً سبيباً. الواقع في حال عباد القبور غالباً أنهم يعتقدون أنَّ البركة حاصلة في الميت نفسه، وأنَّ الميت هو الذي سبب البركة، وهذا شرك أكبر، وممن نبه على أنَّ التبرك قد يكون شركاً أصغر العلامة ابن العثيمين رحمه الله كما =

ولا يغتر بالعوام، والطّغَام<sup>(١)</sup>، ولا يستبعد كون الشرك [بِاللهِ]<sup>(٢)</sup> يقع في هذه الأمة، فإذا كان بعض الصحابة ظنوا ذلك حسناً، وطلبوه من النبي ﷺ، حتى يَبَيَّنَ لهم أن ذلك كقولبني إسرائيل: «اجعل لنا إلها»<sup>(٣)</sup>، فكيف لا يخفى على من دونهم في العلم والفضل بأضعاف مضاعفة، مع غلبة الجهل، وبُعد العهد بآثار النبوة؟! بل خفي عليهم عظائم الشرك في الإلهية، والربوبية، فأكثروا فعله، واتخذوه قربة.

<sup>(٤)</sup> أنَّ الاعتبار في الأحكام [بالمعاني]<sup>[٥]</sup> لا بالأسماء؛ ولهذا جعل النبي ﷺ

في «مجموع فتاواه» (٢٣١/٢)، والشيخ صالح آل الشيخ في شرحه لكتاب التوحيد» (ص ١٢٨-١٢٩)، وقد أشار إلى ذلك الشيخ سليمان بن عبدالله حَفَظَ اللَّهُ عَنْهُ في «التيسير» (ص ١٨٠) حيث قال: فإن قلت: فلما ذكرت الترجمة من الآيات؟ قيل: هو بَيِّنٌ بِحَمْدِ اللهِ؛ لأنَّه إِنْ كَانَ التَّبَرُّكُ بِالشَّجَرِ، وَالْقَوْبَرِ، وَالْأَحْجَارِ مِنَ الْأَكْبَرِ فَوَاضِعٌ، وَإِنْ كَانَ مِنَ الْأَصْغَرِ فَالسَّلْفُ يَسْتَدِلُّونَ بِمَا نَزَّلَ فِي الْأَكْبَرِ عَلَى الْأَصْغَرِ. انتهى

(١) الطّعام هم أو غاد الناس، والوَغْد هو الذي من الناس، هو الذي يخدم ب الطعام بطنه. «الصالح».

(٢) ساقط من [٦].

(٣) قال الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في "كشف الشبهات": ولا خلاف أنَّ بني إسرائيل لو فعلوا ذلك لکفروا، وكذلك لا خلاف في أنَّ الذين نهاهم النبي عليه السلام لم يطعوه واتخذوا ذات أنواعاً بعد نهيه لکفروا. انتهى  
**قال** الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ في "التمهيد" (ص ١٣٣): إنما طلبوا بالقول فقط، فشيء النبي عليه الصلاة والسلام ذلك القول بقول قوم موسى: أجعل لنا إلهًا كما لهم آلهة، لكن أولئك الصحابة لم يفعلوا ما طلبوها، ولما نهاهم النبي عليه السلام انتهوا، ولو فعلوا ما طلبوها؛ لكان شرًّا أكبر، لكن لما قالوا وطلبو دون فعل؛ صار قولهم شرًّا أصغر؛ لأنَّه كان فيه نوع تعلق بغير الله، وهم لا يعلمون أنَّ هذا الذي طلبوه غير جائز، وإلا فلا يظن بهم أنهم يخالفون أمر النبي عليه السلام، ويرغبون في معصيته، وأما شركهم فكان في مقالتهم... اهـ المراد

قال العلامة عبدالله الدويش رحمه الله كما في «التوسيع المفيد لمسائل كتاب التوحيد» (ص ٧٢):  
لما شبه مقالتهم بمقالةبني إسرائيل وجعل ذلك اتخاذ إله مع الله صار هذا شركاً أصغر، ولو كان  
أكبر لأمرهم بتجديد إسلامهم، والذي منعهم من الردة كونهم لم يفعلوا. اهـ  
وبنفس المعنى أفتى العلامة ابن باز رحمه الله مع غيره من أعضاء اللجنة الدائمة كما في «فتاوي اللجنة» (٢/٥١-٥٣).

(٤) فـ [۱۰]: و فـ [۱۱]

(٥) في [١٠]: بالمعنى

٨- بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرٍ أَوْ حَجَرٍ وَتَحْوِهِمَا

[طِلْبُهُمْ كَطْلَبَةٍ]<sup>(١)</sup> بْنِ إِسْرَائِيلَ، وَلَمْ يَلْتَفِتْ إِلَى كُونَهُمْ سَمُومًا ذَاتَ أَنْوَاطٍ؛ فَالْمُشْرِكُ [مُشْرِكٌ]<sup>(٢)</sup> وَإِنْ سَمَّى شَرَكَهُ مَا سَمَاهُ، كَمَنْ يَسَّمِي دُعَاءَ الْأَمْوَاتِ، وَالذِّبْحُ لَهُمْ، وَالنَّذْرُ، وَنَحْوُ ذَلِكَ، تَعْظِيمًا وَمَحْبَةً؛ فَإِنَّ ذَلِكَ هُوَ الشَّرُكُ، وَإِنْ سَمَاهُ مَا سَمَاهُ، وَقِصْنُ عَلَى ذَلِكَ.

قَوْلُهُمْ: «لَتَرْكُبُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ».

بضم الموحدة وضم السين، أي: طرّقهم ومناهجهم، وقد يجوز فتح السين على الإفراد، أي: طريقهم، وهذا خبر صحيح، الواقع من كثير من هذه الأمة يشهد له.

وفيه: علم من أعلام النبوة، من حيث إنّه وقع كما أخبر بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

وفي الحديث: النهي عن التشبه بأهل الجاهلية وأهل الكتاب فيما كانوا يفعلونه؛ إلا ما دل الدليل على أنه من شريعة محمد بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

قال المصنف بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: وفيه التنبيه على مسائل القبر أma: «من ربك؟» فواضح وأما: «من نبيك؟» فمن إخباره بأنباء الغيب، وأما: «ما دينك؟» فمن قولهم: اجعل لنا إلهاً..، إلخ.

وفيه: أنَّ الشرك لابد أن يقع في هذه الأمة، خلافاً لمن ادعى خلاف ذلك.

وفيه: الغضب عند التعليم، وأنَّ ما ذم الله به اليهود والنصارى فإنه لنا لنجذره، قاله المصنف بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.<sup>(٣)</sup>

وأما ما ادعاه بعض المتأخرین من أنه يجوز التبرك بآثار الصالحين؛ فممنوع من وجوه:<sup>(٤)</sup>

(١) في [ب]: طلبهم كطلب.

(٢) إضافة من المطبوع.

(٣) انظر مسائل «كتاب التوحيد».

(٤) الأصل أنَّ هذا قول الصوفيين، لكن حصلت زلات لبعض العلماء الأفضل من علماء أهل السنة، =

منها: أنَّ السَّابِقِينَ الْأَوَّلِينَ مِنَ الصَّحَّابَةِ وَمِنْ بَعْدِهِمْ لَمْ يَكُونُوا يَفْعَلُونَ ذَلِكَ مَعَ غَيْرِ النَّبِيِّ ﷺ، لَا فِي حَيَاتِهِ وَلَا بَعْدَ مَوْتِهِ، وَلَوْ كَانَ خَيْرًا؛ لِسَبِّقُونَا إِلَيْهِ، وَأَفْضَلُ الصَّحَّابَةِ أَبُو بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ، وَعَلِيٍّ، وَقَدْ شَهَدُوا لَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ فِيمَنْ شَهَدَ لَهُ بِالْجَنَّةِ، وَمَا فَعَلَهُ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَّابَةِ وَالْتَّابِعِينَ مَعَ أَحَدٍ مِنْ هُؤُلَاءِ السَّادَةِ، وَلَا فَعَلَهُ التَّابِعُونَ مَعَ [أَحَدٍ]<sup>(١)</sup> سَادَاتِهِمْ فِي الْعِلْمِ وَالدِّينِ، وَهُمُ الْأَسْوَةُ؛ فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَاسَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَحَدٌ مِنَ الْأَمَّةِ، وَلِلنَّبِيِّ ﷺ [فِي حَالِ الْحَيَاةِ]<sup>(٢)</sup> خَصَائِصُ كَثِيرَةٍ لَا يَصْلَحُ أَنْ يُشارِكَهُ فِيهَا غَيْرُهُ.

وَمِنْهَا: [أَنَّ فِي الْمَنْعِ عَنِ]<sup>(٣)</sup> ذَلِكَ سَدًّا لِذُرْيَةِ الشُّرُكِ كَمَا لَا يَخْفَى، [وَاللَّهُ أَعْلَمُ]<sup>(٤)</sup>.

كالنُّووي، والمازري، والحافظ ابن حجر، والقاضي عياض، فالتيبرك بآثار الصالحين قد يكون شرگاً أكبر، وذلك إذا اعتقد أنَّ البركة تحصل من هذا الصالح نفسه، وأما إن اعتقد أنَّ البركة من الله، وأنَّ هذا الصالح سبب في ذلك، فيكون بدعة وضلالة، ويكون شرگاً أصغر.  
مسألة: هل هناك تبرك واجب، ومستحب؟ نعم، التبرك الواجب هو التبرك بالعبادات الواجبة، كالصلاوة، والصوم...، والتبرك المستحب هو التبرك بالعبادات المستحبة.

سؤال: هل يوصف ربنا بصفة البركة؟

جواب: يوصف ربنا بصفة التبارك، وهي التعاظم، والتعالي، ودليله قوله تعالى: «تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ» [المؤمنون: ١٤]، وقوله: «تَبَارَكَ الَّذِي بَيَّنَهُ الْمُلْكُ» [الملك: ١]، ويوصف بصفة التبريك، والمباركة، ودليله قوله تعالى: «سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى يَعْبُدُهُ لَيَلَّا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكَنَا حَوْلَهُ» [الإسراء: ١]، وقوله: «وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ» [مريم: ٣١]، وإذا دُعي لمخلوق بالبركة يقال فيه: بارك الله في فلان. ولا يقال: تبارك الله في فلان؛ لأنَّ صفة التبارك ذاتية، وصفة التبريك متعددة.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: أنَّ المَنْعِ مِنْ.

(٤) ساقط من [ب].

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النجم.

الثانية: معرفة صورة الأمر الذي طلبوها.

الثالثة: كونهم لم يفعلوا.

الرابعة: كونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك؛ لظنهم أنه يحبه.

الخامسة: أنهم إذا جهلوا هذا، فغيرهم أولى بالجهل.

السادسة: أن لهم من الحسنات والوعود بالمغفرة ما ليس لغيرهم.

السابعة: أن النبي ﷺ لم يعذرهم، بل رد عليهم بقوله: «إِنَّهُ أَكْبَرُ، إِنَّهَا السَّنَنُ؛ لَتَبَيَّنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»، فغلوظ الأمر بهذه الثالث.

الثامنة: الأمر الكبير، وهو المقصود: أنه أخبر أن طلبهم كطلبة بني إسرائيل لما قالوا الموسى: أجعل لنا إلهًا.

الحادية عشرة: أن الشرك فيه أكبر وأصغر؛ لأنهم لم يرتدوا بهذا.<sup>(١)</sup>

العاشرة: أنه حلف على الفتيا، وهو لا يحلف إلا لمصلحة.

الحادية عشرة: أن الشرك فيه أكبر وأصغر؛ لأنهم لم يرتدوا بهذا.<sup>(٢)</sup>

الثانية عشرة: قولهم: «ونحن حدثاء عهد بکفر» فيه أن غيرهم لا يجهل ذلك.

الثالثة عشرة: التكبير عند التعجب، خلافاً لمن كرهه.

(١) يعني: نفي التبرك بالأشجار، والأحجار ونحوها من معنى لا إله إلا الله.

(٢) تقدم الكلام على ذلك.

الرابعة عشرة: سد الذرائع.

الخامسة عشرة: النهي عن التشبيه بأهل الجاهلية.

السادسة عشرة: الغضب عند التعليم.

السابعة عشرة: القاعدة الكلية؛ لقوله: «إِنَّهَا السُّنَّةُ».

الثامنة عشرة: أَنَّ هَذَا عَلَمٌ مِّنْ أَعْلَمِ النَّبُوَّةِ؛ لِكُونِهِ وَقَعَ كَمَا أَخْبَرَ.

النinth عشرة: أَنَّ مَا ذَمَّ اللَّهُ بِهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى فِي الْقُرْآنِ أَنَّهُ لَنَا.<sup>(١)</sup>

العشرون: أنه متقرر عندهم أن العبادات مبناتها على الأمر، فصار فيه التنبية على مسائل القبر، أما «من ربك؟»، فواضح<sup>(٢)</sup>، وأما «من نبيك؟» فمن إخباره بأنباء الغيب، وأما «ما دينك؟» فمن قوله: «اجعل لنا إلهنا»<sup>(٣)</sup> إلى آخره.

الحادية والعشرون: أَنَّ سَنَةَ أَهْلِ الْكِتَابِ مَذْمُومَةٌ كَسْنَةَ الْمُشْرِكِينَ.

الثانية والعشرون: أَنَّ الْمُنْتَقِلَّ مِنَ الْبَاطِلِ الَّذِي اعْتَادَهُ قَلْبَهُ لَا يُؤْمِنُ أَنَّ يَكُونُ فِي قَلْبِهِ بَقِيَّةٌ مِّنْ تَلْكَ الْعَادَةِ لِقَوْلِهِ، وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدِ بَكْفَرِ.

(١) أي: تحذير لنا من ذلك العمل.

(٢) لأنهم لم يدعوا في الشجرة أنها تخلق وترزق، وتحيي وتميت؛ دلّ ذلك على أنهم مقررون بذلك الله. «التوضيح المفيد» للدوسيش (كتاب).

(٣) أي: مألوهًا معبودًا، والعبادة هي الدين. «القول المفيد».

## ٩- بَابُ مَا جَاءَ فِي الذَّبْحِ لِغَيْرِ اللهِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَا جَاءَ فِي الذَّبْحِ لِغَيْرِ اللهِ.

ش/ أي: من الوعيد، وأنه شرك [بِاللهِ تَعَالَى]<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: «قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ» [الأنعام: ١٦٢-١٦٣].

ش/ قال ابن كثير: يأمره تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله، ويدبحون له: [بأنه]<sup>(٢)</sup> أخلص الله صلاته وذبيحته؛ لأن المشركين يعبدون الأصنام، ويدبحون لها، فأمره الله تعالى بمخالفتهم، والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية، والعزם على الإخلاص لله تعالى. قال مجاهد: النُّسُك الذبح في الحج والعمرة.<sup>(٣)</sup> وقال الثوري عن السدي، عن سعيد بن جبير: «وَنُسُكِي» ذبحي، وكذا قال الضحاك.<sup>(٤)</sup> وقال غيره: «وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي»، أي: وما آتىه في حياتي، [وأموات]<sup>(٥)</sup> عليه من الإيمان والعمل الصالح «لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» خالصاً لوجهه «لَا شَرِيكَ لَهُ» الإخلاص «أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [أ]، و[ب]: (أي إنه)، والذي أثبتناه أقرب.

(٣) سنه صحيح. وهو عند ابن حجر [آية: ١٦٢] من سورة الأنعام، وابن أبي حاتم (٨١٨١)، وهو في «تفسير مجاهد» (ص ٣٣٢)، والنُّسُك: الذبح، وليس خاصاً بذبح الحج والعمرة، بل هو كل ذبح يتقرب به إلى الله تعالى، حتى الذي يذبح للضيافة يُعتبر نسكاً.

(٤) هنا عند ابن حجر [آية: ١٦٢] من سورة الأنعام، وأثر سعيد بن جبير حسن، وأثر الضحاك ضعيف، فيه: جوير وهو شديد الضعف، وفيه: سفيان بن وكيع سيء الحفظ.

(٥) في [ب]: ومت.

الْمُسْلِمِينَ》，أي: من هذه الأمة؛ لأن إسلام كل نبي متقدم إسلام أمه. قال قتادة: ﴿وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾، أي: من هذه الأمة.<sup>(١)</sup>

قال ابن كثير: وهو كما قال؛ فإنَّ جميع الأنبياء قبله كانت دعوتهم إلى الإسلام، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، وذكر آيات في هذا المعنى.

ووجه مطابقة الآية للترجمة: أنَّ الله تعالى تَعَبَّدَ عباده بأن يتقربوا إليه بالنسك، كما تعبدهم بالصلاوة وغيرها من أنواع [العبادات]<sup>(٢)</sup>؛ فإنَّ الله تعالى أمرهم أن يخلصوا جميع أنواع العبادة له دون كل ما سواه.

إِذَا تَقَرَّبَ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ بِالذَّبْحِ أَوْ غَيْرِهِ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ؛ فَقَدْ جَعَلَ اللَّهُ شَرِيكًا فِي عِبَادَتِهِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ فِي قَوْلِهِ: ﴿لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ نَفِيَ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ تَعَالَى شَرِيكًا فِي هَذِهِ الْعِبَادَاتِ، وَهُوَ بِحَمْدِ اللَّهِ وَاضْعَفَ.

قال المصنف رحمه الله: وقوله: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحِرْ﴾ [الكوثر: ٢].

ش/ قال شيخ الإسلام رحمه الله: أمره [الله]<sup>(٣)</sup> أن يجمع بين هاتين العبادتين وهما الصلاة والنسك، الدالتان على القرب، والتواضع، والافتقار، وحسن الظن، وقوة اليقين، وطمأنينة القلب إلى الله، وإلى عدته، عكس حال [أهل]<sup>(٤)</sup> الكبر، والنفرة، وأهل الغنى عن الله، الذين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى ربهم، والذين لا ينحررون له خوفاً من الفقر؛ ولهذا

(١) أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (٢٢٣/٢)، ومن طريقه: ابن أبي حاتم (٨١٨٤)، وأخرجه ابن جرير [آية: ١٦٢] من سورة الأنعام، من طريق: عمر عن قتادة، وفي روايته عنه ضعف.

(٢) في [ب]: العبادة.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

جمع بينهما في قوله: «**قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي**» الآية، والنسك الذبيحة لله تعالى ابتغاء وجهه، فإنهما أجل ما يتقرب به إلى الله تعالى؛ فإنه أنتي فيهما بالفاء الدالة على السبب؛ لأن فعل ذلك سبب للقيام بشكر ما أعطاه الله تعالى من الكوثر، وأجل العبادات البدنية: الصلاة، وأجل العبادات المالية: النحر، وما يجتمع للعبد في الصلاة لا يجتمع له في غيرها، كما عرفه أرباب القلوب الحية، وما يجتمع له في النحر إذا قارنه الإيمان والإخلاص من قوة اليقين وحسن الظن أمر عجيب، وكان عَزَلَهُ اللَّهُ كثير الصلاة، كثير النحر. انتهى<sup>(١)</sup>

قلت: وقد تضمنت الصلاة من أنواع العبادات كثيراً، فمن ذلك: الدعاء، والتكبير، والتسبيح، والقراءة، والتسميع، والثناء، والقيام، والركوع، والسجود، والاعتدال، وإقامة الوجه لله تعالى، والإقبال عليه بالقلب، وغير ذلك مما هو مشروع في الصلاة، وكل هذه الأمور من أنواع العبادة التي لا يجوز أن يصرف منها شيء [لغير الله]<sup>(٢)</sup>، وكذلك النسك يتضمن أموراً من العبادة كما تقدم في كلام شيخ الإسلام الله تبارأ عنه.

(١) من "مجمع الفتاوى" (١٦ / ٥٣١-٥٣٢).

(٢) في [أ]: لغيره.

قال المصنف رحمه الله: عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، قال: حَدَّثَنِي رَسُولُ اللهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه بِأَرْبَعَ كَلِمَاتٍ: «لَعْنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، لَعْنَ اللهُ مَنْ لَعَنَ وَالدِّينِ، لَعْنَ اللهُ مَنْ آوَى مُحْدِثًا، لَعْنَ اللهُ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الْأَرْضِ» رواه مسلم.

ش/ رواه مسلم من طرق، وفيه قصة.<sup>(١)</sup>

ورواه الإمام أحمد<sup>(٢)</sup> كذلك عن أبي الطفيلي قال: قلنا لعلي: أخبرنا بشيء أسرره إليك رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه. فقال: ما أَسْرَرَ إِلَيَّ شَيْئاً كَتَمَهُ النَّاسُ، وَلَكِنْ سَمِعْتَهُ يَقُولُ: «لَعْنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، وَلَعْنَ اللهُ مَنْ آوَى مُحْدِثًا، وَلَعْنَ اللهُ مَنْ لَعَنَ وَالدِّينِ، وَلَعْنَ اللهُ مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الْأَرْضِ» يعني المنار.

وعلي بن أبي طالب: هو الإمام [أمير المؤمنين]<sup>(٣)</sup>، أبو الحسن الهاشمي، ابن عم النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، زوج ابنته فاطمة الزهراء، كان من [أسبق]<sup>(٤)</sup> السابقين الأولين، ومن أهل بدر، وبيعة الرضوان، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، ورابع الخلفاء الراشدين، ومناقبه مشهورة رحمه الله، قتلته ابن ملجم الخارجي في رمضان سنة أربعين.

قوله: «لَعْنَ اللهِ».

اللعن: البعد عن مظان الرحمة ومواطنها، قيل: واللعين والملعون من حَقَّتْ عليه اللعنة، أو دُعِيَّ عليه بها.

قال أبو السعادات: أصل اللعن: الطرد والإبعاد [من الله]، ومن الخلق السب

(١) أخرجه مسلم برقم (١٩٧٨)، والقصة سياقها.

(٢) في «المسندي» برقم (٨٥٥).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(١) والدعاة [ ].

قال شيخ الإسلام - ما معناه - : إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَلْعُنُ مَنْ اسْتَحْقَقَ اللَّعْنَةَ بِالْقَوْلِ كَمَا يَصِلِّي  
 [سَبْحَانَهُ] [٢) عَلَى مَنْ اسْتَحْقَقَ الصَّلَاةَ مِنْ عَبَادِهِ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ  
 وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا \* تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ  
 يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٣-٤٤] ، وَقَالَ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا ﴾  
 [الأحزاب: ٦٤] ، وَقَالَ : ﴿ مَلْعُونَنِينَ أَيْنَمَا ثُقُفُوا أُخْدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٦١] ، وَالقرآن  
 كلامه تعالى أوحاه إلى جبرائيل عليه السلام، وببلغه رسوله محمدًا عليه السلام، وجبرائيل سمعه منه كما  
 سيأتي [في الصلاة إن شاء الله تعالى] [٣) ، فالصلاحة ثناء الله تعالى] [٤) كما تقدم [٥) ، فالله تعالى  
 هو المصلي، وهو المثيب كما دل على ذلك الكتاب والسنة، وعليه سلف الأمة. [٦)

قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: لم يزل الله متكلماً إذا شاء.

قوله: «من ذبح لغير الله».

قال شيخ الإسلام [رحمه الله تعالى]: [في] [٧) قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]  
 ظاهره: أنه ما ذبح لغير الله مثل أن يقال: هذا ذبيحة لكذا، وإذا كان هذا هو المقصود؛  
 فسواء لفظ به أو لم يلفظ، وتحريم هذا أظهر من تحريم ما ذبحة للحم، وقال فيه: (باسم

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) وقع في [ب] ههنا: (ومن الخلق السب والدعاء)، وهو هنا خطأ، وقد تقدم موضعها.

(٦) لم أقف على مصدر هذا النص من كلامه رحمه الله تعالى.

(٧) ساقط من [أ].

المسيح)، ونحوه، كما أن ما ذبحناه متقربين به إلى الله كان أزكي وأعظم مما ذبحناه للحم، وقلنا عليه: (باسم الله).

إذا حرم ما قيل فيه: (باسم المسيح، أو الزهرة)؛ فلأن حرم ما قيل فيه لأجل المسيح أو الزهرة، أو قصد به ذلك؛ أولى؛ فإن العبادة لغير الله أعظم كفرا من الإستعانة بغير الله، وعلى هذا فلو ذبح لغير الله متقربا إليه؛ لحرم، وإن قال فيه: (باسم الله) كما قد يفعله طائفة من منافقي هذه الأمة الذين قد يتقربون إلى الكواكب بالذبح، والبخور، ونحو ذلك، وإن كان هؤلاء مرتدین لا تباح ذبيحتهم بحال. لكن يجتمع في الذبيحة مانعان: الأول: أنه مما أهل به لغير الله. والثاني: أنها ذبيحة مرتد.

<sup>(١)</sup> [قلت: هذا لا اختلاف [فيه]<sup>(٢)</sup> بين العلماء، وأما إذا ذبح للحم وذكر على الذبيحة اسم المسيح، أو الزهرة، ونحو ذلك؛ فهذا الذي فيه خلاف العلماء، وكلام شيخ الإسلام هذا يدل على أنه يقول بتحريمه، ووافقه على ذلك بعض العلماء.

وذكر القرطبي في تفسير قوله تعالى: «وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرْ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ» [الأنعام: ١٢١]، ثم استثنى قوله: «وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ» [المائدة: ٥]، يعني ذبيحة اليهودي والنصراني، وإن كان النصراني يقول عند الذبح: (باسم المسيح)، واليهودي يقول: (باسم عزير).

وذكر قول عطاء: كُلُّ من ذبيحة النصراني، وإن قال: (باسم المسيح)؛ لأنَّ الله تعالى قد أباح ذبائحهم، وقد علم ما يقولون.<sup>(٣)</sup> وذكر مثله عن القاسم بن

(١) من هنـا ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [ب]، وإثباته أقرب.

(٣) أخرجه إسماعيل القاضي في «أحكام القرآن» كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥٢): ثنا سليمان بن حرب، ثنا عبد العزيز بن مسلم، عن عبد الملك، عن عطاء، فذكره، وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات.

مخيمرة<sup>(١)</sup>، وهو قول الزهرى<sup>(٢)</sup>، وربيعة، والشعبي<sup>(٣)</sup>، ومكحول<sup>(٤)</sup>، وروى عن عبادة بن الصامت<sup>(٥)</sup>، وأبي الدرداء<sup>(٦)</sup> من الصحابة. انتهى ملخصاً<sup>(٧)</sup>

**ثُمَّ قَالَ**<sup>(٨)</sup> وَمَنْ هَذَا الْبَابُ: مَا يَفْعَلُهُ الْجَاهِلُونَ بِمَكَةَ مِنْ الذَّبْحِ لِلْجِنِّ، وَلَهُ ذَرُوا رُوَيْدَةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ نَهَىٰ عَنْ ذَبَائِحِ

(١) أخرجه إسماعيل القاضي كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥١): ثنا علي، ثنا الوليد بن مسلم، سمعت عبد الرحمن بن يزيد بن جابر يقول: سمعت القاسم بن مخيمرة يقول: ...، فذكره، وإسناده صحيح، وعلى هو ابن المديني.

(٢) الذي وجده عن الزهرى أنه يقول بعدم الأكل، أخرجه عبدالرازق (٦/١٢٠-١٢١) بساند صحيح.

(٣) أخرجه إسماعيل القاضي كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥٢)، معلقاً عن أيوب بن نجيح، عن الشعبي، وأيوب بن نجح له ترجمة في «الجرح والتعديل»، قال أبو حاتم: لا أعرفه. وأما أثر ربعة فلم أجده.

(٤) أخرجه إسماعيل القاضي كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥١): ثنا علي، ثنا الوليد بن مسلم، قال: سمعت الأوزاعي، عن مكحول، فذكره.

(٥) أخرجه إسماعيل القاضي كما في المصدر السابق من طريق: أبي الحكم التنوخي، عن جرير بن عتبة، أو عتبة بن جرير، عن عبادة به، وهذا إسناد ضعيف؛ لجهالة جرير بن عتبة، وأبي الحكم.

(٦) أخرجه ابن جرير (٨/١٣٨)، وإسماعيل القاضي كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥١)، من طريقين عن معاوية بن صالح، عن أبي الزاهري، عن عمير بن الأسود، عن أبي الدرداء به، وهذا إسناد صحيح.

(٧) انتهى من «أحكام القرآن» للقرطبي (٦/٧٦)، ولم ينقل المؤلف من منع منأكل تلك الذبيحة، وقد نقله إسماعيل القاضي كما في «أحكام أهل الذمة» (١/٢٥٢)، عن علي، وعائشة، وابن عمر، ومجاهد، وطاوس، وميمون بن مهران، ومال إلى ابن القيم، فذكر ترجيح ذلك من ثمانية وجوه كما في المصدر السابق (١/٢٥٤-٢٥٦).

قلت: وهو القول الراجح؛ لعموم الآية: **«وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ**، والله أعلم.

وأما الآثار: فأثر علي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في إسناده عطاء بن السائب، وهو مختلط، وأثر عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيه: قابوس ابن أبي طبيان، وهو ضعيف، وأثر ابن عمر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إسناده صحيح، وبقية الآثار لم يذكر أسانيدها صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(٨) إلى هنا ينتهي السقط من [أ].

الجن.<sup>(١)</sup> انتهٰ<sup>(٢)</sup>

قال الزمخشري: كانوا إذا اشتروا داراً، أو بنوها، أو استخرجوا عيناً ذبحوا ذبيحة؛  
خوفاً أن تصيبهم الجن، فأضيقت إليهم الذبائح لذلك.<sup>(٣)</sup>

وذكر إبراهيم المروزي: أنَّ ما ذبح عند استقبال السلطان تَقْرُبًا إليه أفتى أهل بخارى  
بتحريره؛ لأنَّه مما أهل [به]<sup>(٤)</sup> لغير الله.<sup>(٥)</sup>

**قوله:** «لعن الله من لعن والديه»، يعني أباه وأمه، وإنْ علَيْهَا.

وفي «ال الصحيح» أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من الكبائر شتم الرجل والديه» قالوا: يا  
رسول الله، وهل يشتم الرجل والديه؟ قال: «نعم، يسب أبو الرجل فيسب أبوه ويسب أمه  
فيسب أمَّه».<sup>(٦)</sup>

**قوله:** «لعن الله من آوى محدثاً».

(١) موضوع، له طريقان عن أبي هريرة رضي الله عنه: أحدهما: مسندة، أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات»

(٢) /٢٠٢)، فيها: عبدالله بن أذينة، متهم بالوضع. والثانية: روی عن الزهري مرسلاً، أخرجه البيهقي

(٣) /٩)، وفيه: عمر بن هارون، وقد كذب. وانظر: «الضعيفة» للعلامة الألباني رحمه الله رقم (٢٤٠).

فأنَّه الذبح لغير الله يُعتبر شركًا أكبر؛ لأنه لا يذبح إلا عن تعظيم، وإذا ذبح لغير الله فلا يمكن أن  
يقال: إنه يعظِّم الله في ذلك؛ لأنَّه يذبحه لغير الله؛ فهو شركٌ أكبر، ولم يذكروا من الذبح شركًا أصغر.

(٤) انظر: «اقضاء الصراط المستقيم» (٢/٥٦٣-٥٦٤).

(٥) انظر: «الفائق في غريب الحديث» (٤/٢)، والزمخشري هو: أبو القاسم محمد بن عمر  
الخوارزمي، والزمخشري نسبة إلى (زمخش) قرية من قرى خوارزم، ولد سنة (٤٦٧هـ)، وتوفي  
سنة (٨٤٥هـ)، وكان معتزلياً ضالاً. انظر: «وفيات الأعيان» (٥/١٦٨).

(٦) ساقط من [ب].

(٧) نقله عنه النووي في «شرح مسلم» رقم (١٩٧٨)، وإبراهيم المروزي هو: ابن عبدالله بن أحمد  
الخلال، من رجال «التهذيب» توفي سنة (٢٤١هـ).

(٨) أخرجه البخاري برقم (٥٩٧٣)، ومسلم برقم (٩٠)، عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، واللفظ  
مسلم، ولفظ البخاري: «...أن يلعن الرجل والديه».

هو بفتح الهمزة ممدودة، أي: ضمَّهُ إِلَيْهِ، وَحَمَاهُ [أَنْ يُؤْخَذَ مِنْهُ الْحَقُّ الَّذِي وَجَبَ عَلَيْهِ]<sup>(١)</sup>.

**قال أبو السعادات:** أُوْيَتْ إِلَى الْمَنْزِلِ وَأُوْيَتْ غَيْرِيْ، وَأَوْيَتْهُ، وَأَنْكَرَ بَعْضَهُمْ المقصور المتعدي.

**قال الأَزْهَرِي:** هِيَ لُغَةُ [صَحِيحَةٍ]<sup>(٢)</sup>.

وَأَمَّا «مَحْدُثًا»، فَقَالَ أَبُو السَّعَادَاتَ: يُرْوَى بِكَسْرِ الدَّالِ وَفَتْحِهَا عَلَى الْفَاعِلِ وَالْمَفْعُولِ، فَمَعْنَى الْكَسْرِ: مِنْ نَصْرِ جَانِيَا أوْ آوَاهُ وَأَجَارِهِ مِنْ خَصِيمِهِ، وَحَالَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَنْ يَقْتَصِ منْهُ، وَالْفَتْحُ: هُوَ الْأَمْرُ الْمُبْتَدَعُ نَفْسَهُ، وَيَكُونُ مَعْنَى الإِيَّوَاءِ فِيهِ: الرَّضْيُ بِهِ، وَالصَّبْرُ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّهُ إِذَا رَضَيَ بِالْبَدْعَةِ، وَأَقْرَرَ فَاعْلَمَهَا، وَلَمْ يُنْكِرْ عَلَيْهِ فَقَدْ آوَاهُ.

**قال ابن القيم رحمه الله:** هذه الكبيرة تختلف مراتبها باختلاف [مَرَاتِبٍ]<sup>(٣)</sup> الحدث بنفسه، فكلما كان الحدث في نفسه أكبر؛ كانت الكبيرة أعظم.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «ولَعْنَ اللَّهِ مِنْ غَيْرِ مَنَارِ الْأَرْضِ»، بفتح الميم، علامات حدودها.

**قال في «النهاية»:** أي: معالمها وحدودها، واحدتها: تَخْمُ، قيل: أراد حدود الحرم خاصة. وقيل: هو عام في جميع الأرض، وأراد [المعالم]<sup>(٥)</sup> التي يُهتَدَى بها في الطريق.

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) في [أ]: فضيحة.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) عزاه صاحب «التيسير» إلى كتاب «الكبائر»، ولا نعلم كتاباً مطبوعاً لابن القيم بهذا الاسم.

(٥) في [أ]، و[ب]: بالمعالم، والمثبت من «النهاية».

وقيل: هو أَن يدخل الرجل في ملك غيره [فيقطعه]<sup>(١)</sup> ظلماً.

**قال:** وروي تخوم بفتح التاء على الإفراد، وجمعه تُخُم بضم التاء والخاء. انتهى

وتغييرها: أَن يقدمها أو يؤخرها، فيكون هذا من ظلم الأرض الذي قال فيه النبي ﷺ: «من ظلم شيئاً من الأرض طوقه يوم القيمة من سبع أرضين»<sup>(٢)</sup>، فيه جواز لعن أهل الظلم من غير تعين.

**وأما لعن الفاسق المعين ففيه قولان:**

أحد هما، أنه جائز. اختاره ابن الجوزي وغيره.

والثاني، لا يجوز. اختاره أبو بكر عبد العزيز<sup>(٣)</sup>، وشيخ الإسلام.

(١) في [أ]: فيقطعه.

(٢) آخر جمه البخاري برقم (٢٤٥٢) (٢٤٥٣)، ومسلم برقم (١٦١٠) (١٦١٢)، من حديث: سعيد بن زيد، وعائشة رضي الله عنها، وانفرد به مسلم (١٦١١) عن أبي هريرة رضي الله عنه، وانفرد به البخاري (٢٤٥٤) عن ابن عمر رضي الله عنهما بلفظ: «خسف به يوم القيمة...».

(٣) من أئمة الحنابلة، واسمها: عبد العزيز بن جعفر بن أحمد، المعروف بـ(غلام الخلال)، توفي سنة ٣٦٣هـ. «طبقات الحنابلة» (٢/١١٩-).

(٤) الذي اختاره ابن الجوزي نقله عن أحمد، وذكر أنه أجاز لعن يزيد بن معاوية، ومنهم من ينقل عن أحمد القول الثاني، ونصره أبو بكر الخلال في مذهب أحمد. والمشهور عن أحمد خلاف ما ذكره ابن الجوزي؛ فإن المشهور عن أحمد في يزيد بن معاوية قوله: لا نحبه، ولا ننسبه. والقول الثاني، وهو عدم الجواز نقل عن جماعة من أصحاب أحمد، ونقل عن الحسن، وابن سيرين، وهو الأشهر عند المتأخرین من أصحاب أحمد، والشافعی، ونصره النووي، وابن المنیر، وغيرهما. والقائلون بالجواز حججتهم أنه جاز اللعن بالوصف؛ فيجوز بالتعيين؛ لأنه يشمله ذلك الوصف، وقالوا: قد جاء عن النبي ﷺ لعن بعض الناس بعضهم كما في «مسلم» في [كتاب الفضائل] رقم (١٠)، عن معاذ بن جبل رضي الله عنه، أن النبي ﷺ مع ناساً من أن يتقدوا إلى الماء في توک، فتقدم رجالان من المناقين، فلعنهمما وسبهما. وأيضاً جاء في الحديث أنه قال: «اللهم، إنما أنا بشرٌ من البشر، فأي رجل من المسلمين =

وقال النwoي الله تعالى: واتفق العلماء على تحريم اللعن؛ فإنه في اللغة: الإبعاد، والطرد، وفي الشرع: الإبعاد من رحمة الله.

فلا يجوز أن يُعد من رحمة الله من [لا]<sup>(١)</sup> يُعرف حاله وخاتمة أمره معرفة قطعية؛ فلهذا قالوا: لا يجوز لعن أحد بعينه، مسلماً كان أو كافراً، أو دابة، إلا من علمنا بنصّ

= لعنته، أو سببته، وليس لها بأهل، فاجعلها له زكاة ورحمة تقربه إليك يوم القيمة» أخرجه مسلم (٢٦٠٣-٢٦٠١) بمعنىه من طرق، واستدلوا بقصة الرجل الذي جاء يستشكى جاره، فأمره أن يخرج متاعه، فأخرج متاعه، فجعل من يمر من الناس يقولون اللهم لعنة، اللهم أخرزه، وفي رواية: فجعل الناس يلعنونه فعل الله به وفعل فعل. رواه أبو داود (٥١٥٣)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١٢٤) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وإسناده حسن. وجاء عند أحمد (٤/٤)، والبزار (٢/٢٤٧) من حديث عبد الله بن الزبير رضي الله عنه، أن النبي صلوات الله عليه لعن الحكم وما ولد من صلبه. وللفظ للبزار، وهو في «ال الصحيح المسند» (٥٧٢).

#### والقاتلون بالمنع من أدتهم:

✿ ما جاء في «البخاري» أنَّ النبي صلوات الله عليه لعن بعض الكفار: الحارث بن هشام، وصفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو -قبل أن يسلموا- فأنزل الله عَلَيْكُم مِّنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ» [آل عمران: ١٢٨]، ثم أسلموا وحسن إسلامهم. فهذا دليل على أنه لا يجوز لعن المعين؛ لأنَّ اللعن الطرد من رحمة الله، وأنت لا تدرى هل سيموت على كفره أم لا؟ أما من عُلم أنه مات كافراً فيجوز لعنه، أو من عُلم أنه سيموت على كفره؛ فيجوز لعنه، فنحن نعلم أنَّ أبا جهل، وأبا لهب ماتا على الكفر؛ فيجوز لعنهما، وأيضاً نعلم أنَّ المسيح الدجال، وإبليس سيموتان على الكفر؛ فيجوز لعنهما.

✿ واستدلوا بحديث: «لا ينبغي لصديق أن يكون لعاناً».

✿ وحديث: «ليس المؤمن بالطعان، ولا اللعن، ولا الفاحش، ولا البذيء». والذى يظهر المنع من ذلك إذا كان المقصود به الإبعاد والطرد من رحمة الله؛ لقوله تعالى: عَلَيْكُم مِّنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ، فهو ليس إلى الإنسان. وأما اللعن الذي هو السب، والدعاء؛ فالظاهر جوازه لمن يستحقه. وأما أدلة المجوزين فهي محمولة على أنه قصد بها السب والدعاء دونقصد الطرد من رحمة الله، وبهذا يُجمع بين الأدلة، وبالله التوفيق. انظر: « منهاج السنة » (٤/٥٦٩-١)، «الأدب الشرعية» (١/٢٦٩-٢)، « موقف أهل السنة والجماعة من الأهواء والبدع » للرحمي (١/٢٥٠).

شرعٌ أنه مات على الكفر، أو يموت عليه كأبي جهل وإبليس، وأما اللعن بالوصف؛ فليس بحرام كلعن الواصلة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة، وأكل الربا وموكله، والمصورين، والظالمين، والفاسقين، والكافرين، ولعن من غير منار الأرض، ومن تولى غير مواليه، ومن انتسب إلى غير أبيه، ومن أحدث في الإسلام حدثاً، أو آوى محدثاً، أو غير ذلك مما جاءت به النصوص الشرعية بإطلاقه على الأوصاف لا على الأعيان، والله أعلم.<sup>(١)</sup>

(١) انتهى من «شرح مسلم» رقم (٧٩).

قال المصنف رحمه الله: وعن طارق بن شهاب، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب» قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال: «مرّ رجالٌ على قومٍ لهم صنم، لا يجُوزُ أحدٌ حتى يقتربَ له شيئاً، فقالوا لأحدٍ هم: قربٌ، قال: ليس عندي شيء أقربُ. قالوا له: قربٌ ولو ذباباً، فقتربَ ذباباً، فخلو سبيله، فدخل النار. وقالوا للآخر: قربٌ، فقال: ما كنتُ لأقتربَ لأحدٍ شيئاً دونَ الله عزَّ وجلَّ، فصربوها عنقه، فدخل الجنة» رواه أحمد.

ش/ قال ابن القيم رحمه الله: قال الإمام أحمد رحمه الله حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش، عن سليمان بن ميسرة، عن طارق بن شهاب يرفعه، قال: «دخل الجنة رجل في ذباب» الحديث.<sup>(١)</sup>

وطارق بن شهاب: هو البجلي الأحسسي، أبو عبد الله، رأى النبي صلى الله عليه وسلم وهو رجل.

قال البعوي: ونزل الكوفة.

وقال أبو داود: ورأى النبي صلى الله عليه وسلم ولم يسمع منه شيئاً.

قال الحافظ: إذا ثبت أنه [لقي]<sup>(٢)</sup> النبي صلى الله عليه وسلم فهو صحابي، وإذا ثبت أنه لم يسمع منه، فروايته عنه مرسل صحابي، وهو مقبول على الراجح، وكانت وفاته - على ما جزم به

(١) صحيح موقوفاً على سلمان رضي الله عنه. رواه الإمام أحمد في «الزهد» (ص ١٥)، وليس مرفوعاً، بل الذي في «الزهد»: عن طارق بن شهاب، عن سلمان الفارسي من قوله، فالمرفوع لعله وهم من ابن القيم رحمه الله، والموقوف إسناده صحيح، وهو في «الحلية» أيضاً (٢٠٣/١) موقوفاً على سلمان بنفس الطريق، ولعل سلمان تلقاه من أهل الكتاب؛ فلا يكون له حكم الرفع.

﴿ وأخرجه ابن أبي شيبة (٣٥٨/١٢)، والبيهقي في «الشعب» (٧٣٤٣) من طرق أخرى عن طارق بن شهاب به.

(٢) في [ب]: رأى.

ابن حبان - سنة ثلاثة وثمانين.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «دخل الجنة رجل في ذباب».

أي: من أجله؛ [لأنَّ (في) تأتي للتعليل].<sup>(٢)</sup>

**قوله:** قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله.

كأنهم تَقَالُوا ذلك، وتعجبوا منه فيبين لهم النبي ﷺ ما صير [لهم]<sup>(٣)</sup> هذا الأمر الحقير عندهم عظيماً يستحق هذا عليه الجنة، ويستوجب الآخر عليه النار.

**قوله:** فقال: «مَرَّ رجلان على قوم هم صنم».

الصنم: ما كان منحوتاً على صورة.

**قوله:** «لا يجاوزه»، أي: لا يمر به، ولا يتعداه أحدٌ حتى يقرب له شيئاً وإن قلّ.

**قوله:** «قالوا له قرب ولو ذباباً، فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار».

في هذا بيان عظمة الشرك ولو في شيء قليل، وأنه يوجب النار كما قال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حُرِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارِ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ [المائدة: ٧٢].

وفي [هذا]<sup>(٤)</sup> الحديث: الحذر من الوقوع في الشرك، وأن الإنسان قد يقع فيه وهو لا يدرى أنه من الشرك الذي يوجب النار.

وفيه: أنه دخل النار بسبب لم يقصده ابتداءً، وإنما فعله تخلصاً من شر أهل

(١) انتهى من «الإصابة» ترجمة طارق بن شهاب ومتى.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [أ].

(١) الصنم.

وفيه: أن ذلك الرجل كان مسلماً قبل ذلك، وإنما لم يكن مسلماً لم يقل دخل النار في ذباب.

وفيه: أن عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبادة الأوثان<sup>(٢)</sup> ذكره المصنف بمعناه.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** «وَقَالُوا لِلآخر: قرب. قال: ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله عزوجل».

ففيه: بيان فضيلة التوحيد، والإخلاص، والصلابة في الدين.

وفيه: معنى قوله في الحديث: « وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُقْدَفُ في النار». <sup>(٤)</sup>

**قال المصنف** وَكَلَّتُهُ: وفيه معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين كيف صبر على القتل ولم يوافقهم مع كونهم لم يطلبوا منه إلا العمل الظاهر.<sup>(٥)</sup>

(١) قال العلامة العثيمين وَكَلَّتُهُ في «القول المفيد» (١/٢٩٣): هذه المسألة ليست مسلمة؛ فإن قوله: «قَرْبٌ وَلَوْ ذَبَابًا» يقتضي أنه فعله قاصداً التقرب، أما لو فعله تخلصاً من شرهم؛ فإنه لا يكفر؛ لعدم قصد التقرب، وظاهر القصة أنَّ الرجل ذبح بنية التقرب؛ لأنَّ الأصل أنَّ الفعل المبني على طلب يكون موافقاً لهذا الطلب، ولو فعله بقصد التخلص ولم ينوي التقرب لهذا الصنم؛ لا يكفر؛ لعموم قوله تعالى: «مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدِرَ افْعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ» [الجح: ١٠٦]. انتهى المراد بتصرف يسيراً.

(٢) قول المصنف هذا يعارض ما تقدم من قوله: (إنما فعله تخلصاً من شر أهل الصنم)، وقوله هنا هو المعتمد، وانظر: «القول المفيد» للعلامة العثيمين وَكَلَّتُهُ (١/٢٩٨).

(٣) في مسائل «كتاب التوحيد».

(٤) آخر جه البخاري برقم (١٦)، ومسلم برقم (٤٣)، من حديث أنس بن مالك وَكَلَّتُهُ.

(٥) انظر المسألة رقم (١٠) من «كتاب التوحيد»، قال العلامة العثيمين وَكَلَّتُهُ: لكن أيهما أولى: أن يصبر ولو قُتِلَ، أو أن يوافق ظاهراً؟ فيه تفصيل: إذا كان موافقة الإكراه لا يترتب عليه ضرر في الدين =

فيه مسائل :

الأولى: تفسير «قل إن صلادي ونسكي».

الثانية: تفسير «فصل لربك وانحر».

الثالثة: البداءة بلعنة من ذبح لغير الله.

الرابعة: لعن من لعن والديه، ومنه أن تلعن والدي الرجل فيلعن والديك.

الخامسة: لعن من آوى محدثاً، وهو الرجل يُحدث شيئاً يجب فيه حق الله، فيلتتجي إلى من يجيره من ذلك.

السادسة: لعن من غير منار الأرض، وهي المراسيم التي تفرق بين حركك وحق جارك، فتغيرها بتقديم أو تأخير.

السابعة: الفرق بين لعن المعين، ولعن أهل المعاصي على سبيل العموم.

الثامنة: هذه القصة العظيمة، وهي قصة الذباب.

التاسعة: كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرّهم.<sup>(١)</sup>

العاشرة: معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين، كيف صبر ذلك على القتل، ولم يوافقهم على طلبهم؛ مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر.

= للعامة؛ فإنَّ الأولى أن يوافق ظاهراً لا باطنًا، لاسيما إذا كان بقاوه فيه مصلحة للناس مثل: صاحب المال الباذل فيما ينفع، أو صاحب العلم النافع، وما أشبه ذلك، حتى وإن لم يكن فيه مصلحة؛ ففي بقائه على الإسلام زيادة عمل، وهو خير، فالأولى أن يتأنى ويوافق ظاهراً لا باطنًا، أما إذا كان في موافقته، وعدم صبره ضرر على الإسلام؛ فإنه يصبر، وقد يجب الصبر؛ لأنه من باب الصبر على الجهاد في سبيل الله، وليس من باب إبقاء النفس - ثم مثل على ذلك بصرير الصحابة على أذى كفار قريش، وبصیر الإمام أحمد في المحدثة -. «القول المفيد» (١/٢٩٥-٢٩٦) باختصار يسير.

(١) تقدم التنبية على ذلك.

الحادية عشرة: أَنَّ الَّذِي دَخَلَ النَّارَ مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ كَافِرًا لَمْ يَقُلْ: «دَخَلَ النَّارَ فِي ذِبَابٍ».

الثانية عشرة: فِيهِ شَاهِدٌ لِلْحَدِيثِ الصَّحِيفِ: «الْجَنَّةُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ شَرَاكِ نَعْلِهِ، وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكِ».<sup>(٢)</sup>

الثالثة عشرة: مَعْرِفَةُ أَنَّ عَمَلَ الْقَلْبِ هُوَ الْمَقْصُودُ الأَعْظَمُ حَتَّىٰ عِنْدَ عَبْدِةِ الْأَوْثَانِ.

(١) أي: كان مسلماً كفر بسبب ذلك، ودخل النار.

(٢) أخرجه البخاري (٦٤٨٨)، عن ابن مسعود رضي الله عنه.

## ١٠- بَابُ لَا يُذْبَحُ اللَّهُ بِمَكَانٍ يُذْبَحُ فِيهِ لِغَيْرِ اللَّهِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ لَا يُذْبَحُ اللَّهُ بِمَكَانٍ يُذْبَحُ فِيهِ لِغَيْرِ اللَّهِ.

ش/ لا: نافية، ويُحتمل أنها للنهي، وهو أظاهر.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: ﴿لَا تَقْعُمْ فِيهِ أَبَدًا الْمَسْجِدُ أَسْسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ [التوبه: ٨].

ش/ قال المفسرون: إنَّ الله تعالى نهى رسوله عن الصلاة في مسجد الضرار، والأمة تتبع له في ذلك، ثم إنَّه تعالى حَثَّ على الصلاة في مسجد قباء الذي أَسَسَ من أول يوم بُني على التقوى، وهي طاعة الله ورسوله عليهما السلام، وجمعًا لكلمة المؤمنين، ومعقلًا، ومنزلاً للإسلام وأهله؛ ولهذا جاء في الحديث الصحيح أن رسول الله عليهما السلام قال: «صَلَوةٌ فِي مسجد قباء كعمره».

(١) حسن بشواهده. أخرجه الترمذى (٣٢٤)، وابن ماجه (١٤١١) من حديث أَسِيد بن ظهير الأنصاري، والراوى عنه أبو الأبرد، واسمه: زياد المدنى، وهو مجهول.

﴿وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ سَهْلٍ بْنِ حَنْيِفٍ عَنْ أَحْمَدَ (١٥٩٨١)، وَابْنِ مَاجَهَ (١٤١٢)، وَفِيهِ: مُحَمَّدُ بْنُ سَلِيمَانَ الْكَرْمَانِيَّ مَجْهُولٌ حَالٌ﴾

﴿وَلَهُ شَاهِدٌ آخَرٌ عَنْ أَبْنَى حِبَانَ (١٦٢٧) مِنْ حَدِيثِ أَبْنِ عَمْ رَجِيبٍ، فِيهِ دَاؤِدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْأَنْصَارِيُّ، وَهُوَ مَجْهُولٌ حَالٌ﴾

﴿وَلَهُ طَرِيقٌ أُخْرَىٰ عَنْ أَبْنَى بْنِ شِيبةَ (٢/ ٣٧٣) مِنْ طَرِيقِ سَلِيفِ بْنِ سَعْدِ السَّالِمِيِّ عَنْ أَبْنِ عَمْ رَجِيبٍ مُوقِفًا، وَلَهُ حُكْمُ الرُّفْعِ، وَسَلِيفٌ مَجْهُولٌ حَالٌ﴾ فالحديث بهذه الشواهد يرتقي إلى الحُسن، وقد حسنَ العلامة الألباني رحمه الله؛ وعلى هذا الحديث يجوز قصد الصلاة فيه من غير سفر، والنبي عليهما السلام كان يقصد كل سبت.

## ١٠- باب لا يُذبَحُ الله بمَكَانٍ يُذبَحُ فيه لِغَيْرِ الله

وفي «ال الصحيح »: أن رسول الله ﷺ كان يزور قباء راكباً و ماشياً<sup>(١)</sup> ، وقد صرَّحَ أَنَّ المسجدَ المذكور في الآية هو مسجد قباء جماعةً من السلف، منهم: ابن عباس، وعروة، وعطيه، والشعبي، والحسن، وغيرهم.<sup>(٢)</sup>

**قلت:** و يؤيده قوله: «فيه رجال يحبون أن يتظاهروها» الآية، وقيل: هو مسجد رسول الله ﷺ؛ لحديث أبي سعيد قال: تمارى رجلان في المسجد الذي أُسسَ على التقوى من أول يوم، فقال رجلٌ: هو مسجد قباء. وقال الآخر: هو مسجد رسول الله ﷺ. فقال رسول الله ﷺ: «هو مسجدي هذا» رواه مسلم.<sup>(٣)</sup>

وهو قول عمر وابنه، وزيد بن ثابت، وغيرهم.<sup>(٤)</sup>

(١) أخرجه البخاري برقم (١١٩٣)، ومسلم برقم (١٣٩٩)، من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وفيه: أنه كان يأتيه كل سبت.

(٢) أثر ابن عباس رضي الله عنهما، لم يصح، له طريقان عند ابن جرير في تفسير الآية المذكورة.

- ✿ طريق فيها: علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس رضي الله عنهما، وعلى لم يسمع من ابن عباس، وفيها: عبدالله ابن صالح كاتب الليث ضعيف. وهذه الطريق أخرجهما أيضاً ابن أبي حاتم.
- ✿ والطريق الأخرى مسلسلة بالعوفيين، وهم ضعفاء كما تقدم في المقدمة.
- ✿ أثر عروة صحيح كما في «تفسير ابن جرير»؟ فإنه من طريق عبد الرزاق، عن معمر، عن الزهري، عن عروة، وهذا إسناد صحيح.

✿ أثر عطية صحيح، وهو عند ابن جرير، عن أحمد بن إسحاق، ثنا أبو أحمد، قال: ثنا فضيل بن مرزوق، عن عطية به. وهذا إسناد صحيح، وأبو أحمد هو الزبيري.

✿ أثر الشعبي، والحسن لم نجدها مستندة، ولكن ذكرها عنهما ابن كثير في «تفسيره».

(٣) أخرجه مسلم برقم (١٣٩٨).

(٤) أثر عمر رضي الله عنهما لم نجده.

✿ أثر ابن عمر رضي الله عنهما عند ابن جرير في «تفسيره»، وفيه: سفيان بن وكيع، سيء الحفظ، وفيه: عثمان ابن عبيدة الله بن أبي رافع مجھول حال، ولكن سفيان بن وكيع قد توبع عند ابن أبي شيبة (٣٧٢)، فبقيت العلة في عثمان.

✿ أثر زيد بن ثابت عند ابن جرير في «تفسيره» عن سفيان بن وكيع، ثنا ابن عيينة، عن أبي الزناد، =

وقال ابن كثير: وهذا صحيح، ولا منافاة بين الآية والحديث؛ لأنه إذا كان مسجد قباء قد أُسسَ على التقوى من أول يوم؛ فمسجد رسول الله ﷺ بطريق الأولى، وهذا بخلاف مسجد الضرار الذي أُسسَ على معصية الله كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفُرًا وَنَفَرُوا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَازَبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبْلٍ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرْدَنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ﴾ [التوبه: ١٠٩].

فلهذه الأمور نهى الله تباري عن القيام فيه للصلوة، وكان الذين بنوه جاءوا إلى النبي ﷺ قبل خروجه إلى غزوة تبوك، فسألوه أن يصلوا فيه، وأنهم إنما بنوه للضعفاء، وأهل العلة في الليلة الشاتية، فقال: «إنا على سفر، ولكن إذا رجعنا إن شاء الله»، فلما قفل العليل راجعاً إلى المدينة، ولم يبق بينه وبينها إلا يوم أو بعضه؛ نزل الوحي بخبر المسجد، فبعث إليه فهدمه قبل قدومه إلى المدينة.<sup>(١)</sup>

وجه مناسبة الآية للترجمة: أن المواقع المعدّة للذبح لغير الله يجب اجتناب الذبح فيها لله، كما أن هذا المسجد لما أعيد للمعصية؛ صار محل غضب لأجل ذلك، فلا تجوز الصلاة فيه لله، وهذا قياسٌ صحيحٌ يؤيده حديث ثابت بن الضحاك الآتي.

**قوله:** ﴿فِيهِ رَجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا﴾.

عن خارجة بن زيد، عن أبيه به. وفيه: سفيان بن وكيع أيضاً، وفيه ضعف، ولكنه قد توبع؛ فقد أخرجه الطبراني (٤٨٥٣)، من طريق: سعيد بن أبي مريم، عن ابن عيينة، وابن أبي الزناد، عن أبي الزناد به، وهذا إسناد صحيح. وأخرجه عبدالرزاق (٢٨٨/١)، ومن طريقه ابن جرير (٦٨٤/١١)، عن ابن عيينة به، ولكنه شك فيه: هل هو من قول خارجة، أو أبيه؟  
قلت: والطريق الأولى لاشك فيها، وهي صحيحة؛ فالآثار ثابت عن زيد بن ثابت رض.

(١) أخرجه ابن جرير من طريق ابن إسحاق عن بعض التابعين -سماهم- عن النبي ﷺ مرسلاً، وفيه: عن عنة بن إسحاق، وهو مدلس، ولم يصرح بالتحديث، وفيه شيخ ابن جرير محمد بن حيد الرازي، وقد كذب. وفي "تفسير ابن كثير" و"سيرة ابن هشام" (٢/٥٢٩-٥٣٠) ذكر القصة بدون إسناد.

١٠- باب لا يُذبَحُ الله بمكانٍ يُذبَحُ فيه لغير الله

روى الإمام أحمد، وابن خزيمة وغيرهما عن عويم بن ساعدة الأنصاري، أنَّ النبي ﷺ أتاهم في مسجد قباء، فقال: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْسَنَ عَلَيْكُمُ الْثَّنَاءَ بِالظَّهُورِ فِي قَصْبَةِ مسجدهم، فَمَا هَذَا الظَّهُورُ الَّذِي تَظَهَرُونَ بِهِ؟» فقالوا: والله، يا رسول الله، ما نعلم شئًا إِلَّا أَنَّهُ كَانَ لَنَا جِيرَانٌ مِنَ الْيَهُودِ، فَكَانُوا يَغْسِلُونَ أَدْبَارَهُمْ مِنَ الغَائِطِ، فَغَسَلْنَا كَمَا غَسَلُوكُمْ». <sup>(١)</sup>

وفي رواية عن جابر، وأنس: «هُوَ ذَاكُ، فَعَلِيكُمُوهُ» رواه ابن ماجه، وابن أبي حاتم، والدارقطني، والحاكم. <sup>(٢)</sup>

قوله: «وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ». <sup>\*</sup>

قال أبو العالية: إنَّ الظَّهُورَ بِالْمَاءِ لِحَسْنٍ، وَلِكُنْهِمُ الْمَتَهَّرُونَ مِنَ الذُّنُوبِ. <sup>(٣)</sup>

وفيه: [إِثْبَاتٌ] <sup>(٤)</sup> صفة المحبة خلافاً للأشاعرة ونحوهم.

(١) أخرجه أحمد (٤٢٢/٣)، وابن خزيمة (٨٣)، وفيه: أبو أويس ضعيفٌ، وشرحبيل بن سعد إلى الضعف الشديد أقرب، ولم يسمع من عويم، ففي سماعه من عويم نظر، كما قال الحافظ في «التهذيب».

(٢) حسن بشواهده. أخرجه ابن ماجه (٣٥٥)، وابن أبي حاتم (٦/١٨٨٢)، والدارقطني (٦٢/١)، والحاكم (٢/٣٣٤)، وفي إسناده: عتبة بن أبي حكيم، وهو ضعيف، ولكن له شواهد يُحسن بها، فقد جاء عن أبي هريرة رض، أخرجه أبو داود (٤٤)، والترمذى (٣١٠٠)، وفي إسناده: يونس بن الحارث، وهو ضعيف، وإبراهيم بن أبي ميمونة وهو مجاهول.

\* وجاء عن ابن عباس رض عند الطبراني (١١٠٦٥)، والحاكم (١/١٨٧)، وفيه: عن عنة ابن إسحاق.

\* وجاء من حديث محمد بن عبد الله بن سلام عند أ Ahmad (٦/٦)، وفيه: شهر بن حوشب.

\* ومرسل عن الشعبي أخرجه ابن أبي شيبة (١/١٥٣) بإسناد صحيح عنه.

(٣) صحيح. أخرجه ابنُ أبي حاتم في «تفسيره» [آية: ١٠٨] من سورة التوبة، فقال: حدثنا أبو سعيد الأشجع، ثنا أبو أسامة، عن عوف، عن أبي المنهال، عن أبي العالية به. وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات من رجال «الصحابيين»، والأية عامة تشمل الطهارة من النجاسات الحسية، والنجاسات المعنوية، وتشمل الطهارة من الذنوب، والمعاصي.

(٤) ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله: عن ثابت بن الصحّاك رضي الله عنه، قال: نَذَرَ رَجُلٌ أَنْ يَنْحَرِ إِبْلًا بِبُوَانَةَ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثْنٌ مِنْ أُوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبُدُ؟». قَالُوا: لَا. قَالَ: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: لَا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَوْفِ بِنَذْرِكَ؛ فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ، وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ». رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما.<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: عن ثابت بن الصحّاك.

أبي: ابن خليفة الأشهلي، صحابي مشهور، روى عنه أبو قلابة وغيره، مات سنة أربع وستين.

قوله: بيوانة.

بضم الباء، وقيل: بفتحها.

قال البغوي: موضع في أسفل مكة دون يلم لم.

قال أبو السعادات: هضبة من وراء يَنْبُعَ.

قوله: «فهل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟».

فيه: المنع من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان وثن، ولو بعد زواله، قاله المصنف

رحمه الله.<sup>(٢)</sup>

(١) صحيح. أخرجه أبو داود (٣٣١٣)، ومن طريقه البهقي (١٠/٨٣)، والطبراني (١٣٤١)، من طريق: داود بن رشيد، عن شعيب بن إسحاق، عن الأوزاعي، عن يحيى بن أبي كثیر، قال: حدثني أبو قلابة، عن ثابت بن الصحّاك به. وهذا إسناد صحيح على شرط الشیخین كما قال المصنف، وصححه شيخنا الوادعی برقم (١٨٦).

(٢) انظر المسألة رقم (٦) من «كتاب التوحيد».

**قوله:** «فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟».

قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائد إما بعود السنة، أو بعود الأسبوع، والشهر، ونحو ذلك، والمراد به هنا الاجتماع المعتمد من اجتماع [أهل]<sup>(١)</sup> الجاهلية، فالعيد يجمع أموراً منها: يوم عائد، كيوم الفطر، ويوم الجمعة. ومنها: اجتماع<sup>(٢)</sup> فيه. ومنها: أعمال تُتَبَّعُ ذلك من العبادات، والعادات، وقد يختص العيد بمكان بعينه، وقد يكون مطلقاً، وكل من هذه الأمور قد يُسمَّى عيداً، فالزمان كقول النبي ﷺ في يوم الجمعة: «إِن هَذَا يَوْمٌ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِلْمُسْلِمِينَ عِيدًا»<sup>(٣)</sup>، والاجتماع والأعمال كقول ابن عباس: شهدت العيد مع رسول الله ﷺ<sup>(٤)</sup>. والمكان كقوله ﷺ: «لَا تَخْدُنُوا قَبْرِي عِيدًا»<sup>(٥)</sup>، وقد يكون لفظ العيد اسمًا لمجموع اليوم والعمل فيه، وهو الغالب، كقول النبي ﷺ: «دَعُوهَا يَا أَبَا بَكْرٍ؛ فَإِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ عِيدًا»<sup>(٦)</sup>. انتهى<sup>(٧)</sup>.

قال المصنف: وفيه استفصال المفتى، والمنع من الوفاء بالنذر بمكان عيد الجاهلية

ولو بعد زواله.<sup>(٨)</sup>

(١) ساقط من [أ].

(٢) حسن. أخرجه ابن ماجه (١٠٩٨)، من طريق: صالح بن أبي الأخضر، عن الزهرى، عن عبيد بن السباق، عن ابن عباس رضي الله عنهما، وصالح بن أبي الأخضر ضعيف، وقد خالفه مالك، فرواه في «موطنه» (٦٥/١) عن الزهرى، عن عبيد بن السباق مرسلاً؛ وعليه فالمرسل أرجح، وللهذا المرسل شاهد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أخرجه أحمد (٣٠٣/٢)، وفي إسناده: أبو بشر مؤذن دمشق، وعامر بن ل الدين الأشعري، وكلاهما مجهول الحال؛ فالحديث حسن، والله أعلم.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٩٧٩)، ومسلم برقم (٨٨٤).

(٤) سيأتي تخریجه إن شاء الله تعالى في الباب رقم (٢١).

(٥) أخرجه البخاري برقم (٩٥٢)، ومسلم برقم (٨٩٢)، من حديث عائشة رضي الله عنها.

(٦) من كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٤٤٢).

(٧) انظر المسائل رقم (٤، ٧) من «كتاب التوحيد».

قلت: وفيه سد الذريعة، وترك مسابة المشركين، والمنع مما هو وسيلة إلى ذلك.

قوله: «فأوف بنذرك».

هذا يدل على أنَّ الذبح لله في المكان الذي يذبح فيه المشركون لغيره، أو في محل أعيادهم معصية؛ لأن قوله: «فأوف بنذرك» تعقيب للوصف بالحكم بالفاء، وذلك يدل على أنَّ الوصف سبب الحكم؛ فيكون سبب الأمر بالوفاء خُلُوًّه عن هذين الوصفين، فلما قالوا: لا. قال: «فأوف بنذرك»، وهذا يقتضي أن كون البقعة مكانًا لعيدهم، أو بها وثن من أوثانيهم: مانعٌ من الذبح بها، ولو ندره. قاله شيخ الإسلام.<sup>(١)</sup>

قوله: «فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله».

دليلٌ على أنَّ هذا نذر معصية لو قد وُجد في المكان بعض المowanع، وما كان من نذر المعصية فلا يجوز الوفاء به بإجماع العلماء.

واختلفوا هل تجب فيه كفارة يمين؟ على قولين، هما روايتان عن أحمد:

أحدهما: يجب. وهو المذهب، وروي عن ابن مسعود، وابن عباس.<sup>(٢)</sup>

وبه قال أبو حنيفة وأصحابه؛ لحديث عائشة مرفوعاً: «لا نذر في معصية، وكفارته كفارة يمين»، رواه أحمد، وأهل السنن<sup>(٣)</sup>، واحتج به أحمد وإسحاق.

(١) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٤٤٠-٤٤١).

(٢) أثر ابن مسعود وأيضاً أخرجه ابن أبي شيبة (١٢٨٨)، وعبدالرازق (٤٣٣/٨) بإسناد رجاله ثقات، من طريق: أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود، عن أبيه به، وأبو عبيدة لم يسمع من أبيه؛ فهو منقطع؛ فالإسناد ضعيف، وأثر ابن عباس وأيضاً صحيح، أخرجه ابن أبي شيبة (١٢٣١٣)، عن وكيع، عن عبد الله بن سعيد بن أبي هند، عن بكير بن عبد الله بن الأشجع، عن كريب، عن ابن عباس به مطولاً، وإسناده صحيح، رجاله ثقات معروفون.

(٣) ضعيف منكر. أخرجه أحمد (٦/٢٤٧)، وأبو داود (٣٢٩٠)، والترمذى (١٥٢٤)، =

الثاني: لا كفارة عليه. رُوي ذلك عن مسروق، والشعبي<sup>(١)</sup>، والشافعي؛ لحديث الباب، ولم يذكر فيه كفارة.

وجوابه: أنه ذكر الكفارة في الحديث المتقدم، والمطلق يحمل على المقيد.<sup>(٢)</sup>  
قوله: «ولا فيها لا يملك ابن آدم».

قال في «شرح المصايح»: يعني إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه بأن قال: (إن شفى الله مريضي فلليله عليه أن أعتق عبد فلان)، ونحو ذلك، فأما إذا التزم في الذمة شيئاً بأن قال: (إن شفى الله مريضي فله على أن أعتق رقبة)، وهو في تلك الحال لا يملكتها ولا قيمتها، فإذا [شفى مريضه]<sup>(٣)</sup>؛ ثبت ذلك في ذمته.  
قوله: رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما.

أي: البخاري ومسلم.

وأبو داود: اسمه سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد الأزدي السجستاني، صاحب الإمام أحمد، ومصنف «السنن»، و«المراسيل» وغيرها، ثقة إمام حافظ من كبار العلماء، مات سنة خمس وسبعين ومائتين.

= والن sai (٧/٢٦-٢٧)، وابن ماجه (٢١٢٥)، وهذا الحديث معلل، فقد أعله البخاري، والدارقطني، والترمذى، وغيرهم، وسنته ظاهره الصحة، لكن ذكر الحفاظ أنه سقط من سنته سليمان بن أرقم، وهو متزوك، وهو في «أحاديث معللة» لشيخنا مقبل رحمه الله رقم (٤٩٩).  
و جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما عند ابن الجارود (٩٣٥)، وفيه: خطاب بن القاسم الحرّاني، بعضهم وثقه، وبعضهم ضعفه، لكن الذي يظهر أنه لا ينزل في حديثه عن الحُسن، فيحسن حديثه، لكن يُخشى أنه وَهُم في الحديث؛ لأنَّ المعروف أنَّ ابن عباس رضي الله عنهما يذكره موقوفاً، ويُفتَّى بذلك.

(١) ذكره عنهما ابن قدامة رحمه الله في «المغني» (١٣/٦٢٤)، ولم أجده للأثرين سندًا، فلعلهما في بعض الكتب المفقودة.

(٢) والقول بأنَّ فيه الكفارة هو الصحيح؛ لأنَّه هو الذي أفتى به الصحابة، كابن عباس، وابن مسعود رضي الله عنهما، كما تقدم؛ ولأنَّ النذر فيه شبه باليمين، ومعلوم أنَّ من حلف أن يعمل معصية فلا وفاء، وعليه الكفارة.

(٣) في [ب]: شفى الله مريضه.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله ﴿لا تقم فيه أبدا﴾ [التوبه:٨].

الثانية: أنَّ المعصية قد تؤثر في الأرض، وكذلك الطاعة.<sup>(١)</sup>

الثالثة: ردُّ المسألة المشكلة إلى المسألة البينة؛ ليزول الإشكال.<sup>(٢)</sup>

الرابعة: استفصال المفتى إذا احتاج إلى ذلك.

الخامسة: أنَّ تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به إذا خلا من المowanع.

السادسة: المنع منه إذا كان فيه وثن من أواثان الجاهلية، ولو بعد زواله.

السابعة: المنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم، ولو بعد زواله.

الثامنة: أنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة؛ لأنَّ نذر معصية.

النinth: الحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم، ولو لم يقصده.

العاشرة: لا نذر في معصية.<sup>(٣)</sup>

الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك.

(١) لما أسس المنافقون مسجدهم على الضرار نهى الله نبيه عن القيام فيه، ولما أسس مسجد قباء على التقوى أمره الله بالقيام فيه، وكذلك إذا كان في البقعة عبادة لغير الله؛ فلا يعبد الله فيها.

(٢) الأمر المشكك هو أنه لم يعرف حكم ذلك النذر حتى بين ذلك النبي ﷺ بالاستفصال.

(٣) أي: لا وفاء لنذر في معصية، وأما انعقاده فالصحيح أنه ينعقد.

## ١١- باب من الشرك النذر لغير الله

قال المصنف رحمه الله: باب من الشرك النذر لغير الله.

ش/ أي: لكونه عبادة يجب الوفاء به<sup>(١)</sup> إذا نذره الله، فيكون النذر لغير الله شركاً في العبادة.

(١) الوفاء بالنذر ممدوح؛ فيكون الوفاء به من العبادات؛ لأنَّ الله مدح من أوفى به، كما قال تعالى: ﴿يُوقِّنُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا﴾ [الإنسان: ٧] الآية، وقال: ﴿ثُمَّ لَيَقُضُّوا تَفَاهُمُ وَلَيُؤْفَوْا نُذُورَهُمْ﴾ [الحج: ٢٩].

ما حكم النذر؟ النذر مكروه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما، أنَّ النبي ﷺ نهى عن النذر، وقال: «إنه لا يأتي بخير، وإنما يستخرج به من البخل» متفق عليه، واللفظ لمسلم، وجاء عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ النبي ﷺ قال: «إنه لا يرد من القدر، وإنما يستخرج به من البخل» رواه مسلم؛ ولأنَّ النذر إزار إزام الإنسان نفسه بعبادة، وقد يعجز عنها، ويندم؛ فلهذا كره العلماء النذر، وبعضهم اختار تحريمه، والراجح ما ذهب إليه الجمهور من الكراهة فقط، والدليل على أنه ليس بمحرم ما جاء في «صحيح مسلم» (١٦٤١)، من حديث عمران بن حصين رضي الله عنهما، أنَّ امرأة مسلمة أسرت، فهربت من المشركين على ناقة النبي ﷺ، وندرت إن نجَّاها الله لنتحرجَّنها، فأنكر عليها النبي ﷺ نذرها في ملك غيرها، ولم ينكر عليها النذر من أصله، وأيضاً لحديث ابن عباس رضي الله عنهما عند أبي داود (٣٣٠٨)، وهو في «ال الصحيح المسند» (٦٥٦) أنَّ امرأة ركبت البحر فندرت إن نجَّاها الله لتصومَّ شهراً. فنجَّاها الله، فلم تصمِّ حتى ماتت، فأتت أختها إلى النبي ﷺ، فأمرها أن تصومَّ عنها، مع أنه نذر مقابلة، ولم ينكر عليها ذلك مع أنه مقام بيان، وتعليم.

### أقسام النذر:

النذر ندران: مطلق، ومقيد.

❖ النذر المقيد هو: الذي يكون بشرط، كأن يقول: إن شفتي الله مريضي؛ فعلَّيَ كذا.

❖ النذر المطلق هو: الذي يكون عن غير شرط، كقوله: لله على أن أفعل كذا.

كيف يكون النذر عبادة مع كونه مكروراً؟

هو عبادة من جهة كونه فيه تعظيم لله، مثل الحلف؛ فإنه فيه تعظيم؛ فهو عبادة، لكن إن شق على نفسه، فيكره له، كأن يقول: والله، لأصومَّ شهرين متتابعين. فمن الخطأ أن يقال: الوفاء بالنذر هو العبادة فقط، بل عقد النذر والوفاء به كله عبادة.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: «يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرًّا مُسْتَطِرًا» [الإنسان: ٧].

ش/ فالآية دلت على وجوب الوفاء بالنذر، ومدح من فعل ذلك طاعة لله، ووفاء بما تقرب به إليه.

قال المصنف رحمه الله: وقوله: «وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذْرُتُمْ مِنْ نَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ» [آل عمران: ٢٧٠].

ش/ قال ابن كثير: يخبر تعالى أنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من النفقات، والمنذورات، وتتضمن ذلك مجازاته على ذلك أوفر الجزاء للعاملين به؛ ابتغاء وجهه.

إذا علمت ذلك: فهذه النذور الواقعة من عباد القبور تقرباً بها إليهم؛ ليقضوا لهم حوائجهم، وليشفعوا لهم، كل ذلك شرك في العبادة بلا ريب، كما قال تعالى: «وَجَاءُوكُلُّ ذَلِكَ شَرُكٌ فِي الْعِبَادَةِ بِلاَ رِيبٍ» [آل عمران: ٢٣٦].

لله مِمَّا دَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَذَا لِشَرِكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشَرِكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شَرِكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ» [آل عمران: ٢٣٦].

قال شيخ الإسلام: وأما ما نذر لغير الله، كالنذر للأصنام، والشمس، والقمر، والقبور، ونحو ذلك؛ فهو بمنزلة أن يحلف بغير الله من المخلوقات، والحالف بالمخالوقات لا وفاء عليه، ولا كفاره، وكذلك النادر للمخلوقات؛ فإن كلاهما شرك والشرك<sup>(١)</sup> ليس له حرمة، بل عليه أن يستغفر الله من هذا، ويقول ما قال النبي ﷺ: «من حلف باللات والعزى فليقل لا إله إلا الله». <sup>(٢)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) آخرجه البخاري برقم (٦٦٥٠)، ومسلم برقم (١٦٤٧)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

وقال -فيمن نذر للقبور أو نحوها دُهناً لِتُنَوَّرَ به، ويقول: إنها تقبل النذر كما يقوله بعض الصالحين:- وهذا النذر معصية باتفاق المسلمين، لا يجوز الوفاء به، وكذلك إذا نذر مالاً للسيدة، أو المجاورين العاكفين بتلك البقعة؛ فإنَّ فيهم شَبَهًا من السيدة التي كانت عند اللات، والعزى، ومناة، يأكلون أموال الناس بالباطل، ويصدون عن سبيل الله، والمجاورون هناك فيهم شبه من الذين قال فيهم الخليل القططلا: «مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ» [الأنبياء: ٥٢]، والذين اجتاز بهم موسى القططلا وقومه، قال تعالى: «وَجَاهَرُوا بِنَبْيٍ إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَهُمْ» [الأعراف: ١٣٨]، فالنذر لأولئك السيدة والمجاورين في هذه البقاع نذر معصية، وفيه شبه من النذر لسيدة الصليبان والمجاورين عندها، أو لسيدة الأبداد<sup>(١)</sup> التي في الهند والمجاورين عندها.<sup>(٢)</sup>

وقال [الأذرعي]<sup>(٣)</sup> في «شرح المنهاج»: وأما النذر للمشاهد التي على قبر ولي، أو شيخ، أو على اسم من حلها من الأولياء، أو تردد في تلك البقعة من الأولياء والصالحين؛ فإنَّ قصد النادر بذلك - وهو الغالب أو الواقع من قصود العامة - تعظيم البقعة، أو المشهد، أو الزاوية، أو تعظيم من دُفِنَ بها، أو تُسَبَّتُ إليه، أو تُبَثَتَ على اسمه؛ فهذا النذر باطل غير منعقد؛ فإنَّ معتقدهم أنَّ لهذه الأماكن خصوصيات، ويررون أنها مما يُدفع بها البلاء، ويُستجلب بها النعماء، ويُستشفى<sup>٤</sup> بالنذر لها من الأدواء، حتى إنهم ينذرون لبعض الأحجار لما قيل: (إنه استند إليها عبد صالح)، وينذرون لبعض القبور السرج والشمع،

(١) الأبداد: جمع بُدَّ، وهو الصنم. والسيدة: جمع سادن، وهو خادم الصنم، والمانع عنه، والفرق بينه وبين الحاجب أنَّ الحاجب يأذن إذا أمر بذلك ممن أمره بذلك، والصادن يأذن بنفسه. «لسان العرب».

(٢) انظر «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢٣٤).

(٣) في النسختين: (الرافعي)، والمثبت من «التبسيير» (ص ٢٠٥)، وهو أحمد بن حمدان بن عبد الواحد الأذرعي، أبو العباس، ولد سنة (٧٠٨)، وتوفي سنة (٧٨٣). انظر: «الدرر الكامنة» (١/ ١٣٥).

والزيت، ويقولون: القبر الفلافي، أو المكان الفلافي يقبل النذر. يعنون بذلك أنه يحصل [به]<sup>(١)</sup> الغرض المأمول: من شفاء مريض، أو قدوم غائب، أو سلامٍ مالٍ، وغير ذلك من أنواع نذر المجازاة؛ فهذا النذر على هذا الوجه باطل لا شك فيه، بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل مطلقاً<sup>(٢)</sup> ومن ذلك: نذر الشموع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر الخليل عليه السلام، ولقبر غيره من الأنبياء والأولياء؛ فإنَّ النادر لا يقصد بذلك إلا الإيقاد على القبر تبركاً وتعظيمًا ظانًا أنَّ ذلك قربة، وهذا مما لا ريب في بطلانه، والإيقاد المذكور محرم، سواء انتفع به هناك منتفع أم لا.

وقال الشيخ قاسم الحنفي<sup>(٣)</sup> في «شرح درر البحار»: النذر الذي ينذره أكثر العوام على ما هو مشاهد، كأن يكون للإنسان غائب، أو مريض، أو له حاجة، فيأتي إلى بعض الصالحة، و يجعل على رأسه ستراً، ويقول: يا سيدى فلان، إِنْ رَدَ اللَّهُ عَائِبِي، أو عُوفِي مريضي، أو قُضيَتْ حاجتي؛ فلنك من الذهب كذا، أو من الفضة [كذا]<sup>(٤)</sup>، أو من الطعام كذا، أو من الماء كذا، أو من الشمع والزيت كذا؛ فهذا النذر باطل بالإجماع؛ لوجوه<sup>(٥)</sup> منها: أنه نذر لمخلوق، والنذر للمخلوق لا يجوز؛ لأنَّه عبادة، والعبادة لا تكون

(١) ساقط من [ب].

(٢) الذي يُسرِّجُ على القبور إن كان متبركاً بصاحب القبر يظن أنه سيفعل بشيء؛ فهذا هو الشرك الأكبر، وإن كان يظن أنَّ هذا الإسراج قُربة لله تكونه أسرج على هذه القبور، فيظن أنه ناصر للأولياء ونحوها؛ فهذا لا يصل إلى حد الشرك الأكبر؛ فهو لم يصرف له عبادة، وإنما يريد الأجر من الله بهذا الإيقاد، والإسراج؛ فهذا مبتدع؛ لأنَّه تقرب إلى الله بشيء ليس من دين الله، وهو وسيلة إلى الشرك الأكبر.

(٣) هو القاسم بن قططليغا بن عبد الله المصري، ولد سنة (٨٠٢)، وتوفي سنة (٨٧٩)، له مؤلفات عديدة، منها: «شرح درر البحار» للقوني في الفروع. انظر: «هداية العارفين» (١/٨٣٠).

(٤) ساقط من [أ].

(٥) وهذا يعتبر شركاً أكبر؛ لأنَّه يتقرب إلى الولي، ويدعوه وهو ميت، يدعوه من دون الله، وأنَّه صرف النذر لغير الله بقوله: لك كذا.

لمخالق. ومنها: أنَّ المنذور له ميت، والميت لا يملك. ومنها: أنه ظنَّ أنَّ الميت يتصرف في الأمور دون الله، واعتقد ذلك كفر.

**إِلَهُ أَنْ قَالَ**، إذا علمت هذا فما يؤخذ من الدرهم، والشمع، والزيت وغيرها، وينقل إلى ضرائح الأولياء تقرباً إليهم، فحرام بإجماع المسلمين. اهـ

نقله عنه ابن نجيم<sup>(١)</sup> في «البحر الرائق»<sup>(٢)</sup>، ونقله المرشدي<sup>(٣)</sup> في «تذكرةه» وغيرهما عنه، وزاد: وقد ابْتُلَى النَّاسُ بِهَذَا، لاسيما في مولد البدوي.<sup>(٤)</sup>

وقال الشيخ صنع الله الحلبـي الحنفي<sup>(٥)</sup> في الرد على من أجاز الذبح والنذر للأولياء: فهذا الذبح، والنذر إن كان على اسم فلان؛ فهو لغير الله؛ فيكون باطلـاً، وفي التنزيل: «وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ» [الأنعام: ١٢١]، «فُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ» [الأنعام: ١٦٢-١٦٣]، والنذر لغير الله إشراكـ مع الله كالذبح لغيره.<sup>(٦)</sup>

(١) هو الإمام زين الدين بن إبراهيم بن محمد المشهور بابن نجيم، ولد سنة (٩٢٦)، وتوفي سنة (٩٧٠)، له كتب عديدة من أشهرها: «البحر الرائق شرح كنز الدقائق»، و«الأشباه والنظائر». انظر: «شذرات الذهب» (١٠ / ٥٢٣).

(٢) انظر: «البحر الرائق» (٢ / ٤٦٨-٤٦٧) في آخر [كتاب الصوم].

(٣) هو عبد الرحمن بن عيسى بن مرشد، أبو الوجهـ العـمرـي، المرشـدي، مفتـيـ الحـرمـ المـكـيـ، ولـدـ سـنةـ (٩٧٥)، وتـوفـيـ سـنةـ (١٠٣٧)، انـظـرـ: «الأعلام» للـزرـكيـ (٣٢١ / ٣).

(٤) هو أحمد بن علي بن إبراهيم بن محمد بن أبي بكر الـبدـويـ، صـوفـيـ هـالـكـ، وـقـبـرـهـ مـعـرـفـ بـمـصـرـ فـيـ (طـنـطـاـ)، وـيعـبـدـ مـنـ دـونـ اللهـ وـلاـ حـولـ وـلاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـهـ، هـلـكـ عـامـ (٦٧٥). «الـشـذـراتـ» (٦٠٢ / ٧).

(٥) هو الإمام صـنـعـ اللهـ بـنـ صـنـعـ اللهـ الـحـلـبـيـ، الـمـكـيـ، وـاعـظـ، فـقـيـ، مـحـدـثـ، تـوفـيـ سـنةـ (١١٢٠). «هـدـاـيـةـ الـعـارـفـينـ» (١ / ٤٢٨)، «مـعـجمـ الـمـؤـلـفـينـ» (٦٢٤١).

(٦) انتهى من كتابـهـ «سـيفـ اللهـ عـلـىـ مـنـ كـذـبـ عـلـىـ أـوـلـيـاءـ اللهـ» (صـ ٦٨-٦٩).

قال المصنف رحمه الله: وفي «ال الصحيح» عن عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: «من نذر أَنْ يُطِيعَ اللهَ فَلْيُطِعْهُ، ومن نذر أَنْ يَعْصِيَ اللهَ فَلَا يَعْصِيهِ». <sup>(١)</sup>

ش/ قوله: في «ال الصحيح»، أي: « صحيح البخاري».

قوله: عن عائشة.

هي أم المؤمنين زوج النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، وابنة الصديق رضي الله عنه تزوجها النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه وهي ابنة سبع سنين، ودخل بها وهي ابنة تسع [سنين]<sup>(٢)</sup>، وهي أفقه النساء مطلقاً، وأفضل أزواج النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه إلا خديجة، [ففيهما]<sup>(٣)</sup> خلاف، <sup>(٤)</sup> ماتت سنة سبع وخمسين على الصحيح.

قوله: «من نذر أَنْ يُطِيعَ اللهَ؛ فَلْيُطِعْهُ».

أي: فليفعل ما نذره من طاعة الله، وقد أجمع العلماء على أَنَّ من نذر طاعة لشرط يرجوه كـ(إِنْ شَفِيَ اللَّهُ مَرِيضِي فَعَلَيَّ أَنْ أَتَصْدِقَ بِكُذَّا)، ونحو ذلك وجب عليه إن حصل له ما عَلَقَ نَذْرَه [بِه]<sup>(٥)</sup> على حصوله، وهو قول جمهور العلماء.

وَحْكَى عن أبي حنيفة: أنه لا يلزم الوفاء إلا بما جنسه واجب بأصل الشرع كالصوم، وأما ما ليس كذلك كالاعتكاف، فلا يجب عليه الوفاء به.

قوله: «وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَ اللهَ فَلَا يَعْصِيهِ».

(١) أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٦).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في [ب]: ففيها.

(٤) والذي قرره شيخ الإسلام، وتلميذه ابن القيم رحمهما الله أَنَّ عائشة رضي الله عنها أفضل من جهة العلم وخدية رضي الله عنها أفضل من جهة النصرة، وهذا التفصيل أفضلي، وأقرب، فيه نخرج من الخلاف، ويكون لكل واحدة فضيلة من جهة. انظر: «بدائع الفوائد» (٣/١٦٣).

(٥) ساقط من [ب].

زاد الطحاوي: «وليکفر عن يمينه»،<sup>(١)</sup> وقد أجمع العلماء [على]<sup>(٢)</sup> أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية.

قال الحافظ: اتفقوا على تحريم النذر في المعصية، وتنازعوا: هل ينعقد موجباً للكافرة أم لا؟<sup>(٣)</sup> وتقدم<sup>(٤)</sup>، وقد يُستدل بالحديث على صحة النذر في المباح كما هو مذهب أحمد وغيره، يؤيده ما رواه أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وأحمد، والترمذى عن بريدة: أنَّ امرأةً قالت: يا رسول الله، إني نذرت أن أضرب على رأسك بالدف. فقال: «أَوْفِ بِنَذْرِكِ».<sup>(٥)</sup>

وأما نذر اللجاج والغضب فهو يمينٌ عند أحمد،<sup>(٦)</sup> فَيُخَيِّرُ بين فعله وكفارة يمين؛

(١) أخرجه الطحاوي في «مشكل الآثار» (٤٢/٣)، وفي إسناده: سليمان بن أرقم، وهو متزوك، وهو قطعة من حديث عائشة الذي تكلمنا عليه في الباب السابق.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) «الفتح» (٦٧٠٠).

(٤) تقدم الخلاف في الباب السابق.

(٥) حسن لغيره. أخرجه أبو داود (٣٣١٢)، وفي إسناده: الحارث بن عبيد أبو قدامة الإيادي، وفيه ضعف، والحديث حسن بشاهدته عن بريدة عند أحمد (٥/٣٥٣)، والترمذى (٣٦٩٠)، وابن أبي شيبة (٢٩/١٢)، وابن حبان (٦٨٩٢)، من طريق: الحسين بن واقد، عن عبدالله بن بريدة، عن أبيه به، وإسناده حسن.

(٦) نذر اللجاج، والغضب هو الذي يكون في حالة مغاضبة وخصام، وما أشبه ذلك، فيقول مثلاً: اللَّهُ عَلَيْكَ إِنْ فَعَلْتَ كَذَا أَنْ أَحِجَّ عَشْرَ حَجَّاً. فإنه هنا لا يريد الحج، وإنما يريد الامتناع عن هذا الشيء. فهذه من أيمان العرب، وقد أفتى بعض الصحابة أنَّ فيه كفارة يمين كما في «مصنف ابن أبي شيبة» (٧/٥٢٢-). وغيرها.

وهذا هو الذي رجحهشيخ الإسلام، وابن القيم أنه يکفر كفارة يمين، أو يوفى به، وقال شيخ الإسلام وَكَلَّهُ بأنه يشمله قوله تعالى: ﴿لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللُّغُوِّ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَدَّتُمُ الْأَيْمَانَ﴾ [المائدah: ٨٩]، قال: وهذا من أيمان العرب. ونقل إجماع أهل اللغة على أن هذا يسمى يميناً، وهذا هو ترجيح الإمامين ابن باز، وابن عثيمين رحمهما الله، وانظر «مجموع الفتاوى» (٣٥/٢٥٢-٢٥٦).

ل الحديث عمران بن حصين مرفوعاً: «لا نذر في غضب، وكفارته كفارة يمين»، رواه سعيد، وأحمد، والنسائي.<sup>(١)</sup>

فإن نذر مكروراً كالطلاق استحب أن يكفر ولا يفعله.<sup>(٢)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: وجوب الوفاء بالنذر.

الثانية: إذا ثبتت كونه عبادة لله، فصرفه إلى غيره شرك.

الثالثة: أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.

(١) ضعيف جداً. أخرجه أحمد (٤٣٣/٤)، والنسائي (٧/٢٨)، وفي سنه: محمد بن الزبير الحنظلي، وهو متوكّل، وقد اختلف عليه في إسناد الحديث، وانظر: «الإرواء» (٢٥٨٧).

(٢) النذر لله أقسامه:

- ⦿ نذر المعصية، ينعقد وتجب عليه الكفارة على الصحيح.
- ⦿ نذر المباح ينعقد، ويجب الوفاء به على الصحيح.
- ⦿ نذر المكرور، ينعقد وتستحب له الكفارة، ولا يفعله.
- ⦿ نذر الطاعة، يجب الوفاء به.

⦿ نذر ما لم يسمّ، كأن يقول: (الله عليه نذر)، فهذا صحيحة عن ابن عباس رضي الله عنهما، عند ابن أبي شيبة (١٢٣١٣) أن فيه كفارة يمين، وبه قال الجمهور، واستدلوا بحديث عقبة بن عامر في «صحيف مسلم»: «كفارة النذر كفارة يمين».

ومن أقسام النذر أن ينذر نذراً لا يطيقه، فقد أفتى ابن عباس رضي الله عنهما أن فيه كفارة يمين كما في المصدر السابق.

فألا ترى، النذر لغير الله لا يكون إلا شركاً أكبر؛ لأنه عبادة مع التعظيم، فيعظم به صاحب القبر مثلًا، ويصرف له عبادة.

## ١٢- بَابُ مِنَ الشَّرِكِ الْأَسْتَعَاذَةُ بِغَيْرِ اللَّهِ

قال المصنف رحم الله: باب من الشرك الاستئناد بغير الله. (١)

ش/ الاستعاذه: الالتجاء والاعتصام؛ ولهذا يسمى المستعاذه به: معاداً ومُلجأً، فالعالئذ بالله قد هرب مما يؤذيه أو يهلكه إلى ربه ومالكه، واعتضم واستجار به، والتجأ إليه، وهذا تمثيلٌ، وإلا فما يقوم بالقلب من الالتجاء إلى الله، والاعتصام به، [والانطراح]<sup>(٢)</sup> بين يدي الرب، والافتقار إليه، والتذلل أمرٌ لا تحيط به العبارة، قاله ابن القيم رحمه الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

**وقال ابن كثير:** الاستعادة هي الالتجاء إلى الله، والالتصاق بجنبه من شر كل ذي شر، والعياذ يكون لدفع الشر، واللبياذ لطلب الخير. <sup>(٤)</sup> انتهى <sup>(٥)</sup>

(١) هذا ليس على إطلاقه كما بينه أهل العلم، فمن الاستعاذة بغير الله ما هو جائز، وهو أن يكون في أمر يقدر عليه المستعاذه به، ويكون شرگاً إذا استغاث واستعاذ بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله عزوجل. ومن الأدلة على أنه قد يكون جائزًا إذا استعاذ بغير الله فيما يقدر عليه حديث أبي هريرة رضي الله عنه في «الصحيحين» عندما أخبر النبي ﷺ عن الفتنة قال: «من وجد ملجأً، أو معاذًا؛ فليعد به». وكذلك في قصة المرأة التي سرقت كما في «مسلم» عن جابر رضي الله عنه أنها عاذت بأم سلمة، وغيرها من الأدلة، فيكون تبويب المصنف على الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله، أو كان هذا الشيء يقدر عليه المخلوق، لكنه استعاذ بميت.

(٢) في [ب]: والاطّراح.

(٣) «بدائع الفوائد» (٢٠٠١-٢٠٠٢).

(٤) يقول الشاعر: يا مَنْ أَلَوْذَ بِهِ فِيمَا أَؤْمَلَهُ وَمَنْ أَعْوَذَ بِهِ مَمَا أَحَادَهُ  
لا يُجَبِّرُ النَّاسَ عَظِيمًا أَنْتَ كَاسِرَهُ وَلَا يَهِيظُونَ عَظِيمًا أَنْتَ جَابِرَه  
هذا البستان صحيحان في حق الله تعالى، وأما الشاعر فإنه أتى به في حق ملك من الملوك، وكان  
شيخ الإسلام يدعوه في سجوده.

(٥) من تفسير الاستعاذة من: «مقلمة نفسي» هـ

(٥) من تفسير الاستعادة من "مقدمة تفسيره".

قلت: وهي من العبادات التي أمر الله تعالى بها عباده، كما قال تعالى: ﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [فصلت: ٣٦]، وأمثال ذلك في القرآن كثير كقوله: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾، و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾، [فما كان عبادة الله فصرفه لغير الله شرك<sup>(١)</sup>] في العبادة، فمن صرف شيئاً من هذه العبادات لغير الله؛ فقد جعله شريكاً لله في عبادته، ونمازج الرب في إلهيته، كما أن من صلوا الله وصلوا لغيره يكون عابداً لغير الله، ولا فرق كما سيأتي تقريره قريباً إن شاء الله.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقاً﴾ [الجن: ٦].

ش / [قال ابن كثير: [أي]<sup>(٢)</sup> كنا نرى أن لنا فضلاً على الإنسان؛ لأنهم كانوا يعوذون بنا، أي: إذا نزلوا وادياً أو مكاناً متوحشاً، كما كانت عادة العرب في جاهليتها يعوذون [بعظيم]<sup>(٣)</sup> ذلك المكان من الجن أن يصيدهم شيء بسوء]<sup>(٤)</sup>، وذلك أن الرجل من العرب كان إذا أمسى بوادي قفر، وخف على نفسه، قال: أعود بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه. يزيد كبير الجن. قال مجاهد: كانوا إذا هبطوا وادياً يقولون: نعود بعظيم هذا الوادي **﴿فَزَادُوهُمْ رَهْقاً﴾**، قال: زادوا الكفار طغياناً. رواه عبد بن حميد، وابن المنذر.<sup>(٥)</sup>

وقال ابن كثير: لما رأت الجن أن الإنسان يعوذون بهم من خوفهم منهم؛ زادوهم رهقاً، أي: خوفاً، وإرهاقاً، وذرعاً، حتى يبقوا أشد منهم مخافة، وأكثر تعوداً بهم. كما قال

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٢) إضافة من "التفسير".

(٣) في [ب]: (في عظيم)، والمثبت من "التفسير".

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٥) ذكره عنهما السيوطي رحمه الله في "الدر المتشور" تفسير [آلية: ٦] من سورة الجن، وقد أخرجه ابن جرير في تفسير الآية المذكورة بإسناد صحيح.

قتادة: [«فَرَأَوْهُمْ رَهْقَاء»، أي: إثماً، وازدادت الجن عليهم بذلك جراءة.<sup>(١)</sup> وقال السدي:]<sup>(٢)</sup> كان الرجل يخرج بأهله فيأتي الأرض فينزلها فيقول: أعود بسيد هذا الوادي من الجن أن أضر فيه، أو ملي، أو ولدي، أو ماشيتي. قال: فإذا عاذ بهم من دون الله رهقهم الجن الأذى عند ذلك.<sup>(٣)</sup> وذكر عن ابن أبي حاتم بسنده إلى عكرمة نحو ذلك.<sup>(٤)</sup> انتهى

وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز الاستعاذه بغير الله.<sup>(٥)</sup>

وقال مُلَّا علي قاري الحنفي: لا تجوز الاستعاذه بالجن فقد ذم الله الكافرين على ذلك -وذكر الآية- وقال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدْ اسْتَكْثَرُتُمْ مِنَ الْإِنْسِ وَقَالَ أُولَئِكُمْ هُمُ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بَعْضُنَا بِيَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْنَا لَنَا قَالَ النَّارُ مُنْوَأْكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ» [الأنعام: ١٢٨].

فاستمتاع الإنس بالجني في قضاء حوائجه وامتثال أوامره، وإخباره بشيء من المغيبات، واستمتاع الجن بالإنسى تعظيمه إياه، واستعاذه به، وخضوعه له. انتهى ملخصاً.

قال المصنف: وفيه أن كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية لا يدل على أنه ليس من الشرك.<sup>(٦)</sup>

(١) أخرجه ابن جرير في تفسير الآية المذكورة بأسناد صحيح.

(٢) ما بين المعقوفين إضافة من «التفسير».

(٣) أثر السدي لم أجده مستندًا.

(٤) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «تفسير ابن كثير» [آية: ٦] من سورة الجن، من طريق: يحيى بن سعيد القطان، عن وهب بن جرير، ثنا أبي، ثنا الزبير بن الخريت، عن عكرمة به، وهذا إسناد صحيح.

(٥) أي: فيما لا يقدر عليه إلا الله كما تقدم.

(٦) المسألة رقم (٥) من «كتاب التوحيد».

قال المصنف رحمه الله: وعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول: «من نزل منزلًا، فقال: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ <sup>(١)</sup> مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمْ يَضْرِهِ شَيْءٌ حَتَّىٰ يَرْجِعَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ» رواه مسلم. <sup>(٢)</sup>

ش/ هي خولة بنت حكيم بن أمية السلمية، يقال لها: أم شريك. ويقال: إنها هي الواهبة <sup>(٣)</sup>، وكانت قبل تحت عثمان بن مظعون.

(١) كلمات الله شرعية، وكونية.

فالكلمات الكونية هي التي يقدر بها الشيء، كما قال الله تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [بس: ٨٢].

والكلمات الشرعية هي التي فيها الأخبار، والأوامر....  
 «التأممات» إذا كانت الكلمات كونية؛ فيكون معنى التامات: النافذات التي لا يجاوزها أحد، وجاء في بعض الأحاديث الضعيفة: «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يَجَاوِزُهَا بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ»، أي: لا يستطيع أحد أن يخرج عن قضاء الله وقدره، ومعنى التامات في حق الكلمات الشرعية أنها تامة لا يلتحقها نقص، ولا عيب، وفيها كمال الصدق والعدل، فإذا كان خبراً، فصدق، وإذا كان شرعاً، فعدل، كما قال تعالى: «وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا» [الأنعام: ١١٥]، والاستعادة بصفات الله تكون من باب التوسل، وليس دعاء للصفة نفسها، كما قال تعالى: «وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا» [الأعراف: ١٨٠]، ومنه حديث: «اللهم، إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوباتك»، فهو دعاء لله وتوسل بصفاته، وأما دعاء الصفة بنفسها، فليس بمشروع كما يقول بعضهم: (يا رحمة الله ارحيني، يا لطف الله الطف بي...)، فهذا غير مشروع؛ لأنَّ الصفة ليست قائمة بنفسها حتى تدعى، وذكر ابن عثيمين رحمه الله عن شيخ الإسلام أنَّ هذا من الشرك كما في «المناهي اللغظية» رقم (٢٣)، كما ذكرها بكر أبو زيد رحمه الله في «معجم المناهي اللغظية» (ص ٥٧٩)، وكلام شيخ الإسلام رحمه الله موجود في كتابه «الرد على البكري» (ص ١١٤) ط/ المنهاج، فقد نقل اتفاق المسلمين على أنه كفر.

**ملاحظة:** حديث: «اللهم، برحمتك أستغيث» بعضهم حسن، وبعضهم ضعفه، لكن على القول بتحسنه؛ فهو توسل بالصفات، وليس دعاء لها، فقوله: «اللهم» هذا دعاء الله تعالى.

(٢) أخرجه مسلم برقم (٢٧٠٨).

(٣) هذا جاء في حديث عن عائشة رضي الله عنها، أخرجه البيهقي (٧/٥٥)، وابن أبي حاتم كما في «تفسير ابن كثير» [آية: ٥٠] من سورة الأحزاب من طرق عن منصور بن أبي مزاحم، ثنا أبو سعيد المؤدب محمد ابن مسلم بن أبي الوضاح، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة رضي الله عنها، قالت: التي وهبت =

قال ابن عبد البر: وكانت صالحة فاضلة.

قوله: «أعوذ بكلمات الله التامات».

شرع الله لأهل الإسلام أن يستعيذوا به بدلاً عما [كان]<sup>(١)</sup> يفعله أهل الجاهلية من الاستعاذه بالجبن، فشرع الله لل المسلمين أن [يستعيذوا]<sup>(٢)</sup> بأسمائه وصفاته.

قال القرطبي: قيل: معناه الكاملات التي لا يلحقها نقص ولا عيب كما يلحق كلام البشر. وقيل معناه الشافية الكافية. وقيل: الكلمات هنا هي القرآن؛ فإن الله أخبر عنه بأنه: «هدى وشفاء»، وهذا الأمر على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الأذى، ولما كان ذلك استعاذه بصفات الله تعالى؛ كان من باب المندوب إليه، المرغب فيه، وعلى هذا فحق المستعيذ بالله تعالى، وبأسمائه وصفاته أن يصدق الله في التجاهم إليه، ويتوكل في ذلك عليه، ويحضر ذلك في قلبه، فمتى فعل ذلك وصل إلى متته طلبه ومغفرة ذنبه.<sup>(٣)</sup>

قال شيخ الإسلام: وقد نص الأئمة كأحمد وغيره على أنه لا يجوز الاستعاذه بمخلوق، وهذا مما استدلوا به على أن كلام الله غير مخلوق، قالوا: لأنه ثبت عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه استعاذه بكلمات الله، وأمر بذلك؛ ولهذا نهى العلماء عن التعازيم والتعاويذ التي لا يعرف معناها؛ خشية أن يكون فيها شرك.<sup>(٤)</sup>

وقال ابن القيم: ومن ذبح للشيطان، ودعاه، واستعاذه به، وتقرب إليه بما يحب؛ فقد

= نفسها للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خولة بنت حكيم. وهذا إسناد حسن، وهذا لا يعني أنها هي التي وهبت نفسها فقط، بل الواهبات كثيرات، حتى أنزل الله: «تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُؤْرِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ»<sup>(٥)</sup> [الأحزاب: ٥١] الآية.

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [ب]: يتعدوا.

(٣) انظر: «المفهوم» (٧/٣٦).

(٤) انظر: «مجموع الفتاوى» (١/٣٣٦).

عبده، وإن لم يسم ذلك عبادة ويسميه استخداماً، وصدق، هو استخدام من الشيطان له، فيصير من خدم الشيطان وعابديه، وبذلك يخدمه الشيطان، لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة؛ فإنَّ الشيطان لا يخضع له، ولا يعبده كما يفعل هُوَ بِهِ.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «من شر ما خلق».

قال ابن القيم: أي من كل شر في أي مخلوق قام به الشر من حيوان أو غيره، إنسانياً كان، أو جنباً، أو هاماً، أو دابةً، أو ريحًا، أو صاعقةً، أي [نوع كان]<sup>(٢)</sup> من أنواع البلاء في الدنيا والآخرة، وما) هنا موصولة ليس إلا، وليس المراد بها العموم الإطلاقي، بل المراد التقييدي الوصفي، والمعنى: من شر [كل مخلوق فيه شر، لا من شر كل ما خلقه الله؛ فإن الجنة، والملائكة، والأنباء ليس فيهم شر]<sup>(٣)</sup>، والشر يقال على شيئاً: على الألم، وعلى ما يفضي إليه.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك».

قال القرطبي: هذا خبرٌ صحيح، وقولٌ صادق، علمنَا صدقه دليلاً وتجربةً؛ فلما منذ سمعت هذا الخبر عملت عليه، فلم يضرني شيء إلى أن تركته، فلددغتني عقربٌ بالمهدية ليلاً، فتفكرت في نفسي، فإذا بي قد نسيت أن أتعوذ بتلك الكلمات.<sup>(٥)</sup>

(١) انظر: «بدائع الفوائد» (٢/٢٣٦).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٤) انظر: «بدائع الفوائد» (٢/٢١٥)، وقد تصرف المؤلف في كلام ابن القيم وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

(٥) انظر: «المفہم» (٧/٣٦).

**فيه مسائل:**

الأولى: تفسير آية الجن.

الثانية: كونه من الشرك.

الثالثة: الاستدلال على ذلك بالحديث؛ لأنَّ العلماء يستدلُّون به على أنَّ كلامات الله غير مخلوقة، قالوا: لأنَّ الاستعاذه بالمخلوق شرك.

الرابعة: فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره.

الخامسة: أنَّ كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية من كفٌّ شرًّا، أو جلب نفع، لا يدل على أنه ليس من الشرك.

## ١٣- بَابُ مِنَ الشَّرْكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرَهُ

قال المصنف حَفَظَهُ اللَّهُ: بَابُ مِنَ الشَّرْكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرَهُ <sup>(١)</sup>.

ش/ قال شيخ الإسلام حَفَظَهُ اللَّهُ: الاستغاثة هي طلب الغوث، وهو إزالة الشدة، كالاستنصار طلب النصر، والاستعانة طلب العون. <sup>(٢)</sup>

وقال غيره: الفرق بين الاستغاثة والدعاء أنَّ الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب، والدعاء أعم من الاستغاثة؛ لأنَّه يكون من المكروب وغيره، فعَطَّافُ الدعاء على الاستغاثة من عطف العام علىِّ الخاص، فيبينهما عموم وخصوص مطلق، يجتمعان في مادة وينفرد الدعاء عنها في مادة، <sup>(٣)</sup> فكل استغاثة دعاء وليس كل دعاء استغاثة. **وقولهُ: أو يدعوه غيره.**

اعلم أنَّ الدعاء نوعان: دعاء عبادة ودعاية مسألة، <sup>(٤)</sup> ويراد به في القرآن هذا تارة وهذا

(١) الدعاء يشمل الاستغاثة، والاستعاذة، والاستنصار؛ لأنَّ طلب شيء، وأما الاستغاثة فلا تكون إلا لمن قد وقع في مكروب، والاستغاثة تكون في حق من يطلب دفع المكروب قبل أن يقع به.

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٠٣ / ١).

(٣) المادة التي يجتمع فيها الاستغاثة والدعاء هي طلب إزالة المكروب بعد وقوعه، وينفرد الدعاء عند أن يطلب خيراً، أو يطلب دفع شر لم يقع به، إذاً كل استغاثة دعاء، ولا عكس.

(٤) دعاء العبادة هو الذكر، والعبادات الأخرى كالصلوة، والحج، والصيام، والزكاة...، وهذه العادات متضمنة للدعاء؛ لأنَّ الفاعل لها يطلب بفعله مغفرة الله، ورحمته، ورضاه. دعاء المسألة هو التلفظ بالسؤال، كقولك: اللهم اغفر لي. اللهم ارحمني. ودعاء المسألة يتضمن دعاء العبادة؛ لما فيه من التذلل، والخضوع عند طلبه، وهذا كلَّه دعاء عبادة. ودعاء العبادة يستلزم دعاء المسألة، بل يتضمنه؛ لأنَّ فعلك للطاعات والعبادات فيه طلب المغفرة، والرضوان، والرحمة، وأن يدخلك الله الجنة، ويعدك عن النار، وهذا كلَّه من دعاء المسألة، هذا هو خلاصة كلام شيخ الإسلام الذي سيأتي.

تارة، ويراد به مجموعهما.

**فدعاء المسألة** هو: طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو كشف ضر؛ ولهذا أنكر الله على من يدعوه أحداً من دونه ممن لا يملك ضرراً ولا نفعاً، قوله: ﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعاً وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [المائدः: ٧٦]، قوله: ﴿قُلْ أَنْدُعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرْدِ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَىٰ الْهُدَىٰ اتَّنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأَمْرَنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٧١]، وقال: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنَّ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [يونس: ١٠٦].

قال شيخ الإسلام: فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة، قال الله تعالى: ﴿إِذْدُعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾ [الأعراف: ٥٥]، وقال: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَكُمُ السَّاعَةُ أَغْيَرُ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُتُمْ صَادِقِينَ \* بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيُكَشِّفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنَسَّوْنَ مَا تُشْرِكُونَ﴾ [الأعراف: ٤٠-٤١]، وقال: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، وقال تعالى: ﴿لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطٍ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَلْيَلْغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِالْغِيَّ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ﴾ [الرعد: ١٤]، وأمثال هذا في القرآن في دعاء المسألة أكثر من أن يحصر، وهو يتضمن دعاء العبادة؛ لأن السائل أخلص سؤاله لله، وذلك من أفضل العبادات، وكذلك الذاكر لله وبالتالي لكتابه ونحوه طالب من الله في المعنى؛ فيكون داعياً عابداً.<sup>(١)</sup>

فتبيان بهذا من قول شيخ الإسلام أن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة، كما أن

(١) انظره بنحوه في «مجموع الفتاوى» (١٥ / ١٠-١١).

دعا المسألة متضمن لدعاء العبادة، وقد قال الله عن خليله [إبراهيم عليه السلام]:<sup>(١)</sup> ﴿وَأَعْتَرْلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيقًا \* فَلَمَّا أَعْتَرَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًا جَعَلْنَا نَبِيًّا﴾ [مريم: ٤٨-٤٩].

فصار الدعاء من أنواع العبادة؛ فإن قوله: ﴿وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيقًا﴾، [قول زكريا]<sup>(٢)</sup>: ﴿رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظُمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْئًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيقًا﴾ [مريم: ٤].

وقد أمر الله تعالى [به]<sup>(٣)</sup> في مواضع من كتابه كقوله: ﴿إِذْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \* وَلَا تُعْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعاً إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [الأعراف: ٥٥-٥٦]، وهذا هو دعاء المسألة المتضمن للعبادة فإن الداعي يرحب إلى المدعو وي الخضع له ويتذلل، وغير ذلك.

وضابط هذا: أن كل أمر شرعاً الله لعباده، وأمرهم به؛ ففعله الله عبادة، فإذا صرف من تلك العبادة شيئاً لغير الله؛ فهو مشركٌ مصادمٌ لما بعث الله به رسوله من قوله: ﴿قُلِ اللَّهُ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي﴾ [الزمر: ١٤]، وسيأتي لهذا مزيد بيان إن شاء الله تعالى.

قال شيخ الإسلام في «الرسالة السننية»: فإذا كان على عهد النبي ﷺ من انتسب إلى الإسلام من مرق منه مع عبادته العظيمة، فليعلم أن المتنسب إلى الإسلام والسنّة في هذه الأزمان قد يمرق أيضاً من الإسلام لأسباب منها: الغلو في بعض المشايخ، بل الغلو في علي بن أبي طالب، بل الغلو في المسيح عليه السلام، فكل من غلا في النبي، أو رجل صالح،

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [أ]: (قوله: ﴿ذُكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدُهُ زَكَرِيَا﴾) ذكر الآيات.

(٣) ساقط من [ب].

وجعل فيه نوعاً من الإلهية، مثل أن يقول: (يا سيدى فلان انصري، أو أغثنى، أو ارزقني، أو أنا في حسبك)، ونحو هذه الأقوال، فكل هذا شركٌ وضلالٌ يُستتاب صاحبه؛ فإنْ تاب وإلا قُتل؛ فإنَّ الله سبحانه وتعالى إنما أرسل الرسل، وأنزل [الكتب]<sup>(١)</sup>؛ ليُعبد وحده لا شريك له، ولا يُدعى معه إله آخر، والذين يدعون مع الله آلهة أخرى مثل المسيح، والملائكة، والأصنام لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق، أو تنزل المطر، أو تنبت النبات، وإنما كانوا يعبدون قبورهم، أو يعبدون صورهم، يقولون: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ [الزمر: ٣]، ﴿وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، فبعث الله سبحانه رسالته تنهى أن يُدعى أحدٌ من دونه، لا دعاء عبادة، ولا دعاء استعانة. انتهى<sup>(٢)</sup>

**وقال أيضًا:** من جعل بينه وبين الله وسائل يتوكل عليهم، ويدعوهم، ويسألهم؛ كفر إجماعاً.

نقله عنه صاحب «الفروع»، وصاحب «الإنصاف»، وصاحب «الإقناع»، وغيرهم<sup>(٣)</sup>، وذكره في مسألة الوسائل<sup>(٤)</sup>، ونقلته عنه في الرد على ابن جرجيس<sup>(٥)</sup>.

**وقال ابن القيم رحمه الله:** ومن أنواعه -أي: الشرك- طلب الحوائج من الموتى، والاستغاثة بهم، والتوجه إليهم، وهذا أصل شرك العالم؛ فإنَّ الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرراً فضلاً لمن استغاث [به]<sup>(٦)</sup>، أو سأله أن يشفع له إلى الله،

(١) في [أ]: الكتاب.

(٢) من «مجموع الفتاوى» (٣/٣٨٣، ٣٩٥).

(٣) انظر: «الفروع» (٦/١٦٥)، «الإنصاف» (١٠/٢٨٤)، «كشف النقانع على متن الإقناع» (٦/١٦٨).

(٤) انظر: «مجموع الفتاوى» (١/١٢٤).

(٥) ساقط من [أ].

(٦) ساقط من [أ].

وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده.<sup>(١)</sup> وسيأتي تتمة كلامه في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

وقال الحافظ محمد بن عبد الهادي -في رده على السبكي في قوله: إن المبالغة في تعظيمه، أي: الرسول ﷺ واجبة-: إن أريد به المبالغة بحسب ما يراه كل أحد تعظيمياً حتى الحج إلى قبره، والسباحة له، والطواف به، واعتقاد أنه يعلم الغيب، وأنه يُعطي ويمعن ويملك لمن استغاث به من دون الله الضر والنفع، وأنه يقضي حوائج السائلين، ويفرج كربات المكروبين، وأنه يشفع فيمن يشاء، ويدخل الجنة من يشاء، فدعوى المبالغة في هذا التعظيم مبالغة في الشرك، وانسلام من جملة الدين.<sup>(٢)</sup>

وفي «الفتاوى البازية»<sup>(٣)</sup> من كتب الحنفية: قال علماؤنا: من قال: (أرواح المشائخ حاضرة تعلم) يكفر.

وقال الشيخ صنع الله الحلبي الحنفي رحمه الله في كتابه في الرد على من ادعى [أن] للأولياء تصرفات في الحياة وبعد الممات على سبيل الكرامة: هذا وإنه قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جماعات يدعون أن للأولياء تصرفات بحياتهم وبعد مماتهم، ويستغاث بهم في الشدائيد والبليات، وبهمهم تكشف المهمات، فيتلون قبورهم، وينادونهم في قضاء الحاجات، مستدللين على أن ذلك منهم كرامات، قالوا: منهم أبدالاً، ونقباء، وأوتاد، ونجاء، وسيعون وسيعة، وأربعون وأربعة، والقطب هو الغوث للناس، وعليه المدار بلا

(١) انظر «مدارج السالكين» (١/٣٤٦).

<sup>٢)</sup> انظر: آخر «الصارم المنكى» (ص ٤٦٤).

(٣) مؤلفها هو: حافظ الدين محمد بن محمد بن شهاب الكردي، توفي سنة (٨٢٧). «كتشاف الظنون» (٢٤٢/١).

(٤) ساقط مم. [۱۰]

التباس<sup>(١)</sup>، وجوزوا لهم الذبائح والنذور، وأثبتو لهم فيهما الأجر.

قال، وهذا كلام فيه تفريط وإفراط، بل فيه الهلاك الأبدي، والعذاب السرمدي؛ لِمَا فيه من رواج الشرك المحقق، ومصادمة الكتاب العزيز المصدق، ومخالفة لعقائد الأئمة، وما اجتمعت عليه الأمة، وفي التنزيل: «وَمَنْ يُشَاقِّ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلََّ مَنْ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [ النساء: ١١٥].

ثُمَّ قال، فأما قولهم: (إن للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد الممات) فيرده قوله تعالى: «إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ» «أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ» «لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ»، ونحوه من الآيات الدالة على أنه المفرد بالخلق، والتدبير، والتصرف، والتقدير، ولا شيءٌ لغيره في شيءٍ مَّا بُوْجِيَّ من الوجود؛ فالكل تحت ملكه وقهقهة تصرفًا، وملكاً، وإحياءً، وإماتةً، وخلقًا، وتمدح الرب تبارك وتعالى [بانفراده]<sup>(٢)</sup> بملكه في آيات من كتابه كقوله: «هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ» [فاطر: ٣] «وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ» [فاطر: ١٣].

وذكر آيات في هذا المعنى.

ثُمَّ قال، فقوله: في الآيات كلها «مِنْ دُونِهِ»، أي: من غيره؛ فإنه عام يدخل فيه من اعتقادته من ولی وشیطان تستمدہ؛ فإنَّ من لم يقدر على نصر نفسه كيف يمد غيره؟

(١) أما الأبدال عند الصوفية فهم سبعة رجال إذا سافر أحدهم من موضعه ترك جسداً بصورةه يعمل بأعماله فلا يعرف أحد أنه سافر، والبقاء عندهم هم: الذي أشرفوا على مواطن الناس، فاستخر جوا خفايا الضمائر. والأوتاد هم: أربعة رجال منازلهم على منازل الأربعة الأركان من العالم شرق وغرب وشمال وجنوب. والنجباء عندهم هم: الأربعون، وهم المشغولون بحمل أثقال الخلق، وهي من حيث الجملة: كل حادث لا تفي القوة البشرية بحمله. والقطب عندهم –ويسمى غوثاً– هو: عبارة عن الواحد الذي هو موضع نظر الله في كل زمان، وهو يسري في الكون، وأعيانه الباطنة والظاهرة سريان الروح في الجسد. انظر: «تعريفات البرجاني» (ص ٣٩، ٤٣، ١٧٧، ٢٣٩، ٢٤٥).

(٢) ساقط من النسختين، وأضفتناه من كتاب الحنفي «سيف الله على من كذب على أولياء الله» (ص ٢٩).

إِلَهُ أَنْ قَالَ، فَكِيفَ يَتَصَوَّرُ لِغَيْرِهِ مِنْ مُمْكِنٍ أَنْ يَتَصَرَّفَ؟! إِنَّ هَذَا لِقَوْلٍ وَحِيمٍ، وَشَرْكٌ عَظِيمٌ.

إِلَهُ أَنْ قَالَ، وَأَمَّا الْقَوْلُ بِالْتَّصَرُّفِ بَعْدِ الْمَمَاتِ؛ فَهُوَ أَشَنُّ وَأَبْدَعُ مِنَ الْقَوْلِ بِالْتَّصَرُّفِ فِي الْحَيَاةِ، قَالَ جَلَ ذِكْرِهِ: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾ [الزمر: ٣٠] ﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرِسِّلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمًّى﴾ [الزمر: ٤٢] ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ﴾ [آل عمران: ١٨٥] ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾ [المدثر: ٣٨]، وَفِي الْحَدِيثِ: «إِذَا ماتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثٍ»<sup>(١)</sup> الْحَدِيثُ، فَجَمِيعُ ذَلِكَ وَمَا هُوَ سُرُّهُ: دَالٌّ عَلَى انْقِطَاعِ الْحَسْنَةِ وَالْحُرْكَةِ مِنَ الْمَيِّتِ، وَأَنَّ أَرْوَاحَهُمْ مَمْسَكَةٌ، وَأَنَّ أَعْمَالَهُمْ مَنْقُطَعَةٌ عَنْ زِيَادَةِ وَنَقْصَانِ، فَدَلِيلُ ذَلِكَ [عَلَى]<sup>(٢)</sup> أَنَّ لِيَسَ لِلْمَيِّتِ تَصْرِفُ فِي ذَاتِهِ فَضْلًا عَنْ غَيْرِهِ، فَإِذَا عَجَزَ عَنْ حُرْكَةِ نَفْسِهِ فَكِيفَ يَتَصَرَّفُ فِي غَيْرِهِ؟ فَاللَّهُ سَبَّحَهُ يَخْبُرُ أَنَّ الْأَرْوَاحَ عِنْدَهُ، وَهُؤُلَاءِ الْمَلْحُودُونَ يَقُولُونَ: إِنَّ الْأَرْوَاحَ مَطْلَقَةٌ مَتَصَرِّفةٌ: ﴿قُلْ أَنَّتُمْ أَعْلَمُ أَمِّ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٤٠].

قَالَ، وَأَمَا [اعتقادَهُ]<sup>(٣)</sup> أَنَّ هَذِهِ التَّصَرُّفاتِ لَهُمْ مِنَ الْكَرَامَاتِ؛ فَهُوَ مِنَ الْمَغَالِطَةِ؛ لِأَنَّ الْكَرَامَةَ شَيْءٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ يُكْرِمُ بِهَا أُولَيَاءَهُ، لَا قَصْدٌ لَهُمْ فِيهِ، وَلَا تَحْدِي، وَلَا قَدْرَةٌ، وَلَا عِلْمٌ، كَمَا فِي قَصَّةِ مَرِيمَ بَنْتِ عُمَرَانَ، وَأَسِيدِ بْنِ حَضِيرٍ، وَأَبِي مُسْلِمِ الْخُولَانيِّ.<sup>(٤)</sup>

(١) أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ بِرَقْمِ (١٦٣١)، مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَبَعْضُهُ بِلِفْظِ: «إِذَا ماتَ الْإِنْسَانُ...».

(٢) سَاقَطَ مِنْ [أَ].

(٣) فِي [أَ]: اعْتِقادٌ.

(٤) مَرِيمَ ابْنَةَ عُمَرَانَ كَانَتْ تَرْزَقُ وَيَأْتِيَهَا رِزْقُهَا إِلَى مَكَانِهَا، قَالَ تَعَالَى: ﴿كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَا الْمُحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَا مَرِيمُ أَتَى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [آل عمران: ٢٧].

أَسِيدُ بْنُ حَضِيرٍ لَهُ قَصْنَتَانِ فِي كَرَامَتِهِ:

الْأُولَى: أَنَّهُ كَانَ يَقْرَأُ بِسُورَةِ الْكَهْفِ، فَنَزَلتِ الْمَلَائِكَةُ تَسْتَعِمُ قِرَاءَتِهِ، فَلَمَّا انْقَطَعَ ارْتَفَعَتِ الْمَلَائِكَةُ، =

قال، وأما قولهم (فيستغاث بهم في الشدائد) فهذا أصبح مما قبله، وأبدع؛ لمصادمه قوله جل ذكره: ﴿أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْسِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ﴾ [النمل: ٦٢] ﴿قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلْمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾ [الأنعام: ٦٣].

وذكر آيات في هذا المعنى.

**ثُمَّ قال:** فإنه جل ذكره قرر أنه الكاشف للضر لا غيره، وأنه المفرد باجابة المضطرين، وأنه المستغاث لذلك كله، وأنه القادر على دفع الضر، القادر على إيصال الخير؛ فهو المنفرد بذلك، فإذا تَعَيَّنَ هو - جل ذكره - خرج غيره من ملك، ونبي، وولي.

**قال:** والاستغاثة تجوز في الأسباب الظاهرة العادية<sup>(١)</sup> من الأمور الحسية في قتال، أو إدراك عدو، أو سبع أو نحوه، كقولهم: (يا لزيد، يا للمسلمين) بحسب [الأسباب]<sup>(٢)</sup> الظاهرة بالفعل.

وأما الاستغاثة بالقوة والتأثير، أو في الأمور المعنوية من الشدائد كالمرض، وخوف

= والحديث في «ال الصحيحين»، أخرجه البخاري برقم (٥٠١٨)، ومسلم برقم (٧٩٦)، وهو عند البخاري معلقاً.  
الثانية: في «البخاري» برقم (٣٨٠٥)، وهي أنه خرج مع عباد بن بشر من عند النبي ﷺ في ليلة مظلمة، فأصبح بين يديهما مثل المصباح يمشيان به، فلما تفرقوا صار مع كل واحد مثل مصباح حتى أتى أهله.  
وأما أبو مسلم الخولاني فقصته مشهورة، وهي أن الأسود العنسي رماه في النار، فلم يحرق، ثم عندما عجز عنه نفاه من صنعاء، فذهب إلى المدينة، وأخبر به عمر بن الخطاب، فقال: الحمد لله الذي جعل من أمة محمد كإبراهيم عليه الصلاة والسلام. وهذه القصة فيها ضعف، ففي إسنادها من فيه ضعف، وهو شرحبيل بن مسلم، فمنهم من حسن له، ومنهم من ضعفه، لكن شرحبيل بن مسلم يروي القصة مرسلة؛ فإنه لم يحضرها، والقصة أخرجها اللالكائي في «كرامات الأولياء» (ص ١٨١)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٠١ / ٢٧).

(١) يعني الاستغاثة بالمخلوقين فيما يقدرون عليه بمباشرة أسبابه، والدليل على جوازها في هذه الأحوال قوله تعالى: ﴿فَاسْتَغْاثَهُ الَّذِي مِنْ شَيْعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ﴾ [القصص: ١٥]، وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ اسْتَنَصُرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ﴾ [الأنفال: ٧٢].

(٢) في النسختين: (الأفعال)، والمثبت من كتاب «سيف الله» (ص ٤٠).

الغرق، والضيق، والفقير، وطلب الرزق ونحوه، فمن خصائص الله لا يطلب فيها غيره.

قال، وأما كونهم معتقدين التأثير منهم في قضاء حاجاتهم كما تفعله جاهلية العرب، والصوفية الجهال، وينادونهم، ويستجدون بهم؛ فهذا من المنكرات؛ فمن اعتقاد أنَّ لغير الله مننبي أو ولِي أو روح أو غير ذلك في كشف كربة، أو قضاء حاجة تأثيراً؛ فقد وقع في وادي جهل خطير، فهو على شفا حفرة من السعير، وأما كونهم مستدلين على أنَّ ذلك منهم كرامات، فحاشا لله أن تكون أولياء الله بهذه المثابة، فهذا ظن أهل الأواثان، كما أخبر الرحمن: ﴿هُؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَى﴾ [الزمر: ٣]، ﴿أَتَتَخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهَةً إِنْ يُرِدُنَ الرَّحْمَنُ بِضُرٍّ لَا تُغْنِي عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً وَلَا يُقْدِنُونِ﴾ [يس: ٢٣]؛ فإنَّ ذِكرَ ما ليس من شأنه النفع ولا دفع الضر من النبي، وولي وغيره على وجه الإمداد منه: إشراكُ مع الله؛ إذ لا قادر على الدفع غيره، ولا خير إلا خيره.

قال، وأما ما قالوه: (إن منهم أبداً، ونقباء، وأوتاداً، ونجباء، وسبعين وسبعة، وأربعين وأربعة، والقطب هو الغوث للناس)، فهذا من موضوعات إفكهم، كما ذكره القاضي المحدث [أبو بكر بن العربي]<sup>(١)</sup> في «سراج المریدین»، وابن الجوزي، وابن تيمية. انتهى باختصار.<sup>(٢)</sup>

**والقصد:** أنَّ أهل العلم ما زالوا ينكرون هذه الأمور الشركية التي عمَّت بها البلوى، واعتقدوها أهل الأهواء، فلو تبعنا كلام العلماء المنكرين لهذه الأمور الشركية؛ لطال الكتاب، وال بصير النبيل يدرك الحق من أول دليل، ومن قال قوله بلا برهان؛ فقوله ظاهر البطلان، مخالف ما عليه أهل الحق والإيمان، المتمسكون بم الحكم القرآن، المستجيبون لداعي الحق والإيمان، والله المستعان، وعليه التكلال.

(١) ساقط من [ب].

(٢) من كتابه «سيف الله على من كذب على أولياء الله» (ص ٦٥ - ١٥).

قال المصنف حَلَّ اللَّهُ: وقول الله تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُركَ إِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ \* وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ [يونس: ١٠٦ - ١٠٧].

ش/ قال ابن عطية: معناه (قيل لي: ولا تدع)، فهو [عطف]<sup>(١)</sup> على أقم، وهذا الأمر والمخاطبة للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا كانت هكذا، فأحرى أن يتحذر من ذلك غيره، والخطاب خرج مخرج الخصوص، وهو عام للأمة.

قال أبو جعفر بن جرير في هذه الآية: يقول تعالى ذكره: ولا تدع يا محمد من دون معبودك وخالفك شيئاً لا ينفعك في الدنيا ولا في الآخرة، ولا يضرك في دين ولا دنيا، يعني بذلك الآلهة، يقول: لا تعبدها راجياً نفعها، أو خائفاً ضرها؛ فإنها لا تنفع ولا تضر؛ فإنْ فعلت ذلك، فدعوتها من دون الله؛ فإنك إذاً من الظالمين، يقول: من المشركين بالله.

قلت: وهذه الآية لها نظائر كقوله: ﴿فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَذَّبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٣]، قوله: ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ [القصص: ٨٨]، ففي هذه الآيات بيان أن كل مدعو يكون إليها والإلهية حق الله لا يصلح منها شيء لغيره؛ ولهذا قال: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾، كما قال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ [الحج: ٦٢]، وهذا هو التوحيد الذي بعث الله به رسليه، وأنزل به كتبه كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ [البيت: ٥] الآية.

والدين: كل ما يُدان الله به من العبادات الظاهرة والباطنة، وفسره ابن جرير في «تفسيره» بالدعاء، وهو فرد من أفراد العبادة، على عادة السلف في التفسير يفسرون الآية

(١) في [ب]: معطوف.

بعض أفراد معناها فمن صرف منها شيئاً لقبرٍ، أو صنمٍ، أو وثنٍ، أو غير ذلك؛ فقد اتخذه معبوداً، وجعله شريكاً لله في الإلهية التي لا يستحقها إلا هو كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ  
مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٨]، فتبين بهذه الآية ونحوها أن دعوة غير الله كفر وشرك وضلال.

**وقوله:** ﴿وَإِنْ يَمْسِسَكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ  
يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ [يونس: ١٠٧]؛ فإنه المفرد بالملك والقهر، والعطاء والمنع، والضر والنفع، دون كل ما سواه، فيلزم من ذلك أن يكون هو المدعاو وحده، المعبود وحده؛ فإن العبادة لا تصلح إلا لمالك النفع [والضر]<sup>(١)</sup>، ولا يملك ذلك، ولا شيئاً منه غيره، فهو المستحق للعبادة وحده دون من لا يضر ولا ينفع.

وقوله تعالى: ﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ  
كَاشِفَاتُ ضُرَّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسِبَيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ  
الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ [الزمر: ٣٨]، وقال: ﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا  
يُمْسِكُ فَلَا مُرْسَلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [فاطر: ٢]، فهذا ما أخبر به [الله]<sup>(٢)</sup>  
تعالى في كتابه من تفرده بالإلهية والربوبية، [ونصب الأدلة على ذلك]<sup>(٣)</sup>، فاعتقد عباد  
القبور والمشاهد نقىض ما أخبر به الله، واتخذوهم شركاء الله في استجلاب المنافع ودفع  
المكاره بسؤالهم، والالتجاء إليهم بالرغبة، والرهبة، والتصرع، وغير ذلك من  
[العبادات]<sup>(٤)</sup> التي لا يستحقها إلا الله، واتخذوهم شركاء الله في ربوبيته وإلهيته، وهذا

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) في [ب]: أنواع العبادة.

فوق شرك كفار العرب القائلين: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ [الزمر: ٣]، ﴿هَؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ٨١]؛ فإن أولئك يدعونهم ليشفعوا لهم، ويقربوهم إلى الله، وكانوا يقولون في تلبيتهم:

لبيك لا شريك لك  
إلا شريكاك هو لك  
تملكه وما ملك<sup>(١)</sup>

وأما هؤلاء المشركون فاعتقدوا في أهل القبور وفي المشاهد ما هو أعظم من ذلك، فجعلوا لهم نصيباً من التصرف والتدبير، وجعلوه معاداً لهم وملاذاً في الرغبات والرهبات ﴿سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [الطور: ٤٣].

وقوله: ﴿وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾.

أي: لمن تاب إليه.

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [العنكبوت: ١٧].

ش/ يأمر تعالى عباده بابتقاء الرزق عنده وحده دون ما سواه ومن لا يملك لهم رزقاً من السماوات والأرض شيئاً، فتقديم الظرف يفيد الاختصاص.

وقوله: ﴿وَاعْبُدُوهُ﴾ من عطف العام على الخاص؛ فإن ابتقاء الرزق عنده من العبادة التي أمر بها.

قال العماد ابن كثير رحمه الله: ﴿فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ﴾، أي: لا عند غيره؛ لأن المالك له، وغيره لا يملك شيئاً من ذلك ﴿وَاعْبُدُوهُ﴾، أي: أخلصوا له العبادة وحده لا شريك

(١) جاء ذلك في حديث ابن عباس رضي الله عنهما في "صحيف مسلم" (١١٨٥).

له، ﴿وَاسْكُرُوا لَهُ﴾، أي: على ما أنعم عليكم، ﴿إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾، أي: فيجازي كل عامل بعمله.

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَصْلَى مِنَ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَحِيفُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٦-٥].

ش/ فنفي سبحانه أن يكون أحد أضل ممن يدعوه غيره، وأخبر أنه لا يستجيب له ما طلب منه إلى يوم القيامة، والآية تعم كل من يدعى من دون الله، كما قال تعالى: ﴿فُلِّ ادْعُوا الَّذِينَ رَأَمْتُمْ مِنْ دُونِنِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا﴾ [الإسراء: ٥٦]، وفي هذه الآية أخبر أنه لا يستجيب، وأنه غافل عن داعيه ﴿وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٦]، فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله.

قال أبو جعفر بن جرير في قوله: ﴿وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً﴾: يقول تعالى ذكره: وإذا جمع الناس ليوم القيمة في موقف الحساب؛ كانت هذه الآلة التي يدعونها في الدنيا لهم أعداء؛ لأنهم يتبرأون منهم ﴿وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ يقول تعالى ذكره: وكانت آلهتهم التي يعبدونها في الدنيا بعبادتهم جاحدين؛ لأنهم يقولون يوم القيمة: ما [أمرناهم]<sup>(١)</sup> بعبادتنا، ولا شعرنا بعبادتهم إيانا، تبرأنا إليك منهم يا ربنا، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُ أَلَّا تُمْ أَضْلَلُتُمْ عِبَادِي هَؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَّخِذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أُولَيَاءَ وَلَكِنْ مَتَّعَنُهُمْ وَآبَاءُهُمْ حَتَّى نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا﴾ [الفرقان: ١٧-١٨].

(١) في [ب]: أمرنا.

قال ابن جرير: **﴿وَيَوْمَ يَحْسُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾** من الملائكة، والإنس، والجن.

وساق بسنده عن مجاهد قال: عيسى<sup>١</sup>، وعزير، والملائكة.<sup>(١)</sup>

ثُور قال، يقول تعالى ذكره قالت الملائكة الذين كان هؤلاء المشركون يعبدونهم من دون الله وعيسى<sup>١</sup>: تزكيه للك يا ربنا، مما أضاف إليك هؤلاء المشركون **﴿مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ تَنَخِّذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أُولَيَاءِ﴾** نوالهم **﴿أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِم﴾** [سبأ: ٤١]. انتهى

قلت: وأكثر ما يستعمل الدعاء في الكتاب، والسنة، واللغة، ولسان الصحابة ومن بعدهم من العلماء: في السؤال والطلب، كما قال العلماء من أهل اللغة وغيرهم: الصلاة لغة الدعاء. وقد قال تعالى: **﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ﴾** إِن تدعوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِّكُمْ وَلَا يُبَيِّنُكَ مِثْلُ خَيْرِهِ [فاطر: ١٤-١٣]، وقال: **﴿فُلْ مَنْ يُنْعَجِيْكُمْ مِنْ ظُلْمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً﴾** [الأنعام: ٦٣]، وقال: **﴿وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنِّبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا﴾** [يونس: ١٢]، وقال: **﴿وَإِذَا مَسَّ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ﴾** [فصلت: ٥١]، وقال: **﴿لَا يَسْأَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّ الشَّرُّ فَيُؤْوِسُ قُنْوَطًا﴾** [فصلت: ٤٩]، وقال: **﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾** [الأనفال: ٩].

وفي حديث أنس مرفوعاً: «الدعاء مخ العبادة».<sup>(٢)</sup>

وفي الحديث الصحيح: «ادعوا الله وأتتم موئتون بالإجابة».<sup>(٣)</sup>

(١) الأثر سنده صحيح. ذكره ابن جرير عند تفسير [الآية: ١٧] من سورة الفرقان.

(٢) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣٣٧١)، وفيه: ابن لهيعة، والثابت هو حديث: «الدعاء هو العبادة»، وهو حديث التعمان بن بشير رضي الله عنهما، أخرجه أبو داود (١٤٧٩)، والنسائي في «الكبرى» (٤٥٠/٦) والترمذى (٣٢٤٧)، وابن ماجه (٣٨٢٨)، وإسناده صحيح.

(٣) وتمامه: «فإن الله تعالى لا يستجيب من يدعوه بقلب غافل لا». =

وفي آخر: «من لم يسأل الله يغضب عليه». <sup>(١)</sup>

وحديث: «ليس شيء أكرم على الله من الدعاء» رواه أحمد، والترمذى، وابن ماجه،  
وابن حبان، والحاكم وصححه. <sup>(٢)</sup>

وقوله: «الدعاء سلاح المؤمن وعماد الدين ونور السماوات والأرض» رواه الحاكم  
وصححه. <sup>(٣)</sup>

وقوله: «سلوا الله كل شيء حتى الشّسّع إذا انقطع» الحديث. <sup>(٤)</sup>

الحاديـث أخرـجه الترمـذـى (٧٩)، والحاـكم (٤٩٣/١)، وغـيرـهـما من حـدـيـثـ أبي هـرـيـةـ رضـ، وـفـي سـنـدـهـ: صالحـ المـرـيـ، وـكـانـ مـنـ الـعـبـادـ، وـتـرـكـ جـمـاعـةـ مـنـ الـحـفـاظـ.

ولـهـ شـاهـدـ منـ حـدـيـثـ اـبـنـ عـمـروـ رضـ عـنـ أـمـدـ (٢/١٧٧)، وـهـ أـحـسـنـ حـالـاـ منـ حـدـيـثـ أبي هـرـيـةـ رضـ، وـلـكـنهـ ضـعـيفـ، فـيـهـ: اـبـنـ لـهـيـعـةـ.

ولـهـ شـاهـدـ آخرـ عنـ الطـبـراـنـىـ كـمـاـ فـيـ «مـجـمـعـ الزـوـائـدـ» (١٤٨/١٠) منـ حـدـيـثـ عـبـدـالـلـهـ بـنـ عـمـرـ رضـ، وـلـكـنهـ شـدـيدـ الـضـعـفـ، فـيـهـ: بشـيرـ بـنـ مـيمـونـ مـتـرـوـكـ؛ فـالـحـدـيـثـ ضـعـيفـ، وـالـلـهـ أـعـلـمـ.

(١) ضـعـيفـ. أـخـرـجهـ التـرـمـذـىـ (٣٣٧٣)، وـابـنـ مـاجـهـ (٣٨٢٧)، وـأـمـدـ (٤٤٢/٢) وـغـيرـهـمـ منـ حـدـيـثـ أبي هـرـيـةـ رضـ، وـفـيـ سـنـدـهـ: أبوـ صـالـحـ الـخـوزـيـ، وـفـيـ ضـعـفـ.

(٢) ضـعـيفـ. أـخـرـجهـ أـمـدـ (٣٦٢/٢)، وـالـتـرـمـذـىـ (٣٣٧٠)، وـابـنـ مـاجـهـ (٣٨٢٩)، وـابـنـ حـبـانـ (٨٧٠)، وـالـحاـكمـ (٤٩٠/١)، مـنـ حـدـيـثـ أبيـ هـرـيـةـ رضـ، وـفـيـ إـسـنـادـهـ: عمرـانـ الـقطـانـ، وـفـيـ ضـعـفـ.

(٣) ضـعـيفـ جـداـ. أـخـرـجهـ الـحاـكمـ (٤٩٢/١)، وـأـبـوـ يـعلـىـ (٤٣٩) مـنـ حـدـيـثـ عـلـيـ رضـ، وـفـيـ سـنـدـهـ: محمدـ اـبـنـ الـحـسـنـ بـنـ أـبـيـ يـزـيدـ، مـتـرـوـكـ، وـكـذـبـهـ بـعـضـ الـحـفـاظـ؛ وـلـذـاـ فـإـنـ بـعـضـهـمـ حـكـمـ عـلـيـهـ بـالـوـضـعـ، وـهـوـ فـيـ «الـسـلـسـلـةـ الـضـعـيفـةـ» (١٧٩)، وـفـيـ اـنـقـطـاعـ؛ لـأـنـ عـلـيـهـ بـنـ الـحـسـنـ يـرـوـيـهـ عـنـ جـدـهـ عـلـيـ رضـ، وـلـمـ يـدـرـكـهـ.

(٤) ضـعـيفـ. أـخـرـجهـ التـرـمـذـىـ (٣٦٠٤) (٨)، وـأـبـوـ يـعلـىـ (٣٤٠٣)، وـابـنـ السـنـىـ (٣٥٥)، وـابـنـ حـبـانـ (٨٦٦) (٨٩٤) مـنـ طـرـيـقـ: قـطـنـ بـنـ نـسـيـرـ عـنـ جـعـفـرـ بـنـ سـلـيـمـانـ، عـنـ ثـابـتـ، عـنـ أـنـسـ رضـ، وـقـطـنـ بـنـ نـسـيـرـ ضـعـفـهـ أـبـوـ زـرـعـةـ، وـقـالـ اـبـنـ عـدـيـ: يـسـرـقـ الـحـدـيـثـ وـيـوـصـلـهـ.

وـهـذـاـ حـدـيـثـ قـدـ روـاهـ القـوارـيرـىـ كـمـاـ فـيـ «الـكـامـلـ» لـابـنـ عـدـيـ (٦/٢٠٧٦)، وـصـالـحـ بـنـ عـبـدـالـلـهـ الـبـاهـلـىـ كـمـاـ فـيـ «سـنـنـ التـرـمـذـىـ» (٤) (٣٦٠٤) عـنـ جـعـفـرـ بـنـ سـلـيـمـانـ، عـنـ ثـابـتـ مـرـسـلـاـ، وـقـالـ القـوارـيرـىـ عـنـ ذـكـرـ لـهـ روـاـيـةـ الـوـصـلـ: باـطـلـ.

١٣- باب مِنَ الشَّرْكِ أَن يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرَهُ

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: أفضل العبادة الدعاء، وقرأ: «وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ» [غافر: ٦٠] الآية رواه ابن المنذر والحاكم وصححه.

وحديث: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان» الحديث.

وحديث: «اللهم إني أسألك بأنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد». <sup>(٢)</sup>

وأمثال هذا في الكتاب والسنة أكثر من أن يُحصى في الدعاء الذي هو السؤال والطلب، فمن جهد كون السؤال والطلب عبادة؛ فقد صادم النصوص، وخالف اللغة، واستعمال الأمة سلفاً وخلفاً.

وأما ما تقدم من كلام شيخ الإسلام وتبعه العلامة ابن القيم من أن الدعاء نوعان:

<sup>(١)</sup> وقد توبع قطن على رواية الوصل، تابعه: سيار بن حاتم كما في «كشف الأستار» (٣١٣٥)، وسيار ضعيف، ويُخشى أن يكون قطن أخذه منه، وانظر «الضعيفة» (١٣٦٢).

<sup>(٢)</sup> ورواه أبو يعلى (٤٥٦٠)، ومن طريقه رواه ابن السنّي (٣٥٦) عن محمد بن عبد الله بن نمير، قال: حدثنا هاشم بن القاسم، عن محمد بن مسلم بن أبي الوضاح، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة رضي الله عنها موقعاً، وسنده حسن بدون قوله: «إذا انقطع»، وفيه زيادة: «فإنَّ الله إن لم ييسر له لم يتيسر». حسن. أخرجه الحاكم (١/٤٩١)، وله طريقان في كليهما ضعف، وحسنه الألباني رحمه الله بمجموعهما في «الصحيححة» برقم (١٥٧٩)، فطريقٌ فيها عنعنة حبيب بن أبي ثابت، وهو مدلس، والطريق الثانية فيها أبو يحيى رحمه الله الفتات، ضعيف.

<sup>(٣)</sup> حسن. أخرجه أحمد (٣/١٥٨)، وأبو داود (١٤٩٥)، والنسائي (٣/٥٢)، وابن حبان (٨٩٣)، والحاكم (١/٥٠٣-)، من طرق عن خلف بن خليفة قال: حدثنا حفص بن عمر، عن أنس به. وقد حسن شيخنا الإمام الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند» برقم (١٠١).

<sup>(٤)</sup> صحيح. أخرجه أحمد (٥/٣٤٩)، وأبو داود (١٤٩٣)، والترمذى (٣٤٧٥)، والنسائي في «الكبرى» (٨٠٥٨)، وابن ماجه (١/٣٨٥٧)، والحاكم (١/٥٠٤)، وابن حبان (٨٩٢)، من طرق عن مالك بن مغول، عن عبد الله بن بريدة، عن أبيه، وهذا إسناد صحيح، وقد صححه شيخنا العلامة الواديعي رحمه الله في «الصحيح المسند» رقم (١٥٢).

دعاة مسألة ودعاة عبادة، وما ذكر بينهما من التلازم، وتضمن أحدهما للأخر؛ فذلك باعتبار كون الذاكر، وال التالي، والمصلى، والمترقب بالنسك وغيره طالباً في المعنى، فيدخل في مسمى الدعاء بهذا الاعتبار، وقد شرع الله في الصلاة الشرعية من دعاء المسألة ما لا تصح الصلاة إلا به كما في الفاتحة، وبين السجدين، وفي التشهد، وذلك عبادة كالركوع، والسجود، فتدبر هذا المقام يتبيّن لك جهل الجاهلين بالتوحيد.

ومما يبيّن هذا المقام ويزيده إيضاحاً قول العلامة [ابن القيم]<sup>(١)</sup> لله تعالى في معنى قوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَاً مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [الإسراء: ١١٠] هذا الدعاء المشهور أنه دعاء المسألة.

**قلوا**، كان النبي ﷺ يدعو ربه ويقول مرة: «يا الله»، ومرة: «يا رحمن»، فظنّ المشركون أنه يدعو إلهين، فأنزل الله هذه الآية، ذكر هذا عن ابن عباس رضي الله عنهما.

وقيل، إنَّ هذا الدعاء هنا بمعنى التسمية، والمعنى: أي اسم سميتمه به من أسماء الله تعالى، إما (الله) وإما (الرحمن)، فله الأسماء الحسنة، [وهذا]<sup>(٢)</sup> من لوازم المعنى في الآية، وليس هو عين المراد، بل المراد بالدعاء معناه المعهود المطرد في القرآن، وهو دعاء السؤال، ودعاء الثناء.

ثُر قَالَ، إِذَا عَرَفَ هَذَا، فَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿اَدْعُوْا رَبَّكُمْ تَصْرُّعاً وَخُفْيَةً﴾ [الأعراف: ٥٥] يتناول نَوْعَي الدعاء، لكنه ظاهر في دعاء المسألة، متضمن لدعاء العبادة؛ ولهذا أمر يا خفائه، قال الحسن: بين دعاء السر ودعاء العلانية سبعون ضعفاً، ولقد كان المسلمون

(١) ساقط من [ب].

(٢) أخرجه ابن حجر عند تفسير [آية: ١١٠] من سورة الإسراء، وفي سنته: محمد بن كثير الصناعي، وحسين بن داود الملقب بـ(سنيد)، وكلاهما ضعيف.

(٣) في [ب]: (وهذا هو).

## ١٣- باب مِنَ الشَّرْكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو عَيْرَهُ

يجتهدون في الدعاء ولم يسمع لهم صوت إن كان إلا همساً بينهم وبين ربهم.<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلْتَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُحِبُّ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ﴾ [البقرة: ١٨٦]  
يتناول نوعي الدعاء، وبكل منهما فسرت الآية، قيل: أعطيه إذا سألني. وقيل: أثبيه إذا عبدني. وليس هذا من استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، بل هذا استعمال في حقيقته الواحدة المتضمنة للأمررين جيئاً، وهذا يأتي في مسألة الصلاة، وأنها [هل]<sup>(٢)</sup> نقلت عن مسمها في اللغة، وصارت حقيقة شرعية، [أو استعملت]<sup>(٣)</sup> في هذه العبادة مجازاً؛ للعلاقة بينها وبين المسمى اللغوي، أو هي باقية على الوضع اللغوي، وضم إليها أركان وشرائط؛ وعلى ما قررناه: لا حاجة إلى شيء من ذلك؛ فإنَّ المصلي من أول صلاته إلى آخرها لا ينفك عن دعاء: إما دعاء عبادة وثناء، أو دعاء طلب ومسألة، وهو في الحالين داعٍ انتهى من «البدائع»<sup>(٤)</sup> [ملخصاً].<sup>(٥)</sup>

(١) أخرج ابن جرير بعضه -أعني قوله: ولقد كان المسلمين...إلخ- عند تفسير آية الأعراف [٥٥]، وابن المبارك في «الزهد» رقم (١٤٠) من طريق: المبارك بن فضالة، يرويه عن الحسن، وقد عنون، وهو مدلس، وفيه ضعف. وأخرج أوله معمر في «جامعه» من «مصنف عبد الرزاق» (٤٤٢/١٠)، قال: حدثني من سمع الحسن يقول: ....، فهذا يدل على أن رجلاً مبهماً حدثه بذلك؛ فالتأثر ضعيف. ولفظه عند عبد الرزاق: «دعوة في السر تعدل سبعين دعوة في العلانية».

(٢) ساقط من النسختين، وأثبتناه من «البدائع» (٣/٦).

(٣) في النسختين: (واستعملت)، والمثبت من «البدائع» (٣/٦).

(٤) انظر: «بدائع الفوائد» (٣/٥-٦).

(٥) ساقط من [ب].

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْثِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ﴾ [النمل: ٦٢].

ش/ يُبَيِّنَ تعالى أنَّ المشركين من العرب ونحوهم قد علموا أنه لا يجيب المضطر ويكشف السوء إلا الله وحده، فذكر [ذلك]<sup>(١)</sup> سبحانه مُحتَجاً عليهم في اتخاذهم الشفعاء من دونه؛ ولهذا قال ﴿أَئِلَهٌ مَعَ اللَّهِ﴾ يعني: يفعل ذلك.

إِذَا كَانَتْ آلَهَتِهِمْ لَا تَجِيئُهُمْ فِي حَالِ الاضْطَرَارِ؛ فَلَا يَصْلَحُ أَنْ يَجْعَلُوهُمْ شُرَكَاءَ اللَّهِ الَّذِي يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ، وَيَكْثِفُ السُّوءَ وَحْدَهُ، وَهَذَا أَصْحَاحٌ مَا فُسِّرَتْ بِهِ الْآيَةُ كَسَابِقَهَا مِنْ قَوْلِهِ: ﴿أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾ [النَّمَل: ٦٠] إِلَى قَوْلِهِ: ﴿فَبِلَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [النَّمَل: ٦١]، وَلَاحِقَهَا إِلَى قَوْلِهِ: ﴿فُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [النَّمَل: ٦٤].

فتتأمل هذه الآيات يتبيَّن لك أنَّ الله تعالى احتاج على المشركين بما أقرُّوا به على ما جحدُوه من قصر العبادة جميعها عليه كما في فاتحة الكتاب: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥].

قال أبو جعفر بن جرير [في]<sup>(٢)</sup> قوله: ﴿أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ﴾ إلى قوله: ﴿قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾، يقول تعالى: أَمْ مَا تَشْرِكُونَ بِاللهِ خَيْرٌ، أَمْ الَّذِي يُحِبُّ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْثِفُ [السوء]<sup>(٣)</sup> النَّازِلُ بِهِ عَنْهُ؟ قوله: ﴿وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ﴾ يقول: يَسْتَخْلِفُ بَعْدَ أَمْوَاتِكُمْ فِي الْأَرْضِ مِنْكُمْ خُلَفَاءَ أَحْيَاءٍ يَخْلُفُونَهُمْ، وَقَوْلُهُ: ﴿إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ﴾

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [ب].

١٣- باب مِنَ الشَّرِكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بَغْيَرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرَهُ

أَإِلَهٌ سواه يفعل هذه الأشياء بكم وينعم عليكم هذه النعم؟ وقوله: «قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ»، يقول: تذكراً قليلاً من عظمة الله وأياديه عندكم، تذكرون وتعتبرون حجج الله عليكم يسيراً؛ فلذلك أشركتم بالله غيره في عبادته.

قال المصنف رحمه الله: وروى الطبراني بإسناده: أنه كان في زمان النبي صلوات الله عليه منافق يؤذى المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صلوات الله عليه من هذا المنافق، فقال النبي صلوات الله عليه: «إِنَّه لَا يُسْتَغْاثُ بِي، وَإِنَّمَا يُسْتَغْاثُ بِاللَّهِ».<sup>(١)</sup>

ش / الطبراني: هو الإمام الحافظ سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطبراني، صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها، روى عن النسائي، وإسحاق بن إبراهيم الدبربي، وخلق كثير، مات سنة ستين وثلاثمائة، روى هذا الحديث عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه.

قوله: أنه كان في زمان النبي صلوات الله عليه منافق يؤذى المؤمنين. لم أقف على اسم هذا المنافق.

[قلت]: هو عبد الله بن أبي كما صرح به ابن أبي حاتم في روايته<sup>(٢)</sup>.

قوله: فقال بعضهم.

أي: الصحابة [هو أبو بكر رضي الله عنه]<sup>(٤)</sup>.

(١) ضعيف. رواه الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (١٥٩/١٠) من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه وفيه: ابن لهيعة، وأخرجه أيضاً أحمد (٣١٧/٥)، وابن سعد (١/٣٨٧)، وفيه مع ابن لهيعة رجل مبهم، ولفظهما: «إنه لا يُقام لي، وإنما يقام لله».

(٢) لم أقف على هذه الرواية.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من المخطوطتين، وأثبناه من المطبوع للفائدة.

(٥) هذه التسمية جاءت في رواية ابن سعد التي أشرنا إليها.

**قوله:** قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق.

لأنه ﷺ كان يقدر على كف أذاء.

**قوله:** «إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله».

فيه: النص على أنه لا يستغاث بالنبي ﷺ، ولا من دونه، كره ﷺ أن يستعمل هذا اللفظ في حَقّه وإن كان فيما يقدر عليه في حياته؛ حماية لجناب التوحيد، وسدًا لذرائع الشرك، وأدبًا، وتواضعًا لربه، وتحذيرًا للأمة من وسائل الشرك في الأقوال والأفعال<sup>(١)</sup>، فإذا كان هذا فيما يقدر عليه ﷺ في حياته فكيف يجوز أن يستغاث به بعد وفاته، ويطلب منه أمور لا يقدر عليها إلا الله؟! كما جرى على ألسنة كثير من الشعراء كالبوصيري<sup>(٢)</sup>، والبرعي<sup>(٣)</sup> وغيرهم، من الاستغاثة بمن لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، ولا موتًا، ولا حياةً، ولا نشورًا، ويعرضون عن الاستغاثة بالرب العظيم القادر على كل شيء، الذي له الخلق والأمر وحده، وله الملك وحده، لا إله غيره، ولا رب سواه، قال الله تعالى: ﴿فَلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ [الأعراف: ١٨٨]، في مواضع من القرآن، ﴿فُلْ لِأَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشْدًا﴾ [الجن: ٢١]، فأعرض هؤلاء عن القرآن، واعتقدوا تقىض ما دلت عليه هذه الآيات المحكمات، وتبعهم على ذلك الضلال الخلق الكبير، والجم الغفير، فاعتقدوا الشرك بالله دينًا، والهدى ضلالًا، فإنما الله وإنما إليه راجعون، فما أعظمها من مصيبة عمت بها البلوى، فعندوا أهل التوحيد، ويدعوا أهل التجريد، فالله المستعان.

(١) قال شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (١١٠/١): إنما أراد به النبي ﷺ المعنى الثاني: وهو أن يطلب منه ما لا يقدر عليه إلا الله، وإن فالصحابة كانوا يطلبون منه الدعاء، ويستسقون به. اهـ

(٢) هو محمد بن سعيد بن حماد الدلاسي المولد، المغربي الأصل، البوصيري المشهُور، ولد سنة (٦٦٨)، وتوفي سنة (٦٩٥)، وهو صوفي ضال، له ديوان «البردة»، وفيه استغاثة بغير الله، وغلو في الأولياء. «الشذرات» (٧/٧٥٣).

(٣) هو عبد الرحيم بن أحمد بن علي البرعي، شاعر متصرف، له ديوان في الشعر فيه ضلالات، وغلو في الأنبياء والأولياء، توفي سنة (٨٠٣). «الأعلام» للزركلي (٣٤٣/٣).

## فيه مسائل:

الأولى: أنَّ عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص.

الثانية: تفسير قوله: ﴿وَلَا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك﴾.

الثالثة: أنَّ هذا هو الشرك الأكبر.

الرابعة: أنَّ أصلح الناس لو يفعله إرضاءً لغيره صار من الظالمين.

الخامسة: تفسير الآية التي بعدها.

السادسة: كون ذلك لا ينفع في الدنيا مع كونه كفراً.

السابعة: تفسير الآية الثالثة.

الثامنة: أنَّ طلب الرزق لا ينبغي إلا من الله، كما أنَّ الجنة لا تُطلب إلا منه.

النinth: تفسير الآية الرابعة.

العاشرة: أنه لا أضل ممن دعا غير الله.

الحادية عشرة: أنه غافل عن دعاء الداعي لا يدرى عنه.

الثانية عشرة: أنَّ تلك الدعوة سبب لبغض المدعو للداعي وعداوته له.

الثالثة عشرة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.

الرابعة عشرة: كفر المدعو بتلك العبادة.

الخامسة عشرة: هي سبب كونه أضل الناس.

السادسة عشرة: تفسير الآية الخامسة.

السابعة عشرة: الأمر العجيب وهو إقرار عبدة الأوثان أنه لا يجيز المضطر إلا الله،

ولأجل هذا يدعونه في الشدائدين مخلصين له الدين.

الثانية عشرة: حمَايَة المصطفى ﷺ حمَّى التوحيد، والتأدب مع الله.

## ١٤- باب قول الله تعالى: ﴿أَيْسَرُ كُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ وَلَا يَسْتَطِعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾

قال المصنف رحمه الله: باب قول الله تعالى: ﴿أَيْسَرُ كُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ  
وَلَا يَسْتَطِعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٢-١٩١].

ش/ قوله: ﴿أَيْسَرِ كُونَ﴾.

أي: في العبادة، قال المفسرون في هذه الآية: هذا توبیخ وتعنيف للمشركين في عبادتهم مع الله تعالى ما لا يخلق شيئاً، وهو مخلوق، والمخلوق لا يكون شريكاً للخالق في العبادة التي خلقهم لها، وبين أنهم لا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون، فكيف يشركون به من لا يستطيع نصر عابديه، ولا نصر نفسه؟ وهذا برهان ظاهر على بطلان ما كانوا يعبدونه من دون الله، وهذا وصف كل مخلوق، حتى الملائكة، والأنبياء، والصالحين.

وأشرف الخلق محمد ﷺ، وقد كان يستنصر ربه على المشركين، ويقول: «اللهم، أنت عضدي ونصيري، بك أحول، وبك أصول، وبك أقاتل».<sup>(١)</sup>

وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلَّهُ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ وَلَا  
يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُورًا﴾ [الفرقان: ٣: ٣].

وقوله: ﴿قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ

(١) صحيح. أخرجه أبو داود (٢٦٣٢)، والترمذى (٣٥٨٤)، والنمسائي في «عمل اليوم والليلة» (٦٠٤)، وأحمد (١٨٤ / ٣)، وابن حبان (٤٧٦١)، من طرق عن المثنى بن سعيد، عن قتادة، عن أنس به، واللفظ لأبي داود، وليس عند الباقين: «بك أحول، وبك أصول»، وإسناده صحيح.

١٤- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿أَيُّشْرُكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ﴾

لَا سْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنَّيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾

[الأعراف: ١٨٨].

وقوله: ﴿قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا \* قُلْ إِنِّي لَنْ يُحِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًا \* إِلَّا بِلَاغًا مِنَ اللَّهِ وَرِسَالَاتِهِ﴾ [الجن: ٢١-٢٣].

فكفى بهذه الآيات برهاناً على بطلان دعوة غير الله كائناً من كان؛ فإنْ كان نبيّاً، أو صالحاً؛ فقد شرفَه اللَّهُ تَعَالَى بإخلاص العبادة له، والرضا به ربّاً، ومعبوداً، فكيف يجوز أن يجعل العابد معبوداً مع توجيه الخطاب إليه بالنهي عن هذا الشرك، كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [القصص: ٨٨]، وقال: ﴿إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَّا إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنَّهُ﴾ [يوسف: ٤٠].

فقد أمر عباده من الأنبياء والصالحين وغيرهم بإخلاص العبادة له وحده، ونهاهم أن يعبدوا معه غيره، وهذا هو دينه الذي بعث به رسلاً، وأنزل به كتبه، ورضيه لعباده، وهو الإسلام، كما روى البخاري عن أبي هريرة في سؤال جبريل عليه السلام قال: «يا رسول الله، ما الإسلام؟ قال: الإسلام أن تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتوقي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان» الحديث.<sup>(١)</sup>

(١) أخرجه البخاري برقم (٥٠)، ومسلم برقم (٩).

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ \* إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِكِكُمْ وَلَا يَبْتَثِكَ مِثْلُ خَيْرٍ﴾ [فاطر: ١٣].

ش/ يخبر تعالى عن حال المدعويين من دونه من الملائكة، والأنبياء، والأصنام وغيرها بما يدل على عجزهم وضعفهم، وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعوه، وهي: الملك، وسماع الدعاء، والقدرة على استجابته، فمتى لم توجد هذه الشروط تامة؛ بطلت دعوته، فكيف إذا عدمت بالكلية؟

فنفي عنهم الملك بقوله: ﴿مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ﴾، قال ابن عباس، ومجاهد، وعكرمة، وعطاء، والحسن، وقتادة: القطمير: اللفافة التي تكون على نواة التمر،<sup>(١)</sup> كما قال تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾ [النحل: ٧٣]، وقال: ﴿فُلِّ اذْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَالَ ذَرَّةً فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرُكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ﴾ [سباء: ٢٢].

ونفي عنهم سماع الدعاء بقوله: ﴿إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ﴾ [فاطر: ١٤]؛ لأنهم

(١) أثر ابن عباس رضي الله عنه حسن بمجموع طرقه، وهو عند ابن جرير عند تفسير الآية [١٣] من سورة فاطر، وله عنده ثلاط طرق: طريق فيها مبهم، وطريق فيها عبدالله بن صالح كاتب الليث، وهو ضعيف، وفيه انقطاع بين علي بن أبي طلحة، وابن عباس، وطريق مسلسلة بالعوافين، وهم ضعفاء، ثم وجدت له طريقاً رابعاً، أخرجه سعيد بن منصور من طريق: عكرمة عنه، كما في "فتح الباري" شرح سورة فاطر من كتاب التفسير.

• أثر مجاهد صحيح، وهو عند ابن جرير عند تفسير الآية المذكورة.

• أثر قتادة أخرجه ابن جرير عند تفسير الآية المذكورة وهو صحيح.

• أثر عطاء آخرجه عبد بن حميد كما في "الدر المنشور"، وأما أثر الحسن، وعكرمة فذكرهما ابن كثير في "تفسيره" ولم أجدهما مستدلين.

٤- باب قول الله تعالى: ﴿أَيْسِرُ كُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ﴾

ما بين ميت وغائب عنهم مشغل بما خلق له، مسخر بما أمر به كالملائكة، ثم قال: ﴿وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ﴾ [فاطر: ١٤]؛ لأن ذلك ليس إليهم؛ فإن الله تعالى لم يأذن لأحد من عباده في دعاء أحد منهم، لا استقلالاً، ولا واسطةً كما تقدم بعض أدلة ذلك.

**وقوله:** ﴿وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُّرُونَ بِشَرْكِكُمْ﴾.

فتبيين بهذا أن دعوة غير الله شرك.

وقال تعالى: ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلَّهَ لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزًّا كَلَّا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا﴾ [مريم: ٨٢-٨١].

**وقوله:** ﴿وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُّرُونَ بِشَرْكِكُمْ﴾.

قال ابن كثير: يتبرؤون منكم كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَصْلَلَ مِمَّنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٥-٦].

قال: قوله: ﴿وَلَا يُنْبِتُكَ مِثْلُ خَيْرٍ﴾ [فاطر: ١٤]، أي: ولا يخبرك بعواقب الأمور، وما لها، وما تصير إليه مثل خير بها، قال قتادة: يعني نفسه تبارك وتعالى؛ فإنه أخبره بالواقع لا محالة.<sup>(١)</sup>

قلت: والمشركون لم يسلمو للعلماء الخبر ما أخبر به عن معبداتهم، فقالوا: تملك، وتسمع، وتستجيب، وتشفع لمن دعاها، ولم يلتفتوا إلى ما أخبر به الخبر من أن كلَّ معبد يعادي عابده يوم القيمة، ويتبرأ منه، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانِكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكَاوْكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شَرَكَاوْهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا

(١) أخرجه ابن جرير عند تفسير الآية [١٣] من سورة فاطر بمعناه بإسناد صحيح.

تَبْعَدُونَ \* فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ \* هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقَّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ [يونس: ٢٨-٣٠].

أخرج ابن جرير عن ابن جريج قال: قال مجاهد: ﴿إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ﴾، قال: يقول ذلك كل شيء كان يعبد من دون الله.<sup>(١)</sup> فالكتاب يستقبل هذه الآيات التي هي الحجة، والنور، والبرهان بالإيمان والقبول والعمل، فيجرد أعماله لله وحده دون كل ماسواه من لا يملك لنفسه نفعاً، ولا دفعاً، فضلاً عن غيره.

(١) صحيح. أخرجه ابن جرير في تفسير سورة يونس آية [٢٩] عن مجاهد من عدة طرق، وأما طريق ابن جريج عن مجاهد فيها ضعف؛ فإنَّ ابن جريج لم يصرح بالسماع، وفيه: حسين بن داود فيه ضعف، لكن له سند آخر عند ابن جرير، وهو صحيح.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وفي «ال الصحيح»، عن أنسٍ، قال: سُجَّ النبِيُّ وَهُوَ اللَّهُ يَوْمَ أُحْدِي، وَكُسِرَتْ رَبَاعِيَّتُهُ، فَقَالَ: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجَّعُوا نَبِيَّهُمْ؟»، فَنَزَّلَتْ: «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ» وَهُوَ اللَّهُ [آل عمران: ١٢٨].

ش / قوله: في «ال الصحيح».

أي: «الصحيحين» علقة البخاري، عن حميد، وعن ثابت، عن أنس.  
ووصله أحمد، والترمذى، والنمسائى عن حميد عن أنس <sup>(١)</sup> [بـه] <sup>(٢)</sup>، ووصله مسلم عن ثابت عن أنس <sup>(٣)</sup>.

وقال ابن إسحاق في «المغازى»: [حدثنا] <sup>(٤)</sup> حميد الطويل عن أنس، قال: كُسرت رباعية النبِيُّ وَهُوَ اللَّهُ يَوْمَ أُحْدِي وشج وجهه، فجعل الدم يسيل على وجهه، وجعل يمسح الدم، وهو يقول: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ خَضَبُوا وَجْهَ نَبِيِّهِمْ وَهُوَ يَدْعُهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ؟»، فأَنْزَلَ اللَّهُ الْآيَةَ <sup>(٥)</sup>.

قوله: سُجَّ النبِيُّ وَهُوَ اللَّهُ.

قال أبو السعادات: الشُّجُّ في الرأس خاصة في الأصل، وهو أن يضر به بشيء فيجرحه فيه ويشقه، ثم استعمل في غيره من الأعضاء.

(١) ذكرها البخاري في «صحيحه» تعليقاً في باب (٢١) من [كتاب المغازى]، ووصلها أحمد (٣/٩٩)، والترمذى (٢٠٠٣)، والنمسائى في «الكبرى» (٧٧١١)، وابن ماجه (٢٧٤٠).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) أخرجه مسلم برقم (٩٦١).

(٤) في المخطوطتين (حديث)، والصواب ما أثبته.

(٥) صحيح. أخرجه ابن إسحاق كما في «سيرة ابن هشام» (٣/٢٨)، وحميد لم يسمع إلا قليلاً من أنس، لكن ذكر بعض الحفاظ أنَّ حميداً يروي عن أنس بواسطة ثابت وفتادة، فلا بأس بتصحیح الروایة، والله أعلم.

وذكر ابن هشام من حديث أبي سعيد الخدري أن عتبة بن أبي وقاص هو الذي كسر رباعية النبي ﷺ السفلية، وجراحت شفته السفلية، وأن عبد الله بن شهاب الزهري هو الذي شجه في وجهه، وأن عبد الله بن قمة جراحته في وجنته، فدخلت حلقتان من حلق المغفرة في وجنته، وأن مالك بن سنان مصّ الدم من وجه رسول الله ﷺ وازدرده، فقال له: «لن تمسك النار».<sup>(١)</sup>

قال القرطبي: والرباعية بفتح الراء وتحقيق الياء، وهي كل سن بعد ثانية.<sup>(٢)</sup>

قال النووي رحمه الله: ولإنسان أربع رباعيات.<sup>(٣)</sup>

قال الحافظ: والمراد أنها كسرت فذهب منها فلقة ولم تقلع من أصلها.<sup>(٤)</sup>

(١) ذكره ابن هشام في «السيرة» (٣/٢٨)، وفي سنته: رُبیع بن عبد الرحمن بن أبي سعيد، قال فيه البخاري: منكر الحديث. لكن جاءت طرق أخرى أنَّ عتبة هو الذي كسر رباعيته، أخرجها عبد الرزاق في «تفسيره» (١١/١٣٢-١٣١)، عن معمر، عن قتادة مرسلاً، وعن معمر عن الزهري مرسلاً، وعن معمر عن عثمان الجزار، عن مقصوم مرسلاً، وفي مرسل الزهري، وم分成 أنَّ النبي ﷺ قال: «اللهم، لا تحل عليه الحول حتى يموت كافراً»، مما حال عليه الحول حتى مات كافراً إلى النار، وعليه فقد ثبت بمجموع هذه الطرق أنَّ عتبة هو الذي كسر رباعيته عليه السلام. وأما كون عبد الله بن شهاب الزهري هو الذي شَجَّهَ في وجهه، فلم نجد له إسناداً آخر. وأما كون عبد الله بن قمة جراحته في وجنته، فله إسناد آخر عند الطبراني في الكبير (٧٥٩٦) من حديث أبي أمامة، وفي إسناده حفص ابن عمر العدني وهو ضعيف. وأما كون مالك بن سنان مصّ الدم من وجهه عليه الصلاة والسلام، فله إسناد آخر أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٣/٢٦٦)، وسعيد بن منصور كما في «الإصابة» (٧٦٥١)، عن ابن وهب، عن عمرو بن الحارث، عن عمر بن السائب، فذكره مرسلاً، وعمر بن السائب ذكره الحافظ في «التقريب» من السادسة، وهو الذي لم يسمع من أحدٍ من الصحابة، فروايه معضلة، والله أعلم.

﴿ وَلَهُ إِسْنَادٌ أَخْرَى عِنْ أَبِي عَاصِمٍ (٢٠٩٧) وَالحاكِمُ (٥٦٣/٣) وَالبغْوَيُ كَمَا في «الإصابة» مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ، وَفِيهِ مَنْ لَمْ يُعْرَفْ، وَقَالَ الذَّهَبِيُّ فِي تَعْلِيقِهِ عَلَى الْمُسْتَدْرِكِ: إِسْنَادٌ مَظْلُمٌ .

(٢) «المفہم» (٣/٦٤٩).

(٣) من «شرح مسلم» (١٧٩١).

(٤) «الفتح» باب (٢١) من المغازى.

١٤- باب قُوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿أَيُشْرُكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلُقُونَ﴾

**قال النووي:** وفي هذا وقوع الأسماء، والابتلاء بالأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم؛

لينالوا جزيل الأجر والثواب، ولتعرف أممهم ما أصابهم، [ويتأسوا]<sup>(١)</sup> بهم.

**قال القاضي:** وليعلم أنهم من البشر، تصيبهم مِحْنُ الدُّنْيَا، ويطرأ على أجسامهم ما يطرأ على أجسام البشر؛ [ليتيقن]<sup>(٢)</sup> أنهم مخلوقون مربوبون، ولا يفتن بما ظهر على أيديهم من المعجزات، ويلبس الشيطان من أمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم.

انتهى<sup>(٤)</sup>

**قللت:** يعني من الغلو والعبادة.

**قوله:** يوم أحد.

هو جبل معروف، كانت عنده الواقعة المشهورة، [ فأضيقت إليه، وهو شرقي المدينة قال النبي ﷺ: «أحد جبل يحبنا ونحبه»]<sup>(٥)</sup>.

**قوله:** كيف يفلح قوم شجوانبهم، زاد مسلم: «وكسروا رباعيته، وأدموا وجهه».

**قوله:** فأنزل الله: «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ».

**قال ابن عطية:** كأن النبي ﷺ لحقه في تلك الحال يأسٌ من فلاح كفار قريش، فقيل له بسبب ذلك: «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ»، أي: عواقب الأمور بيد الله، فامض أنت لشأنك، ودُمْ على الدعاء لربك.

(١) في [أ]: ويتأسوا.

(٢) من "شرح مسلم" (١٧٩١).

(٣) في [أ]: ليتيقنا.

(٤) "إكمال المعلم" شرح الحديث (١٧٩١).

(٥) أخرجه البخاري برقم (١٤٨١)، ومسلم برقم (١٣٩٢) (٤٠٨٣)، من حديث أبي حميد الساعدي، وأنس بن مالك وعليه السلام.

(٦) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

وقال ابن إسحاق: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾ في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وفيه: عن ابن عمر رضي الله عنهما، أنه سمع رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر: اللهم العن فلاناً وفلاناً، بعدما يقول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولد الحمد، فأنزل الله: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾ الآية [آل عمران: ١٢٨].

ش/ قوله: وفيه. أي: في «صحيح البخاري»، ورواوه النسائي.<sup>(٢)</sup>

قوله: عن ابن عمر هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما، صحابي جليل، شهد له رسول الله صلوات الله عليه وسلم بالصلاح،<sup>(٣)</sup> مات سنة ثلاط وسبعين في آخرها أو أول التي تليها.

قوله: أنه سمع رسول الله صلوات الله عليه وسلم.

هذا القنوت على هؤلاء بعدهما شیع وکیسرت رباعيته يوم أحد.

قوله: «اللهم، العن فلاناً وفلاناً».

قال أبو السعادات: أصل اللعن: الطرد والإبعاد من الله، ومنخلق السب والدعاء، وتقديم كلام شيخ الإسلام.

قوله: «فلاناً وفلاناً».

يعني صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، كما بينه في الرواية الآتية.

(١) انظر: «سيرة ابن هشام» (٤٩ / ٣).

(٢) رواه البخاري برقم (٤٠٦٩)، والنسائي (٢٠٣ / ٢).

(٣) وذلك بقوله صلوات الله عليه وسلم: «أری عبد الله رجلاً صالحًا»، وقال: «نعم الرجل عبد الله لو كان يصلی من الليل»، أخرجه البخاري (١١٢١) (١١٥٦)، ومسلم (٢٤٧٨) (٢٤٧٩)، من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

وفيه: جواز الدعاء على المشركين بأعيانهم في الصلاة، وأن ذلك لا يضر الصلاة.

**قوله:** بعد ما يقول: «سمع الله لمن حمده».

قال أبو السعادات: أي أجاب حمده وتقبّله.

وقال السهيلي<sup>(١)</sup>: مفعول «سمع» محدوف؛ لأن السمع متعلق بالأقوال والأصوات دون غيرها، فاللام تؤذن بمعنى زائد وهو الاستجابة [المقارنة]<sup>(٢)</sup> للسمع، فاجتمع في الكلمة الإيجاز والدلالة على الزائد وهو الاستجابة لمن حمده.<sup>(٣)</sup>

وقال ابن القيم ما معناه: عدّي «سمع الله لمن حمده» باللام المتضمنة معنى استجابة له، ولا حذف هناك، وإنما هو مضمن.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «ربنا ولک الحمد». في بعض روایات البخاري بإسقاط الواو.<sup>(٥)</sup>

قال ابن دقيق العيد: كأن إثباتها دالٌ على معنى زائد؛ لأنه يكون التقدير: ربنا استجب ولک الحمد، فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخبر.<sup>(٦)</sup>

قال شيخ الإسلام: والحمد ضد الذم، والحمد يكون على محاسن المحمود مع المحبة له، كما أن الذم يكون على مساویه مع البغض له.<sup>(٧)</sup>

(١) هو عبد الرحمن بن أحمد بن أبي الأبيض الأندلسي، السهيلي: نسبة إلى قرية بالأندلس، محدث، حافظ، لغوي، ومقرئ، وأديب، ولد سنة (٥٠٨)، وتوفي سنة (٥٨١). «معجم المؤلفين في اللغة العربية» (١٤٧/٥).

(٢) إضافة من «البدائع» (٢/٧٥).

(٣) نقله ابن القيم في «البدائع» (٢/٧٥).

(٤) انتهى من «البدائع» (٢/٧٦).

(٥) يعني في حديث آخر، وهو في حديث أبي هريرة رضي الله عنه برقم (٧٩٦)، وهو كذلك في «مسلم» (٤١٦).

(٦) انتهى من «أحكام الأحكام» (١/٢٠٤).

(٧) انظر كلامه في «مجموع الفتاوى» (١٤/٣١٢).

**وكذا** قال ابن القيم، وفرق بينه وبين المدح بأن الإخبار عن محاسن الغير إما أن يكون إخباراً مجرداً عن حبٍ وإرادة، أو يكون مقوياً بحبه وإرادته؛ فإن كان الأول فهو المدح، وإن كان الثاني فهو الحمد، فالحمد إخبارٌ عن محاسن المحمود مع حبه، وإجلاله، وتعظيمه؛ ولهذا كان خبراً يتضمن الإنساء، بخلاف المدح؛ فإنه خبر مجرد، فالسائل إذا قال: (الحمد لله)، أو قال: (ربنا ولد الحمد) تضمن كلامه الخبر عن كل ما يحمد عليه [سبحانه وتعالى]<sup>(١)</sup> باسم جامعٍ محيطٍ متضمنٍ لكل فردٍ من أفراد الجملة المحققة والمقدرة، وذلك يستلزم إثبات كل كمال يحمد عليه رب تعالى؛ ولهذا لا تصلح هذه اللفظة على هذا الوجه، ولا تنبغي إلا لمن هذا شأنه، وهو الحميد المجيد.<sup>(٢)</sup>

وفيه: التصريح بأن الإمام يجمع بين التسميع والتحميد، وهو قول الشافعي، وأحمد، وخالف في ذلك مالك، وأبو حنيفة، فقاولا: يقتصر على سمع الله لمن مدحه.

(١) ساقط من [ب].

(٢) انتهى من «بدائع الفوائد» (٢/٩٣).

وفي رواية: يَدْعُو عَلَى صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ، وَسُهَيْلَ بْنِ عَمْرٍو، وَالحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ، فَتَرَكَتْ: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾ [آل عمران: ١٢٨].<sup>(١)</sup>

ش/ وذلك لأنهم رؤوس المشركين يوم أحد هم وأبو سفيان بن حرب، فما استجيب له ﷺ فيهم، بل أنزل الله: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبُهُمْ﴾، فتاب عليهم، فأسلموا وحسن إسلامهم.

وفي هذا كله معنى شهادة أن لا إله إلا الله الذي له الأمر كله، يهدي من يشاء بفضله ورحمته، ويضل من يشاء بعدله وحكمته؛ فهو المستحق أن يُعبد وحده.

وفي هذا من الحجج والبراهين ما يبين بطلان ما يعتقد عباد القبور في الأولياء والصالحين، بل في الطواغيت من أنهم ينفعون من دعاهم، ويعنون من لاذ بحمائهم، فسبحان من حال بينهم وبين فهم الكتاب! وذلك عدله سبحانه، وهو الذي يحول بين المرء وقلبه، وبه الحول والقوة.

(١) أخرجه البخاري (٤٠٧٠) من طريق عبد الله بن المبارك، عن حنظلة بن أبي سفيان، عن سالم به مرسلاً. وقد وصله أحمد (٥٦٧٤) من طريق عمر بن حزرة عن سالم عن ابن عمر به. وأخرجه الترمذى (٣٠٠٥) وأحمد (٥٨١٢، ٥٨١٣) وابن أبي حاتم (٢/٥٣٥) من طرق عن محمد بن عجلان، عن نافع، عن ابن عمر به. بدون تسميتهم، وقع فيه: يدعوا على أربعة نفر. وأخرجه أحمد (٥٩٩٧) من طريق أسامة الليثي عن نافع به، بدون تسميتهم أيضاً.

قال المصنف رحمه الله: وفيه: عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم حين أنزل عليه: ﴿وَأَنِذْرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، فقال: «يا معاشر قريش أو كلمة نحوها اشتروا أنفسكم، لا أعني عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبد المطلب، لا أعني عنك من الله شيئاً، يا صفيه عمّة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا أعني عنك من الله شيئاً، ويما فاطمة بنت محمد سليلي من مالي ما شئت، لا أعني عنك من الله شيئاً». <sup>(١)</sup>

ش / قوله: وفيه. أي: «صحيح البخاري».

قوله: عن أبي هريرة.

اختلف في اسمه، وصحح النووي أن اسمه عبد الرحمن بن صخر، كما رواه الحاكم في «المستدرك» عن أبي هريرة قال: كان اسمه في الجاهلية عبد شمس بن صخر، فسمّي في الإسلام عبد الرحمن. <sup>(٢)</sup>

وروى الدولابي بإسناده عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم سماه عبد الله. <sup>(٣)</sup> وهو دوسي من فضلاء الصحابة وحافظهم، حفظ عن النبي صلى الله عليه وسلم أكثر مما حفظه غيره، مات سنة سبع

(١) أخرجه البخاري برقم (٢٧٥٣)، ومسلم برقم (٢٠٦).

(٢) ضعيف. أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٥٠٦/٣)، وفي إسناده مبهم، قال ابن إسحاق: حدثني بعض أصحابي عن أبي هريرة. وفي السندي أيضاً: أحمد بن عبد الجبار، ضعيف، وبعضهم كذبه، ودافع عنه الخطيب في «تاريخه».

(٣) ضعيف. أخرجه الدولابي في «الكتني» (١/٧٧)، وليس فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم سماه عبد الله، وإنما فيه أن أبي هريرة رضي الله عنه كان اسمه في الجاهلية عبد شمس، فسمي في الإسلام عبد الله. والسندي فيه ضعف، فيه: أسامة بن زيد الليثي، وبعضهم يحسن له، وبعضهم يضعفه. وفيه أيضاً: محمد بن دينار الطاحي، ويقال له: ابن صندل، مختلف فيه، والراجح ضعفه. وأيضاً مع ذلك هو مرسل؛ فإنه من قول سعيد المقبري، وعبيدة الله بن أبي رافع.

تنبيه: أما كون اسمه في الجاهلية: (عبد شمس)؛ فقد ثبت كما في «تمذيب التهذيب» في ترجمة أبي هريرة، وعزاه الحافظ إلى ابن خزيمة، والإسناد حسن.

أو ثمان أو تسع وخمسين وهو ابن ثمان وسبعين سنة.

**قوله:** قام رسول الله ﷺ.

في «الصحيح» من رواية ابن عباس: صعد رسول الله ﷺ على الصفا.<sup>(١)</sup>

**قوله:** حين أنزل الله عليه: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾.

عشيرة الرجل: هم بنو أبيه الأدنون أو قبيلته؛ لأنهم أحق الناس ببرك وإحسانك الديني والدنيوي، كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيَّكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ﴾ [التحریم: ٦]، وقد أمره الله تعالى أيضًا بالنذارة العامة، كما قال تعالى: ﴿إِنْذِرْ قَوْمًا مَا أَنْذَرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ﴾ [یس: ٦]، ﴿وَأَنْذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ﴾ [ابراهیم: ٤٤].

**قوله:** يا عشر قريش.

العشر: الجماعة.

**قوله:** أو كلمة نحوها. هو بنصب (كلمة)، عطفاً على ما قبله.

**قوله:** «اشتروا أنفسكم».

أي: بتوحيد الله، وإخلاص العبادة له وحده لا شريك له، وطاعته فيما أمر به، والانتهاء عمّا نهى عنه؛ فإن ذلك هو الذي ينجي من عذاب الله، لا الاعتماد على الأنساب والأحساب؛ فإن ذلك غير نافع عند رب الأرباب.

**قوله:** «لا أغني عنكم من الله شيئاً».

فيه: حجة على من تعلق على الأنبياء والصالحين، ورغب إليهم؛ لิشفعوا له وينفعوه، أو يدفعوا عنه؛ فإن ذلك هو الشرك الذي حرمه الله تعالى، وأقام نبيه ﷺ بالإذنار

(١) أخرجه البخاري برقم (٤٨٠١)، ومسلم برقم (٢٠٨).

عنه، كما أخبر تعالى عن المشركين في قوله: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَى﴾ [الزمر: ٣]، ﴿هَؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عَنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، فأبطل الله ذلك، ونزعه نفسه عن هذا الشرك، وسيأتي تقرير هذا المقام إن شاء الله تعالى.

وفي «صحيح البخاري»: «يابني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئاً».

**قوله:** «يا عباس بن عبد المطلب».

بنصب «ابن»، ويجوز في عباس الرفع والنصب، وكذا في قوله: «يا صافية عممة رسول الله»، و«يا فاطمة بنت محمد».

**قوله:** «سليني من مالي ما شئت».

**بَيْنَ** وَكُلَّهُ **أَنَّهُ لَا يَنْجِي مِنْ عَذَابِ اللَّهِ إِلَّا الإِيمَانُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ.**

وفيه: أنه لا يجوز أن يسأل العبد إلا ما يقدر عليه من أمور الدنيا، وأما الرحمة، والمغفرة، والجنة، والنجاة من النار، ونحو ذلك من كل ما لا يقدر عليه إلا الله، فلا يجوز أن يطلب إلا منه [سبحانه]<sup>(١)</sup>؛ فإنَّ ما عند الله لا يُنال إلا بتجريد التوحيد، والإخلاص له بما شرعه ورضيه لعباده أن يتقربوا إليه به، فإذا كان لا ينفع ابنته، وعممه، [وَعَمَّه]<sup>(٢)</sup>، وقرباته إلا ذلك؛ فغيرهم أولى وأحرى، وفي قصة عَمَّه أبي طالب معتبر.

فانظر إلى الواقع من كثير من الناس: الاتجاه إلى الأموات، والتوجه إليهم بالرغبات والرهبات، وهم عاجزون لا يملكون لأنفسهم ضرًا ولا نفعًا، فضلًا عن غيرهم، يتبعن لك أنهم ليسوا على شيء: ﴿إِنَّهُمْ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أُولَيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهَتَّدُونَ﴾ [الأعراف: ٣٠]، أظهر لهم الشيطان الشرك في قلب محبة الصالحين، وكل

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

صالح ييراً إلى الله من هذا الشرك في الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، ولا ريب أنَّ محبة الصالحين إنما تحصل بموافقتهم في الدين، ومتابعتهم في طاعة رب العالمين، لا باتخاذهم أنداداً من دون الله يحبونهم كحب الله إشراكاً بالله، وعبادة لغير الله، وعداؤه للرسل والصالحين من عباده، كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنَّتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ \* مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتِنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾

[المائدة: ١١٦-١١٧].

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في هذه الآية بعد كلام [سبق]<sup>(١)</sup>: ثم نفى أن يكون قال لهم غير ما أمر به وهو محض التوحيد، فقال: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ﴾، ثم أخبر عن شهادته عليهم مدة مقامه فيهم، وأنه بعد الوفاة لا اطلاع له عليهم، وأنَّ الله عزوجل المنفرد بعد الوفاة بالاطلاع عليهم، فقال: ﴿وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتِنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾، وصفه سبحانه بأن شهادته فوق كل شهادة وأعم. انتهى مُلْخَصًا.<sup>(٢)</sup>

قلت: ففي هذا بيان أنَّ المشركين خالفوا ما أمر الله به رسُلَهُ من توحيده الذي هو دينهم الذي اتفقوا عليه، ودعوا الناس إليه، وفارقونَهم فيه، إلا من آمن؛ فكيف يقال لمن دان بدينهم، وأطاعهم فيما أمرُوا به من إخلاص العبادة لله وحده: إنه قد تنقصهم بهذا التوحيد الذي أطاع به ربِّه، واتبع فيه رسُلَهُ عليهم السلام، ونَزَهَ به ربِّه عن الشرك الذي

(١) ساقط من [أ].

(٢) «مدارج السالكين» (٣٧٨/٢).

هو هضم للربوبية، وتنقص للإلهية، وسوء ظن برب العالمين؟

والمرتكبون هم أعداء الرسل وخصماؤهم في الدنيا والآخرة، وقد شرعوا لأتباعهم أن يتبرأوا من كل مشرك، ويکفروا به، ويبغضوه، ويعادوه في ربهم ومعبودهم: ﴿قُلْ فَلَلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَّا كُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيتين.

الثانية: قصة أحد.

الثالثة: قنوت سيد المرسلين، وخلفه سادات الأولياء يؤمّنون في الصلاة.

الرابعة: أنَّ المدعو عليهم كفار.

الخامسة: أنهم فعلوا أشياء ما فعلها غالب الكفار، منها: شجّهم نبيهم، وحرّصهم على قتلهم. ومنها: التمثيل بالقتل مع أنهم بنو عهم.

السادسة: أنزل الله عليه في ذلك: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ﴾ [آل عمران: ١٢٨].

السابعة: قوله: ﴿أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذَّبُهُمْ﴾ [آل عمران: ١٢٨]، فتاب عليهم، فآمنوا.

الثامنة: القنوت في النوازل.

التاسعة: تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم، وأسماء آباءهم.

العاشرة: لعن المعين في القنوت.

الحادية عشرة: قصته ﷺ لَمَّا أُنْزِلَ عَلَيْهِ: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٤].

الثانية عشرة: حَدَّهُ ﷺ، بحيث فعل ما تُسبّب به إلى الجنون، وكذلك لو يفعله مسلم الآن.

الثالثة عشرة: قوله للأبعد والأقرب: «لا أُغْنِي عنك من الله شيئاً»، حتى قال: «يا فاطمة بنت محمد، لا أُغْنِي عنك من الله شيئاً»، فإذا صرّح وهو سيد المرسلين بأنه لا يعني شيئاً عن سيدة نساء العالمين، وأمن الإنسان أنه ﷺ لا يقول إلا الحق، ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس اليوم<sup>(١)</sup>؟ تبيّن له التوحيد، وغرابة الدين.

(١) يعني بعض من يدعون الولاية، ويعتبرهم الناس من الخواص، وهم يدعون غير الله، ويعتقدون جلب النفع، أو كشف الضر، والعياذ بالله.

١٥- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى ﴿حَتَّىٰ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾

ش / قوله: ﴿حَتَّىٰ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾ .

أي: زال الفزع عنها، قاله ابن عباس، وابن عمر، وأبو عبد الرحمن السُّلَمِي، والشعبي، [والحسن]<sup>(١)</sup>، وغيرهم.<sup>(٢)</sup>

**وقال ابن جرير:** قال بعضهم: الذين فزع عن قلوبهم: الملائكة، قالوا: وإنما فزع عن قلوبهم من غشية تصيبهم عند سماعهم كلام الله بالوحى. وقال ابن عطية: في الكلام حذف يدل عليه الظاهر، كأنه قال: ولا هم شفاء كما تزعمون أنتم، بل هم عبدة مسلمون أبداً، يعني منقادون **﴿حتى إذا فُرِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾** والمراد الملائكة على ما اختاره ابن جرير وغيره.

**قال ابن كثير:** وهو الحق الذي لا مُرْيَةٌ فيه؛ لصحة الأحاديث فيه والآثار.

**وقال أبو حيان:** تظاهرت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أن قوله: «**حَتَّىٰ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ**» إنما هي في الملائكة إذا سمعت الوحي إلى جبريل يأمره الله به، سمعت كجر

(١) ساقط من [ب].

(٢) أثر ابن عباس رضي الله عنهما أخرجه ابن جرير في تفسير [آية: ٢٣] من سورة سباء، فيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث، فيه ضعف، وفيه انقطاع: فعلي بن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس.

وأثر الحسن أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر كما في «الدر المتشور» [آية: ٢٣] من سورة سباء. والأثار الثلاثة الباقية لم نجد لها مسندة، وقد ذكرها ابن كثير في «تفسيره»، ومنه نقل المؤلف، والله أعلم.

سلسلة الحديد على الصفوان، فتفزع عند ذلك؛ تعظيمًا، وهيبةً.

قال، وبهذا المعنى -من ذكر الملائكة في صدر الآيات- تتسق هذه الآية على الأولى، ومن لم يشعر أن الملائكة مُشار إليهم من أول قوله: ﴿الَّذِينَ رَأَيْتُمْ﴾؛ لم تتصل له هذه الآية بما قبلها.

قوله: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ﴾.

ولم يقولوا: ماذا خلق ربنا؟، ولو كان كلام الله مخلوقاً؛ لقالوا: ماذا خلق؟ انتهى من «شرح سنن ابن ماجه».

ومثله الحديث: «ماذا قال ربنا يا جبريل؟»<sup>(١)</sup>، وأمثال هذا في الكتاب والسنّة كثير.

قوله: ﴿قَالُوا الْحَقَّ﴾.

أي: قالوا: قال الله الحق؛ وذلك لأنهم إذا سمعوا كلام الله صعقوا، ثم [إذا]<sup>(٢)</sup> أفاقوا أخذوا يسألون، فيقولون: ماذا قال ربكم؟ فيقولون: قال الحق.

قوله: ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾.

علو القدر، وعلو القهـر، وعلو الذات، فله العلو الكامل من جميع الوجوه كما قال عبدالله بن المبارك لما قيل له: بم نعرف ربنا؟ قال: بأنه على عرشه، بائن من خلقه.<sup>(٣)</sup> تمسكًا منه بالقرآن؛ لقول الله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾[طه:٥]، ﴿ثُمَّ اسْتَوَى

(١) يعني حديث النواس بن سمعان الآتي.

(٢) ساقط من المخطوطتين، وإثباته أقرب.

(٣) صحيح. أخرجه عبدالله بن أحمد في «الستة» (٢١٦)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ١٨)، من طريقين عن علي بن الحسن بن شقيق، قال: سمعت عبدالله بن المبارك يقول: ...، فذكره، وإنستاده صحيح، وقد أخرجه جماعة من الحفاظـ، واقتصرت على المصـدرـين السابـقـين، لأنـ لـفـظـ الأـثـرـ أـقـرـبـ لـماـعـدـهـماـ، وـالـلهـ أـعـلـمـ.

على العرش الرحمن ﴿ [الفرقان: ٥٩] في سبعة مواضع من القرآن.

قوله: ﴿ الكَبِيرُ ﴾.

الذي لا أكبر منه، ولا أعظم، تبارك وتعالى.

قال المصنف رحمه الله: وفي «ال الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء، ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاً لقوله، كانة سلسلة على صفوان، ينفذهم ذلك: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ [سبأ: ٢٣]، فيسمعها مسترق السمع -ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض وصفه سفيان بكفه، فحرفها وبدد بين أصابعه- فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا؟ فيصدق بذلك الكلمة التي سمعت من السماء». <sup>(١)</sup>

ش / قوله: في «ال الصحيح». أي: « صحيح البخاري».

قوله: «إذا قضى الله الأمر في السماء».

أي: إذا تكلم الله بالأمر الذي يوحيه إلى جبريل بما أراده كما صرخ به في الحديث الآتي، وكما روى سعيد بن منصور، وأبو داود، وابن جرير عن ابن مسعود رضي الله عنه: «إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السموات صلصلة كجر السلسلة على الصفوان». <sup>(٢)</sup>

(١) آخر جه البخاري برقم (٤٧٠١).

(٢) أثر ابن مسعود رضي الله عنه سنده صحيح، فقد علقه البخاري في « صحيحه » في [كتاب التوحيد باب: ٣٢] بصيغة الجزم، ووصله سعيد بن منصور كما في « الدر المثور »، وأبو داود (٤٧٣٨)، وابن جرير =

**١٥- بَاب قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى ﴿ حَتَّى إِذَا فُرَّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ ﴾**

وروى ابن أبي حاتم، وابن مردوه [عن<sup>(١)</sup>] ابن عباس رضي الله عنهما، قال: لما أوحى الجبار إلى محمد عليه السلام دعا الرسول من الملائكة ليعشه بالوحى، فسمعت الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحى، فلما كشف عن قلوبهم سألوا عما قال الله؟ فقالوا: الحق، وعلموا أن الله لا يقول إلا حقاً.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «ضررت الملائكة بأجنحتها خضعاً لقوله».

أي: لقول الله تعالى.

قال الحافظ: «خضعاً» بفتحتين من الخصوع، وفي رواية بضم أوله وسكون ثانيه، وهو مصدر بمعنى: خاضعين.

**قوله:** «كأنه سلسلة على صفوان».

أي: كأن الصوت المسموع سلسلة على صفوان، وهو الحجر الأملس.  
**قوله:** «ينفذهم ذلك».

هو بفتح التحتية، وسكون النون، وضم الفاء والذال المعجمة، «ذلك»، أي: القول، والضمير في «ينفذهم» للملائكة، أي: ينفذ ذلك القول الملائكة، أي: يخلص ذلك القول ويمضي فيهم حتى يفزعوا منه.

وعند ابن مردوه من حديث ابن عباس: «فلا ينزل على أهل سماء إلا صعقوا».<sup>(٣)</sup>

[آلية: ٢٣] من سورة سباء. وكذلك عبدالله بن أحمد في «السنة» (٥٣٦)، واللالكائي (١/ ٣٣٥-٣٣٦)، وابن خزيمة في «التوحيد» (ص ١٤٧-١٤٦) وغيرهم، وأكثر طرقه مدارها على الأعمش، عن أبي الضحى مسلم بن صبيح، عن مسروق، عن عبدالله بن مسعود به، وهذا إسناد صحيح. ورواية أبي داود مرفوعة، والرفع وهم، والصواب الموقوف؛ لكنه من رواه كذلك، كما في «الفتح» (٧٤٨١)، وهو مع وقه له حكم الرفع.

(١) في [ب]: من حديث.

(٢) انظر: «الدر المنشور» [آلية: ٢٣] من سورة سباء، فقد عزاه إليهما، ولم يذكر إسنادهما للنظر في حاله.

(٣) «تفسير ابن مردوه» مفقود، وهو نفس الحديث المتقدم الذي رواه ابن أبي حاتم، وابن مردوه، =

وعند أبي داود وغيره مرفوعاً: «إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا، فيصعقون، فلا يزلون كذلك حتى يأتيهم جبريل» الحديث.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «حتى إذا فزع عن قلوبهم»، تقدم معناه.

**قوله:** «قالوا ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق».

أي: قالوا: قال الله الحق، علموا أنه لا يقول إلا الحق.

**قوله:** «فيسمعها مسترق السمع».

أي: يسمع الكلمة التي قضاها الله، وهم الشياطين يركب بعضهم بعضاً.

وفي «صحيح البخاري» عن عائشة مرفوعاً: «إن الملائكة تنزل في العنان - وهو السحاب - فتذكر الأمر قضي في السماء، فتسترق الشياطين السمع، فتوحيه إلى الكهان».<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «ومسترق السمع» هكذا وصفه سفيان بكفه.

أي: وصف ركوب بعضهم فوق بعض.

وسفيان هو ابن عيينة أبو محمد الهلالي الكوفي ثم المكي، ثقة، حافظ، فقيه، إمام، حجة، مات سنة ثمان وتسعين ومائة وله إحدى وتسعون سنة.

**قوله:** «فحرّ فيها»، بحاء مهملة، وراء مشددة، وفاء.

**قوله:** «وبدد»، أي: فرق بين أصابعه.

**قوله:** «فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته».

= ذكره السيوطي في «الدر» بغير سند، وعزاه إليهما.

(١) هذا هو نفس حديث ابن مسعود المتقدم، وبينما أنه موقف عليه، وله حكم الرفع.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٣٢١٠)، وتنمية الحديث: «فيكتذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم».

أي: يسمع الفوقي الكلمة فيلقاها إلى آخر تحته، ثم يلقاها إلى من تحته حتى يلقاها على لسان الساحر أو الكاهن.

**قوله:** «فربما أدرك الشهاب قبل أن يلقاها».

الشهاب: هو النجم الذي يرمى، أي: ربما أدرك الشهاب المسترق، وهذا يدل على أن الرمي بالشهب كان قبل المبعث؛ لما روى أحمد وغيره -والسياق له في «المسند» من طريق معاذ: أنبأنا الزهرى، عن علي بن الحسين، عن ابن عباس، قال كان رسول الله ﷺ جالساً في نفرٍ من أصحابه -قال عبد الرزاق: من الأنصار -قال: فرمي بنجم عظيم، فاستثار، قال: «ما كتم تقولون إذا كان مثل هذا في الجاهلية؟» قال: كنا نقول: لعله يولى عظيم أو يموت عظيم. قلت للزهرى: أكان يرمى بها في الجاهلية؟ قال: نعم، [ولكن]<sup>(١)</sup> غلظت حين بعث النبي ﷺ، [قال]<sup>(٢)</sup>: «[فإنه]<sup>(٣)</sup> لا يرمى بها لموت أحد ولا لحياته، ولكن ربنا تبارك اسمه إذا قضى أمراً سبّح حملة العرش، ثم سبّح أهل السماء الذين يلوّنهم، ثم الذين يلوّنهم، حتى يبلغ التسبيح هذه السماء الدنيا، ثم يستخبر أهل السماء الذين يلوّن حملة العرش، فيقول الذين يلوّن حملة العرش لحملة العرش: ماذا قال ربكم؟ فيخبرونهم، ويخبر أهل كل سماء سماء حتى ينتهي الخبر إلى هذه السماء، ويختطف الجن السمع، فيرمون، فما جاءوا به على وجهه؛ فهو حق، ولكنهم يقررون [فيه]<sup>(٤)</sup> ويزيدون»، قال عبد الله: قال أبي: قال عبد الرزاق: «ويختطف الجن ويرمون».<sup>(٥)</sup>

(١) في [أ]: ولكنها.

(٢) إضافة من «المسند».

(٣) في [ب]: فإنه.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) الحديث أخرجه أحمد برقم (١٨٨٢) بأسناد صحيح، وهو في «صحيحة مسلم» برقم (٢٢٩).

<sup>(١)</sup>

وفي رواية له: «لكنهم يزيدون فيه ويقرفون وينقصون».

قوله: «فيكذب معها مائة كذبة».

أي: الكاهن، أو الساحر، و «كذبة» بفتح الكاف وسكون الذال المعجمة.

قوله: «أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا؟».

هكذا في نسخة بخط المصنف رحمه الله، كالذي في «صحيح البخاري» سواء.

قال المصنف: وفيه قبول النفوس للباطل، يتعلدون بواحدة ولا يعتبرون بمائة؟<sup>(٢)</sup>

وفيه: أن الشيء إذا كان فيه شيء من الحق؛ فلا يدل على أنه حق كله، فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق بالباطل؛ ليكون أقبل لباطلهم، قال تعالى: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَكَتُمُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٤٢].

وهي هذه الأحاديث وما بعدها وما في معناها: إثبات علو الله تعالى على خلقه على ما يليق بجلاله [وعظمته]<sup>(٣)</sup>، وأنه تعالى لم يزل متكلماً إذا شاء بكلام يسمعه الملائكة، وهذا قول أهل السنة قاطبة سلفاً وخلفاً، خلافاً للأشعرة، والجهمية، ونفاة المعتزلة، فإياك أن تلتفت إلى مازخرفه أهل التعطيل، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

(١) آخر جه أحد بهذه الرواية برقم (١٨٨٣)، من نفس الوجه الذي أخرجه مسلم.

(٢) المسألة رقم (١٨) من «كتاب التوحيد».

(٣) ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله: وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «إذا أراد الله تعالى أن يوحى بالأمر تكلم بالوحى، أخذت السموات منه رجفة» - أَوْ قَالَ: رَعْدَةً شَدِيدَةً - حَوْفًا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلُ السَّمَاوَاتِ صَعِقُوا وَخَرُوا لِلَّهِ سُجَّدًا، فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جِبْرِيلُ، فَيُكَلِّمُهُ اللَّهُ مِنْ وَحْيِهِ بِمَا أَرَادَ، ثُمَّ يَمْرُّ جِبْرِيلُ عَلَى الْمَلَائِكَةِ، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ، سَأَلَهُ مَلَائِكَتُهَا: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبْرِيلُ؟ فَيَقُولُ جِبْرِيلُ: قَالَ الْحَقَّ، وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ. فَيَقُولُونَ كُلُّهُمْ مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِيلُ، فَيَسْتَهِي جِبْرِيلُ بِالْوَحْيِ إِلَى حَيْثُ أَمْرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ». <sup>(١)</sup>

ش/ هذا الحديث رواه ابن أبي حاتم بسنده كما ذكره العمامي ابن كثير في «تفسيره».  
النواس بن سمعان - بكسر السين - بن خالد الكلابي، ويقال: الأنباري، صحابي،  
ويقال: إنَّ أباه صحابي أيضاً.

**قولهم:** «إذا أراد الله أن يوحى بالأمر...» إلى آخره.  
فيه: النص على أن الله تعالى يتكلم بالوحى، وهذا من حجة أهل السنة على النفا  
لقولهم: لم يزل الله متكلما إذا شاء.

**قولهم:** «أخذت السموات منه رجفة».

السموات: مفعول مقدم، والفاعل: رجفة، أي: أصاب السموات من كلامه تعالى

(١) ضعيف. أخرجه ابن أبي حاتم كما في «تفسير ابن كثير» و«ابن جرير» (١٩/٢٧٨)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢٠٦)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٥٩١)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٤٣٥)، وغيرهم، وهو من طريق: نعيم بن حماد، عن الوليد بن مسلم، ونعيم فيه ضعف، والوليد يدلس تدليس التسوية، ولم يصرح بالتحديث، والحديث أعلمه أبو حاتم الرازى، ودحيم الدمشقى. فأبو حاتم يقول: إنَّ هذا الحديث ليس عند أهل الشام عن الوليد بن مسلم. كما في «تفسير ابن كثير»، وقال دحيم الدمشقى كما في «الميزان» ترجمة نعيم: لا أصل له. أي: بهذا الإسناد؛ فعل نعيم وهم فيه، وأدخل عليه من قبل بعض الوضاعين؛ فإنه كان عنده ضعف.

رجفة، أي: ارتجفت، وهو صريح في أنها تسمع كلامه تعالى، كما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: إذا قضى الله أمرًا تكلم تبارك وتعالى رجفت السموات، والأرض، والجبال، وخرت الملائكة كلهم سجدة.<sup>(١)</sup>

**قولهم:** أو قال: «رعدة شديدة».

شك من الراوي، هل قال النبي ﷺ «رجفة»، أو قال: «رعدة»، والراء مفتوحة فيهما.

**قولهم:** «خوًافاً من الله عزوجل».

وهذا ظاهر في أن السموات تخاف الله بما يجعل الله تعالى فيها من الإحساس، ومعرفة من خلقها، وقد أخبر تعالى أن هذه المخلوقات العظيمة تسبحه، كما قال تعالى: ﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ [الإسراء: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَنْعَطَرُنَّ مِنْهُ وَتَنَشَّقُ الْأَرْضُ وَتَخْرُجُ الْجِبَالُ هَذَا﴾ [مريم: ٩٠]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْهَا لَمَّا يَهْبِطُ مِنْ خَحْشِيَّةِ اللَّهِ﴾ [البقرة: ٧٤].

وقد قرر العلامة ابن القيم رحمه الله أن هذه المخلوقات تسبح الله وتخشاه حقيقة واحتاج بهذه الآيات ونحوها.<sup>(٢)</sup>

(١) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «الدر المثبور» [آية: ٢٣] من سورة سبا.

(٢) قال ابن القيم رحمه الله في كتابه «الروح» (ص ٧٢): قال تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ﴾ [الإسراء: ٤٤]. قيل، ولو كان التسبيح هو مجرد دلالتها على الصانع لم يقل: «ولكن لا تفهون تسبحهم»، فإن كل عاقل يفقه دلالتها على الصانع، وقال تعالى: ﴿إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُ بِالْعُشَيْرِ وَالْإِسْرَاقِ﴾ [ص: ١٨]، والدلالة على الصانع لا تختص بهذين الوقتين، وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ جِبَالَ أَوَّلَيْ بِي مَعَهُ﴾ [سبا: ١٠]، والدلالة لا تختص معيته وحده، وكذب على الله من قال: التأويل رجع الصدى؛ فإن هذا يكون لكل مصوت. وقال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ

## ١٥-باب قول الله تعالى ﴿حَتَّىٰ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾

وفي «البخاري» عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل.<sup>(١)</sup>

وفي حديث أبي ذر: أن النبي ﷺ أخذ في يده حصيات، فسمع لهن تسبيح.<sup>(٢)</sup>  
ال الحديث.

وفي «الصحيح» قصة حنين الجذع الذي كان يخطب عليه النبي ﷺ قبل اتخاذ  
المنبر<sup>(٣)</sup>، ومثل هذا كثير.

وقوله: «صعقوا وخرعوا لله سجدة».

الصعق: هو الغشي ومعه السجود.

وقوله: «فيكون أول من يرفع رأسه جبريل».

الناس<sup>(٤)</sup> [الحج: ١٨]، والدلالة على الصانع لا تختص بكثير من الناس، وقد قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتُهُ وَتَسْبِيحُهُ﴾ [النور: ٤١]، فهذه صلاة وتسبيح حقيقة يعلمها الله وإن جحدها الجاهلون المكذبون، وقد أخبر تعالى عن الحجارة أن بعضها يزول عن مكانه ويسقط من خشيتها، وقد أخبر عن الأرض والسماء أنهما ياذنان له، وقولهما ذلك، أي: يستعملن كلامه، وأنه خاطبهما فسمعا خطابه، وأحسنا جوابه، فقال لهم: ﴿إِنَّا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعَيْنَ﴾ [فصلت: ١١] وقد كان الصحابة يسمعون تسبيح الطعام، وسمعوا حنين الجذع اليابس في المسجد. اهـ

(١) آخر جه البخاري برقم (٣٥٧٩).

(٢) صحيح. أخرجه الطبراني في «الأوسط» كما في «مجمع البحرين» (٣٥٢٠)، ومن طريقه: أبو نعيم في «الدلائل» (٣٣٨) عن أحمد بن محمد بن صدقة، ثنا المنذر بن الويلد الجارودي، ثنا أبي، ثنا حميد بن مهران، عن داود بن أبي هند، عن رجل من أهل الشام -يعني: الويلد بن عبد الرحمن الجرجشى- عن جبير بن نفير الحضرمي، عن أبي ذربه. وهذا إسناد صحيح، رجاله كلهم ثقات معروفون.

﴿وَأَخْرَجَهُ الْبَزَارُ كَمَا فِي «كِشْفِ الْأَسْتَارِ» (٢٤١٣)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «الْدَلَائِلِ» (٦٤)، مِنْ طَرِيقِ أَخْرَى ضَعِيفَةً، فِيهَا: صَالِحُ بْنُ أَبِي الْأَخْضَرِ، وَهُوَ ضَعِيفٌ، وَسَوْدَدُ بْنُ يَزِيدَ السَّلْمَى، وَهُوَ مَجْهُولٌ، وَأَعْلَمُهَا الْبَيْهَقِيُّ أَيْضًا بِأَنَّهَا طَرِيقٌ غَيْرُ مَحْفُوظٍ﴾.

(٣) آخر جه البخاري برقم (٣٥٨٣)، من حديث ابن عمر، وجابر رضي الله عنهما.

بفتح «أول» خبر «يكون» تقدم على اسمها، ويجوز العكس، ومعنى جبريل: عبد الله، كما روى ابنُ جرير وغيره عن علي بن الحسين قال: كان اسم جبريل: عبد الله، واسم ميكائيل عبيد الله، وإسراويل عبد الرحمن، وكل شيء رجع إلى (إيل)، فهو معبد الله عزوجل.<sup>(١)</sup>

وفيه: فضيلة جبريل عليه السلام، كما قال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ﴾ [التكوير: ١٩-٢١].

قال ابن كثير رحمه الله: إنه لتبلیغ رسول کریم. قال أبو صالح في الآية: جبريل يدخل في سبعين حجاجاً من نور بغير إذن.<sup>(٢)</sup>

ولأحمد بإسناد صحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: رأى رسول الله عليه السلام جبريل في صورته وله ستمائة جناح، كل جناح منها قد سد الأفق، يسقط من جناحه من التهاويل، والدر، والياقوت ما الله به عليم.<sup>(٣)</sup>

فإذا كان هذا عظم هذه المخلوقات؛ فخالقها أعظم، وأجل، وأكبر، فكيف يُسْوَى به غيره في العبادة: دعاءً، وخوفاً، ورجاءً، وتوكلًا، وغير ذلك من العبادات التي لا يستحقها

(١) أخرجه ابن جرير عند قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ﴾ [البرة: ٩٧]، فقال: حدثنا أحمد بن إسحاق، قال: حدثنا أبو أحمد، قال: حدثنا سفيان، عن محمد بن عمرو بن عطاء، عن علي بن الحسين به. وهذا إسناد حسن، أحمد بن إسحاق هو الأهوازي، حسن الحديث، وأبو أحمد هو الزبيري، وهو قول موقوفٌ على علي بن الحسين، وليس بمرفوع؛ فلا حجة فيه.

(٢) أخرجه ابن جرير عند قوله تعالى: ﴿ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ﴾ [التكوير: ٢٠]، وفيه: عمر بن شبيب، وهو ضعيف.

(٣) حسن. أخرجه أحمد (٣٧٤٨)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/ ٣٣٩)، من طريق: شريك القاضي، عن عاصم، عن أبي وائل، عن ابن مسعود به، وشريك ضعيف، ولكن له طريق آخر أخرجهما أحمد (٣٩١٥)، من طريق: حداد بن سلمة، عن عاصم، عن زر، عن ابن مسعود، وهذا إسناد حسن، وأصل الحديث عند البخاري برقم (٤٨٥٦)، ومسلم برقم (١٧٤).

غيره؟ فانظر إلى حال الملائكة وشدة خوفهم من الله تعالى، وقد قال تعالى: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُّكَرْمُونَ لَا يَسْقِيُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا حَلَفُهُمْ وَلَا يَسْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَحْسِنَتِهِ مُشْفِقُونَ \* وَمَنْ يَقُلُّ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهٌ مِنْ دُونِي فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ﴾ [الأنياء: ٢٦-٢٩].

قوله: «فيتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عزوجل» «من السماء والأرض». وهذا تمام الحديث. والآيات المذكورة في هذا الباب والأحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا الله؛ فإن الملك العظيم الذي تصعق الأملال من كلامه خوفاً منه، ومهابة، وترجف منه المخلوقات، الكامل في ذاته، وصفاته، وعلمه، وقدرته، وملكه، [وعِزَّه]<sup>(١)</sup>، وغناه عن جميع خلقه، وافتقارهم جميعهم إليه، ونفوذ قدره وتصريفه فيهم؛ [علمه]<sup>(٢)</sup>، وحكمته، [لا]<sup>(٣)</sup> يجوز شرعاً ولا عقلاً أن يجعل له شريك من خلقه في العبادة التي هي حقه عليهم، فكيف يجعل المرءوب ربّاً، والعبد معبوداً؟ أين ذهبت عقول المشركون؟ سلحان الله عما يشركون.

وقال تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيِ الرَّحْمَنِ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣] الآيات، فإذا كان الجميع عبيداً؛ فلِم يعبد بعضهم بعضاً بلا دليل، ولا برهان، بل بمجرد الرأي والاختراع والابتداع، ثم قد أرسل رسلاً من أولهم إلى آخرهم تزجّرهم عن ذلك<sup>(٤)</sup> الشرك، وتهنّهّم عن عبادة ما سوى الله. انتهي من "شرح سنن ابن ماجه".

(١) في [أ]: وعزمته.

(۲) ف، [ف]: بعلمه.

(٣) فـ المخطـ طـبـ : (فـلـ)، وـ المـشـ أـقـ بـ.

٤(ف)

## فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما فيها من الحجة على إبطال الشرك؛ خصوصاً ما تعلق على الصالحين، وهي الآية التي قيل إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب.

الثالثة: تفسير قوله: ﴿قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ [سبأ: ٢٣].

الرابعة: تفسير سبب سؤالهم عن ذلك.

الخامسة: أنَّ جبريل يجيئهم بعد ذلك بقوله: «قال كذا وكذا».

السادسة: ذكر أنَّ أول من يرفع رأسه جبريل.

السابعة: أنه يقول لأهل السموات كلهم؛ لأنهم يسألونه.

الثامنة: أن الغُشَّي يعمُّ أهل السموات كلهم.

التاسعة: ارتجاف السموات بكلام الله.

العاشرة: أنَّ جبرائيل هو الذي يتتهي بالوحي إلى حيث أمره الله.

الحادية عشرة: ذكر استراق الشياطين.

الثانية عشرة: صفة ركوب بعضهم بعضاً.

الثالثة عشرة: إرسال الشَّهَب.

الرابعة عشرة: أنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقinya، وتارة يلقinya في أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه.

الخامسة عشرة: كون الكاهن يصدق بعض الأحيان.

السادسة عشرة: كونه يكذب معها مائة كذبة.

السابعة عشرة: أنه لم يصدق كذبه إلا بتلك الكلمة التي سمعت من السماء.

الثامنة عشرة: قبول النفوس للباطل، كيف يتعلقوN بواحدة، ولا يعتبرون بمائة؟

الناسعة عشرة: كونهم يتلقّى بعضهم من بعض تلك الكلمة ويحفظونها، ويستدلّون بها.

العشرون: إثبات الصفات؛ خلافاً للأشعرية المعطلة.

الحادية والعشرون: أنَّ تملُك الرجفة والغشى خوفاً من الله عز وجل.

الثانية والعشرون: أنهم يخْرُون لله سُجَّداً.

١٦- باب الشفاعة

قال المصنف رحم الله: كاف الشفاعة.

ش/ أى: بيان ما أثبته القرآن منها وما نفاه، وحقيقة ما دل القرآن على إثباته.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله عز وجل: «وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقَوْنَ» [الأنعام: ٥١].

ش / الإنذار: هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها.

قوله:

**فقال ابن عباس: بالقرآن<sup>(١)</sup> ﴿الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُخْسِرُوا إِلَى رَبِّهِمْ﴾، وهم المؤمنون.**

وعن الفضيل بن عياض: ليس كل خلقه عاتب، إنما عاتب الذين يعقلون، فقال:  
﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ﴾، أي: وهم المؤمنون أصحاب العقول  
الواعية.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** ﴿لَيْسَ لَهُم مِنْ دُونِهِ وَلِيٌ وَلَا شَفِيعٌ﴾.

**قال الزجاج:** موضع **﴿لَيْسَ﴾** نصب على الحال، كأنه قال: متخلين من ولي وشفيع، والعامل فيه **﴿يَخَافُونَ﴾**.

(١) ذكره الواحدى فى "تفسيره" بدون إسناد.

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير سورة الأنعام [آلية: ٥١]، فقال: حدثنا أبي، ثنا عمران بن موسى الطرسوسي، ثنا فيض بن إسحاق الرقي، قال: قال الفضيل بن عياض: ....، ذكره، ورجال إسناده ثقات؛ إلا فيض بن إسحاق، فلم يؤثر توثيقه عن غير ابن حبان، وهو خادم الفضيل بن عياض.

**قوله:** ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾.

أي: فيعملون في هذه الدار عملاً ينجيهم الله به من عذاب يوم القيمة.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾ [الزمر: ٤٤].

ش / وقبلها: ﴿أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ﴾.

وهذه كقوله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُوَ لَاهُ شُفَعَاعُونَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَنْتُبُوْنَ اللَّهِ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [يونس: ١٨]، فيبين تعالى في هذه الآيات وأمثالها أن وقوع الشفاعة على هذا الوجه متف ومنتزع، وأن اتخاذهم شفاعة شرك يتزه الر ب تعالى عنه، وقد قال تعالى: ﴿فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا إِلَيْهِهِ بَلْ ضَلَّوْا عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْرُرُونَ﴾ [الأحقاف: ٢٨]، فيبين تعالى أن دعواهم أنهم يشفعون لهم بتأنفهم أن ذلك منهم إفك وافتراء.

**وقوله:** ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾.

أي: هو مالكها، وليس لمن تطلب منه شيء منها، وإنما تطلب ممن يملكها دون كل من سواه؛ لأن ذلك عبادة وتأنله لا يصلح إلا لله.

**قال البيضاوي<sup>(١)</sup>:** لعله رد لما عسى أن يجيروا به، وهو أن الشفاعة أشخاص مقربون.

(١) هو عبدالله بن عمر بن محمد بن علي، أبو الخير، ناصر الدين البيضاوي، نسبة إلى البيضا: بلدة بفارس، أشعري المعتقد في الصفات، له كتب مصنفة منها: «التفسير»، وهو اختصار لـ«الكتشاف»، توفي سنة (٦٩١)، وقيل: (٦٨٥)، «شذرات الذهب» (٧/٦٨٥)، «طبقات السبكي» (٨/١٥٧).

وقوله تعالى: ﴿لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ تقرير لبطلان اتخاذ الشفاعة من دونه؛ لأنه مالك الملك، فاندرج في ذلك ملك الشفاعة، فإذا كان هو مالكها، بطل أن تطلب من لا يملكها ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى﴾ [الأنباء: ٢٨].

قال ابن جرير: نزلت لما قال الكفار: ما نعبد أو ثاننا هذه إلّا ليقربونا إلى الله زلفى، قال الله تعالى: ﴿لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [الزمر: ٤٤].

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

ش/ قد تبين مما تقدم من الآيات أن الشفاعة التي نفها القرآن هي التي تطلب من غير الله، وفي هذه الآية بيان أن الشفاعة إنما تقع في الدار الآخرة بإذنه، كما قال تعالى: ﴿يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذْنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا﴾ [طه: ١٠٩]، وبين أنها لا تقع لأحد إلا بشرطين: إذن الرب تعالى للشافع أن يشفع، ورضاه عن المأذون بالشفاعة فيه، وهو تعالى لا يرضى من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة إلا ما أريد به وجهه، ولقي العبد به [ربه]<sup>(١)</sup> مخلصاً غير شاكٍ في ذلك، كما دل على ذلك الحديث الصحيح، وسيأتي ذلك مقرراً [أيضاً]<sup>(٢)</sup> في كلام شيخ الإسلام رحمه الله.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِنْ بَعْدَ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضِي﴾ [النجم: ٢٦].

ش/ قال ابن كثير: ﴿وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِنْ بَعْدَ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضِي﴾ كقوله ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

فكيف ترجون أيها الجاهلون شفاعة هذه الأنداد عند الله، وهو لم يشرع عبادتها، ولا أذن فيها، بل قد نهى عنها على ألسنة [جميع<sup>(١)</sup>] رسله، وأنزل بالنهي عن ذلك جميع كتبه؟

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقوله: ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شُرْكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لَهُ﴾ [سبأ: ٢٢-٢٣].

ش/ قال ابن القيم رحمه الله [في]<sup>(٢)</sup> الكلام على هذه الآيات: وقد قطع الله الأسباب التي يتعلّق بها المشركون جميعها، فالمسيرك إنما يتخد معبوده لما يحصل له من النفع، والنفع لا يكون إلا من فيه خصلة من هذه الأربع: إما مالك لما يريد عابده منه؛ فإن لم يكن مالكاً كان شريكًا للملك؛ فإن لم يكن شريكًا له كان معييناً له وظهيراً؛ فإن لم يكن معييناً ولا ظهيراً كان شيئاً عنده، فنفي سبحانه المراتب الأربع نفياً مرتباً متقدلاً من الأعلى إلى الأدنى، فنفي الملك، والشركة، والمظاهر، والشفاعة التي يطلبها المشرك، وأثبتت شفاعة لا نصيب فيها لمسيرك، وهي الشفاعة بإذنه، فكفى بهذه الآية نوراً، وبرهاناً، وتجريداً للتلوّح، وقطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها، والقرآن مملوءٌ من أمثلها ونظائرها، ولكن أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته، وتضمينه له، [ويظنونها]<sup>(٣)</sup> في نوعٍ، وقومٍ قد خلوا من قبل ولم يعقبوا وارثاً، وهذا هو الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن، ولعمر الله إن كان أولئك قد خلوا فقد ورثهم من هو مثلهم، أو شرّ منهم، أو دونهم، وتناول القرآن لهم كتناوله لأولئك.

١) ساقط م:

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في المخطو طتب: (وبظنه)، والمشت أقرب.

**ثُرِّ قَالَ**، وَمِنْ [أَنْوَاعِهِ]<sup>(١)</sup>—أَيْ: **الشَّرِكُ**—: طَلْبُ الْحَوَائِجِ مِنَ الْمُوْتَىٰ، وَالْاسْتِغَاةِ بِهِمْ، وَهَذَا أَصْلُ شَرِكِ الْعَالَمِ؛ فَإِنَّ الْمَيِّتَ قَدْ انْقَطَعَ عَمَلَهُ، وَهُوَ لَا يَمْلِكُ لِنَفْسِهِ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا، فَضْلًا [لِمَنْ اسْتَغَاثَ بِهِ، وَسَأَلَهُ]<sup>(٢)</sup> أَنْ يُشْفَعَ لَهُ إِلَى اللَّهِ، وَهَذَا مِنْ جَهَلِهِ بِالشَّافِعِ وَالْمَشْفُوعِ عَنْهُ؛ فَإِنَّهُ لَا يَقْدِرُ أَنْ يُشْفَعَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا بِإِذْنِهِ، وَاللَّهُ لَمْ يَجْعَلْ اسْتِغَاةَهُ وَسُؤَالَهُ سَبِيلًا لِإِذْنِهِ، وَإِنَّمَا السَّبِيلُ كَمَالُ التَّوْحِيدِ، فَجَاءَ هَذَا الْمَشْرِكُ بِسَبِيلٍ يَمْنَعُ الإِذْنَ وَهُوَ بِمُنْزَلَةِ مِنْ اسْتِعْانَةِ فِي حَاجَتِهِ بِمَا يَمْنَعُ حَصْولَهَا، [وَهَذِهِ حَالَةٌ]<sup>(٣)</sup> كُلُّ مَشْرِكٍ، فَجَمَعُوا بَيْنَ الْمَشْرِكِ بِالْمَعْبُودِ، وَتَغْيِيرِ دِينِهِ، وَمَعَادَةِ أَهْلِ التَّوْحِيدِ، وَنَسْبَةِ أَهْلِهِ إِلَى التَّنَقْصِ بِالْأَمْوَاتِ، وَهُمْ قَدْ تَنَقَّصُوا بِالخَالِقِ بِالْمَشْرِكِ، وَأَوْلَيَّاهُ الْمُوْهَدِينَ بِذَمِّهِمْ وَعَيْبِهِمْ وَمَعَادَاتِهِمْ، وَتَنَقَّصُوا مِنْ أَشْرِكُوا بِهِ غَايَةَ التَّنَقْصِ إِذْ ظَنُوا أَنَّهُمْ رَاضُونَ مِنْهُمْ بِهَذَا، وَأَنَّهُمْ أَمْرُوهُمْ بِهِ، وَأَنَّهُمْ يَوْلُونَهُمْ عَلَيْهِ، وَهُؤُلَاءِ هُمْ أَعْدَاءُ الرَّسُولِ فِي [كُلِّ]<sup>(٤)</sup> زَمَانٍ وَمَكَانٍ، وَمَا أَكْثَرُ الْمُسْتَجِيبِينَ لَهُمْ، وَمَا نَجَّا مِنْ شَرَكَ الأَكْبَرِ إِلَّا مِنْ جُرْدِ تَوْحِيدِهِ لِلَّهِ، وَعَادِيَ الْمَشْرِكِينَ فِي اللَّهِ، وَتَقْرُبُ بِمَقْتِهِمْ إِلَى اللَّهِ، وَاتَّخَذَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَلِيًّا وَإِلَيْهِ وَمَعْبُودًهُ، فَجُرْدُ حُبِّهِ لِلَّهِ، وَخُوفُهُ لِلَّهِ، وَرَجَاءُهُ لِلَّهِ، وَذَلِكُهُ لِلَّهِ، وَاسْتِعْانَتُهُ بِاللَّهِ، وَالْتَّجَاءُ إِلَيْهِ لِلَّهِ، وَاسْتِغَاةُهُ بِاللَّهِ، وَقَصْدُهُ لِلَّهِ، مُتَبَعًا لِأَمْرِهِ، مُتَطَلِّبًا لِمَرْضَاتِهِ، إِذَا سَأَلَ اللَّهَ، وَإِذَا اسْتَعْانَ بِاللَّهِ، وَإِذَا أَعْمَلَ عَمَلَ اللَّهِ؛ فَهُوَ لِلَّهِ وَبِاللَّهِ وَمَعَ اللَّهِ انتهٰيَ كَلَامِهِ بِحَلَّهُ.<sup>(٥)</sup>

وَهَذَا الَّذِي ذَكَرَهُ هَذَا الْإِمَامُ<sup>(٦)</sup> هُوَ حَقِيقَةُ دِينِ الْإِسْلَامِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنَ دِينًا﴾

(١) في [ب]: نوعه.

(٢) في [أ]: عن الاستغاثة به وسؤاله.

(٣) في [أ]: وهذا حال.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) من «مَدَارِجِ السَّالِكِينَ» (١/٣٤٣، ٣٤٦).

(٦) في المطبوع زيادة: (في معنى الآية).

مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهُهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا» [النساء: ١٢٥].

قال المصنف رحمه الله: قال أبو العباس: نفي الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفي أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة، فيبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب، كما قال: «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى» [الأنباء: ٢٨]، فهذه الشفاعة التي يظنهها المشركون هي مُنتَقِيَّة يوم القيمة، كما نفها القرآن، وأخبر النبي صلوات الله عليه وسلم: «أنه يأتي فيسجد لربه ويحمدُه - لا يبدأ بالشفاعة أولاً - ثم يقال له: ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعط، واشفع تشفع». <sup>(١)</sup>

وقال له أبو هريرة: من أسع الناس بشفاعتك؟ قال: «من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قلبه». <sup>(٢)</sup>

فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص، بإذن الله، ولا تكون لمن أشرك بالله. وحقيقة: أنَّ الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص، فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع، ليُكرمه وينال المقام المحمود.

فالشفاعة التي نفها القرآن ما كان فيها شرك؛ ولهذا أثبتت الشفاعة بإذنه في مواضع كثيرة، وقد بين النبي صلوات الله عليه وسلم أنها لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص. انتهى كلامه. <sup>(٣)</sup>

ش / قوله: قال أبو العباس.

هو كنية شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني إمام

(١) أخرجه البخاري برقم (٣٣٤٠) (٤٤٧٦)، ومسلم برقم (١٩٤)، من حديث أنس، وأبي هريرة رضي الله عنهما، وهو قطعة من حديث الشفاعة الطويل.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٩٩)، والنسائي في «الكبرى» برقم (٥٨٤٢).

(٣) انظر: «الكلام على حقيقة الإسلام والإيمان» (ص ١٢٩-١٣١)، «مجموع الفتاوى» (٧/٧٧-٧٨).

ال المسلمين وَكَلَّهُ.

**قوله:** وقال أبو هريرة... إلى آخره.

هذا الحديث رواه البخاري، والنسائي عن أبي هريرة، ورواه أحمد، وصححه ابن حبان، وفيه: «وشفاعتي لمن قال لا إله إلا الله مخلصاً، يصدق قلبه لسانه، ولسانه قلبه».<sup>(١)</sup>

وشاهدنا في «صحيح مسلم» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لكل نبي دعوة مستجابة، فتعجل كل نبي دعوته، وإن اختبات دعوي شفاعة لأمتى يوم القيمة؛ فهي نائلة إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئاً».<sup>(٢)</sup>

وقد ساق المصنف وَكَلَّهُ كلام شيخ الإسلام هنا، فقام مقام الشرح والتفسير لما في الباب من الآيات، وهو كافٍ وافي بتحقيق مع الإيجاز، والله أعلم.

وقد عرَّفَ الإخلاصَ بتعريف حسن، [فقال: الإخلاص] <sup>(٣)</sup> محبة الله وحده، وإرادة وجهه. انتهى<sup>(٤)</sup>

وقال ابن القيم لَهُ تَعَالَى في معنى حديث أبي هريرة: تأمل هذا الحديث كيف جعل أعظم الأسباب التي تنال بها شفاعته تجريد التوحيد عكس ما عند المشركين أن الشفاعة تنال باتخاذهم شفعاء، وعبادتهم، وموالاتهم، فقلب النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما في زعمهم الكاذب، وأخبر أن سبب الشفاعة تجريد التوحيد، فحيثئذ يأذن الله للشافع أن يشفع، ومن جهل المشرك اعتقاده أنَّ من اتخذه ولِيًّا، أو شفيقاً أنه يشفع له وينفعه عند الله، كما يكون

(١) الحديث أخرجه أحمد (٨٠٧٠)، وابن حبان (٦٤٦٦) بهذه الزيادة، وفي إسناده: معاوية بن معتب، وهو مجهول الحال، فالزيادة: «يصدق قلبه لسانه، ولسانه قلبه» زيادة ضعيفة.

(٢) أخرجه مسلم برقم (١٩٩)، وأخرجه البخاري برقم (٧٤٧٤)، بدون زيادة: «فهي نائلة...» إلى آخره.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) لم أقف على هذا النص من كلامه وَكَلَّهُ.

خواص الملوك والولاة تنفع من والاهم، ولم يعلموا أنه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، ولا يأذن في الشفاعة إلا لمن رضي قوله وعمله، كما قال تعالى في الفصل الأول: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾، وفي الفصل الثاني: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى﴾، وبقي فصل ثالث، وهو أنه لا يرضي من القول والعمل إلا توحيده، واتباع رسوله ﷺ، فهذه ثلاثة فصول تقطع [شجرة]<sup>(١)</sup> الشرك من قلب من وعاتها وعقلها. انتهى<sup>(٢)</sup>

وذكر أيضاً وَهُنَّ مُؤْمِنُونَ أن الشفاعة ستة أنواع:<sup>(٣)</sup>

**الأول:** الشفاعة الكبرى التي يتأنّر عنها أولو العزم عليهم الصلاة والسلام حتى تنتهي إليه وَهُنَّ مُؤْمِنُونَ، فيقول: «أنا لها»<sup>(٤)</sup>، وذلك حين يرغب الخلائق إلى الأنبياء؛ ليشفعوا لهم إلى ربهم، حتى يريحهم من مقامهم في الموقف، وهذه شفاعة يختص بها لا [يشركه]<sup>(٥)</sup> فيها أحد.

**الثاني:** شفاعته لأهل الجنة في دخولها، وقد ذكرها أبو هريرة في حديثه الطويل المتفق عليه.<sup>(٦)</sup>

**الثالث:** شفاعته لقوم من العصاة من أمهاته قد استوجبوا النار، فيشفع لهم أن لا يدخلوها.<sup>(٧)</sup>

(١) في [ب]: ثمرة.

(٢) من «مدارج السالكين» (١/٣٤١).

(٣) انظر: «تهذيب السنن» (٧/١٣٣-١٣٤).

(٤) قطعة من حديث الشفاعة المتقدم تخريجه قريباً.

(٥) في [ب]: يشاركه.

(٦) تقدم تخريجه قريباً.

(٧) هذه الشفاعة لم يثبت فيها حديث صحيح، جاء فيها حديثان ذكرهما الشيخ مقبل وَهُنَّ مُؤْمِنُونَ في «الشفاعة» أحدهما: عن أبي هريرة وَهُنَّ مُؤْمِنُونَ عند ابن أبي الدنيا في كتاب «الأحوال» كما في «النهاية» لابن كثير =

**الرابع:** شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار بذنوبهم، والأحاديث بها متواترة عن النبي ﷺ، وقد أجمع عليها الصحابة، وأهل السنة قاطبة، وبَدَّعوا من أنكرها، وصاحبوا من كل جانب، ونادوا عليه بالضلالة.

**الخامس:** شفاعته لقوم من أهل الجنة في زيادة ثوابهم، ورفع درجاتهم،<sup>(١)</sup> وهذه مما لم ينزع فيها أحد، [وكلها مختصة بأهل الإخلاص الذين لم يتذدوا من دون الله ولِيًّا ولا شفيعًا كما قال تعالى: «وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ» <sup>(٢)</sup> [الأنعام: ٥١].

**السادس:** شفاعته في بعض [أهله]<sup>(٣)</sup> الكفار من أهل النار حتى يخفف عذابه، وهذه خاصة بأبي طالب وحده.<sup>(٤)</sup>

= <sup>(١)</sup> ١٨١). والثاني: عن ابن مسعود رضي الله عنه عند أبي نعيم في «الحلية» (٤/١٠٨)، وكلاهما ضعيف، بين الشيخ رحمه الله ضعفهما. ففي الأول: إسماعيل بن عبيد بن أبي كريمة، يرويه عن محمد بن سلمة، وقد قال الجعابي: يحدث عن ابن سلمة بعجائب، وفيه احتمال الإرسال. وفي الثاني: عمر بن حفص الأوصابي، وهو مجاهول الحال، وفيه رجال بهم لم توجد له ترجمة.

ثم وجدت حديثا ثالثا عن ابن عباس رضي الله عنهما: أخرجه ابن أبي الدنيا كما في «النهاية» من طريق محمد بن ثابت البناي، عن عبد الله بن عبد الله بن الحارث، عن ابن عباس به. ومحمد بن ثابت ضعيف الحديث، وقد أنكرت عليه أحاديث، وقد تفرد بهذا الحديث.

<sup>(٢)</sup> هذه يدل عليها دعاء النبي ﷺ لأبي سلمة بعد أن مات «اللهم، اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديين» رواه مسلم من حديث أم سلمة رضي الله عنها، وأيضا في «الصحيحين» من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، أن النبي ﷺ دعا لأبي عامر الأشعري بعد أن استشهد وقال: «اللهم، اغفر لأبي عامر، واجعله يوم القيمة فوق كثير من خلقك».

<sup>(٣)</sup> ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

<sup>(٤)</sup> ساقط من [أ].

<sup>(٥)</sup> الله سبحانه وتعالى يقول: «فَمَا تَفْعَلُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ» [المدثر: ٤٨]، ومع ذلك نعمت أبا طالب شفاعة النبي ﷺ مع أنه مات على الكفر، فما الجواب؟

منهم من قال: «فَمَا تَفْعَلُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ»، أي: في إخراجهم من النار، أما التخفيف =

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيات.

الثانية: صفة الشفاعة المنافية.

الثالثة: صفة الشفاعة المثبتة.

الرابعة: ذكر الشفاعة الكبرى، وهي المقام المحمود.

الرابعة: صفة ما يفعله عليه السلام، وأنه لا يبدأ بالشفاعة، بل يسجد، فإذا أذن له شفع.

الخامسة: من أسعد الناس بها؟

السادسة: أنها لا تكون لمن أشرك بالله.

السابعة: بيان حقيقتها.

فينفع

ومنهم من قال: الآية عامة، وهذا خصوص لأبي طالب؛ إكراماً للنبي صلوات الله عليه وآله وسلامه. وكلاهما محتمل، والثاني أقرب، ويدل عليها قول النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه في عمه: «ووجده في غمرات من النار، فأخرجته إلى ضحاضاح»، وفي رواية: «ولولا أنا؛ لكان في الدرك الأسفل من النار»، رواه البخاري (٣٨٨٣)، ومسلم (٢٠٩)، من حديث العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه، وفي حديث آخر قال صلوات الله عليه وآله وسلامه: «علمه تفعه شفاعتي يوم القيمة، فيجعل في ضحاضاح من نار يبلغ كعبه، يغلي منه دماغه»، أخرجه البخاري برقم (٣٨٨٥)، ومسلم برقم (٢١٠)، من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

## ١٧- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ [القصص: ٥٦].

ش/ سبب نزول هذه الآية موت أبي طالب على ملة عبد المطلب كما يأتي بيان ذلك في حديث الباب.

قال ابن كثير: يقول تعالى لرسوله ﷺ: إنك يا محمد لا تهدي من أحببت، أي: ليس إليك ذلك، إنما عليك البلاغ، والله يهدي من يشاء، وله الحكمة البالغة، والحججة الدامغة، كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدًاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ﴾ [آل عمران: ٢٧٢]، وقال: ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ﴾ [يوسف: ١٠٣].

قلت: والمنفي هنا هداية التوفيق والقبول؛<sup>(١)</sup> فإنَّ أمر ذلك إلى الله تعالى، وهو القادر عليه، وأما الهدایة المذکورة في قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [الشورى: ٥٢]؛ فإنها هداية الدلالة والبيان، فهو المبين عن الله، والدال على دينه وشرعيه.

(١) قسمُ العلماء الهدایة إلى أربعة أقسام:

- ١) هداية التوفيق، والقبول، وهي التي أرادها في هذا الباب، وهي خاصة بالله تعالى وحده.
- ٢) هداية الدلالة، والإرشاد، كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [الشورى: ٥٢].
- ٣) الهدایة العامة لجميع الخلاقين، والدليل عليها قوله تعالى: ﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾ [طه: ٥٠]، أي: هداها لمصالحها، وأمور حياتها.
- ٤) هداية أصحاب الجنة لدخول الجنة، وأصحاب النار لدخول النار، يدل عليها قوله تعالى: ﴿فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ﴾ [الصفات: ٢٣]، وقوله تعالى: ﴿وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَفَهَا لَهُمْ﴾ [محمد: ٦]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهُدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ﴾ [يونس: ٩]، انظر: "بدائع الفوائد" (٢ / ٣٥-٣٧).

قال المصنف رحمه الله: وفي «ال الصحيح» عن ابن المسيب، عن أبيه، قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعنه عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل، فقال له: «يا عم، قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، كَلِمَةُ أَحَاجِ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ»، فقلما له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي صلى الله عليه وسلم، فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لَا يَسْتَغْفِرُ لَكَ مَا لَمْ أَنْهَ عَنْكَ». فأنزل الله عز وجل: «مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِي قُرْبَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ» الآية [التوبه: ١١٣]، وأنزل الله في أبي طالب: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ»<sup>(١)</sup>

[القصص: ٥٦].<sup>(٢)</sup>

ش / قوله: في «ال الصحيح».

أبي: في «ال الصحيحين»، وابن المسيب هو سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب بن عمر بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء والفقهاء الكبار السبعة من التابعين، اتفق أهل الحديث [على]<sup>(٣)</sup> أن مراسيله أصح المراسيل، وقال ابن المديني: لا أعلم في التابعين أوسع علمًا منه، مات بعد التسعين وقد ناهز الشهرين، وأبواه المسيب صحابي بقي إلى خلافة عثمان رضي الله عنه، وكذا جده حزن صحابي استشهد باليمامة.

**قوله: لما حضرت أبا طالب الوفاة.**

(١) **فانده قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾ لها تفسيران:**

١) إنك لا تهدي من أحببته، فالنبي صلى الله عليه وسلم كان يحب أبا طالب حبًّا طبيعياً، لا حبًّا شرعياً؛ لأنه قريبه، وأحاطه، ونصره، وأواه؛ فهذا حبٌ طبيعى لا يضر الإنسان ذلك.

٢) إنك لا تهدي من أحببته هدايته، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب هداية أبي طالب للإسلام.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٤٧٧٢)، ومسلم برقم (٢٤).

(٣) ساقط من [ب].

أي: علاماتها ومقدماتها.

قوله: جاءه رسول الله ﷺ.

يتحمل أن يكون المسب حضر مع الإثنين؛ فإنهما منبني مخزوم، وهو أيضًا مخزومي، وكان الثلاثة إذ ذاك كفاراً، فقتل أبو جهل على كفره، وأسلم الآخرين.

قوله: «يا عم».

منادي مضاف يجوز فيه إثبات الياء وحذفها، حذفت الياء هنا وبقيت الكسرة دليلاً عليها.

قوله: «قل لا إله إلا الله».

أمره أن يقولها لعلم أبي طالب بما دلت عليه من نفي الشرك بالله، وإخلاص العبادة له وحده؛ فإنَّ من قالها بعلم ويقين؛ فقد برئ من الشرك والشركين، ودخل في الإسلام؛ لأنهم يعلمون ما دلت عليه، وفي ذلك الوقت لم يكن بمكة إلا مسلم أو كافر، فلا يقولها إلا من ترك الشرك وبرئ منه، ولما هاجر النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة كان فيها المسلمون الموحدون، والمنافقون الذين يقولونها بألستهم، وهم يعرفون معناها، لكن لا يعتقدونه؛ لما في قلوبهم من العداوة، والشك، والريب، فهم مع المسلمين بظاهر الأعمال دون الباطن، وفيها اليهود، وقد أقر لهم رسول الله ﷺ لما هاجر، ووادعهم بأن لا يخونوه، ولا يظاهروها عليه عدوًّا كما هو مذكور في كتب الحديث والسير.

قوله: «كلمة».

قال القرطبي: بالنصب على أنه بدل من (لا إله إلا الله)، ويجوز الرفع على أنه خبر

١٧- بَاب قُوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾

<sup>(١)</sup> مبتدأ ممحض.

قوله: «أَحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ».

<sup>(٢)</sup> هو بتشدد الجيم من المحاجة.

وفيه: دليل على أن الأعمال بالخواتيم؛ لأنه لو قالها في تلك الحال معتقداً ما دلت عليه مطابقة من النفي والإثبات؛ لنفعته.

قوله: فَقَالَ لَهُ أَتَرْغَبُ عَنْ مَلَةِ عَبْدِ الْمُطَلَّبِ.

ذكره الحجة الملعونة التي يحتاج بها المشركون على المرسلين، كقول فرعون لموسى: «فَمَا بِالْقُرُونِ الْأُولَى» [طه: ٥١]، وقوله تعالى: «وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرَيْةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ» [الزخرف: ٢٣].

قوله: فأعاد عليه النبي ﷺ فأعاد.

فيه: معرفتهما معنى لا إله إلا الله؛ لأنهما عرفا أن أبا طالب لو قالها لتبرأ من ملة عبد المطلب؛ فإن ملة عبد المطلب هي الشرك بالله في إلهيته، وأما الربوبية فقد أقرروا بها كما تقدم، وقد قال عبد المطلب لأبرهة: أنا رب الإبل، والبيت له رب يمنعه منك.<sup>(٣)</sup>

وهذه المقالة منهما عند قول النبي ﷺ لعمه: «قل لا إله إلا الله»؛ استكباراً عن العمل بمدلولها، كما قال [الله]<sup>(٤)</sup> تعالى عنهما وعن أمثالهما من أولئك المشركين:

(١) المفهم (١٩٣ / ١).

(٢) في المطبوع زيادة: والمراد بها بيان الحجة بها لو قالها في تلك الحال.

(٣) رواه ابن إسحاق في «المغازى»، ولم يسنده؛ فهو لا يثبت. انظر «سيرة ابن هشام» (٤٤ / ١).

﴿وَلَهُ طَرِيقٌ أُخْرَىٰ عِنْدَ ابْنِ سَعْدٍ (٩٢)، وَفِي إِسْنَادِهِ: مُحَمَّدُ بْنُ عُمَرَ الْوَاقِدِيُّ، وَهُوَ كَذَابٌ﴾.

(٤) ساقط من [أ].

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَئِنَّا لَتَارِكُوا إِلَهَنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ﴾ [الصفات: ٣٦-٣٥]، فرد عليهم بقوله: ﴿تُلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَقَ الْمُرْسَلِينَ﴾ [الصفات: ٣٧]، فيبين تعالى أن استكبارهم عن قوله لا إله إلا الله؛ لدلالتها على نفي عبادتهم الآلهة التي كانوا يعبدونها من دون الله؛ فإن دلالة هذه الكلمة على نفي ذلك دلالة تضمن، ودلالتها عليه وعلى الإخلاص دلالة مطابقة.

ومن حكمة رب تعالى في عدم هداية أبي طالب إلى الإسلام ليبين لعباده أن ذلك إليه، وهو القادر عليه دون من سواه، فلو كان عند النبي ﷺ - الذي هو أفضل خلقه - من هداية القلوب، وتغريب الكروب، ومحفظة الذنوب، والنجاة من العذاب، ونحو ذلك شيء؟ لكان أحق الناس بذلك وأولاً لهم به عممه الذي كان يحوطه، ويحميه، وينصره، ويؤويه، فسبحان من بهرت حكمته العقول، وأرشد العباد إلى ما يدلهم على معرفته، وتوحيده، وإخلاص العمل له، وتجريده.

**قوله:** فكان آخر ما قال.

الأحسن فيه الرفع على أنه اسم كان، وجملة هو وما بعدها الخبر.

**قوله:** هو على ملة عبد المطلب.

الظاهر أن أبو طالب قال: (أنا)، فغيّره الراوي؛ استقباحاً للفظ المذكور، وهي من التصرفات الحسنة، قاله الحافظ.<sup>(١)</sup>

**قوله:** وأبى أن يقول لا إله إلا الله.

قال الحافظ: هذا تأكيد من الراوي في نفي وقوع ذلك من أبي طالب.

(١) في «الفتح» (٤٧٧٢).

## ١٧-باب قول الله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾

قال المصنف رحمه الله: وفيه الرد على من زعم إسلام [عبد المطلب]<sup>(١)</sup> وأسلافه، ومصرة أصحاب السوء على الإنسان، ومصرة تعظيم الأسلاف، أي: إذا زاد على المشروع، بحيث يجعل أقوالهم حجة يرجع إليها عند التنازع.

**قوله:** فقال النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: «لأستغفرن لك ما لم أنه عنك».

قال النووي: وفيه جواز الحلف من غير استحلاف، وكان الحلف هنا لتأكيد العزم على الاستغفار؛ تطبيقاً لنفس أبي طالب، وكانت وفاة أبي طالب بمكة قبل الهجرة بقليل.

قال ابن فارس: مات أبو طالب ولرسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه تسع وأربعون سنة وثمانية أشهر وأحد عشر يوماً.

وتوفيت خديجة أم المؤمنين رضي الله عنها بعد موت أبي طالب [ثلاثة]<sup>(٢)</sup> أيام.

**قوله:** ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُمْشِرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِي قُرْبَى﴾

[التوبة: ١١٣] الآية.

أي: ما ينبغي لهم ذلك، وهو خبر بمعنى النهي، والظاهر أن هذه الآية نزلت في أبي طالب؛ فإن الإتيان بالفاء المفيدة للترتيب في قوله: فأنزل بعد قوله: «لأستغفرن لك ما لم أنه عنك» يفيد ذلك.

وقد ذكر العلماء لنزول هذه الآية أسباباً أخرى، فلا منافاة؛ لأنَّ أسباب النزول قد تتعدد، قال الحافظ: أما نزول الآية الثانية، فواضح في قصة أبي طالب، وأما نزول الآية التي قبلها فيه نظر، ويظهر أنَّ المراد أنَّ الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب

(١) في [أ]: (أبي طالب)، وهو خطأ.

(٢) في المخطوطتين: (بثمانية)، والمثبت من «شرح مسلم».

(٣) انتهى من «شرح مسلم» (٢٤).

بمدة، وهي عامة في حقه وحق غيره، ويوضح ذلك ما يأتي في التفسير<sup>(١)</sup>. فأنزل الله بعد ذلك: ﴿مَا كَانَ لِلَّهِيْ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُسْرِكِينَ﴾ الآية، ونزل في أبي طالب: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾ [القصص: ٥٦]، [وهذا]<sup>(٢)</sup> كله ظاهر في أنه مات على غير الإسلام، ويضعف ما ذكره السهيلي أنه رأى في بعض كتب المسعودي<sup>(٣)</sup> أنه أسلم؛ لأن مثل ذلك لا يعارض ما في «ال الصحيح». انتهى

وفيه تحريم الاستغفار للمشركين، وموالاتهم، ومحبتهم؛ لأنه إذا حرم الاستغفار لهم، فموالتهم ومحبتهم أولى.

(١) سيأتي برقم (٤٧٧٢)، وليس فيه كلمة (بعد ذلك)، فلعل الحافظ رحمه الله ذكرها من حفظه، وقد قال الحافظ رحمه الله في شرح الحديث (٤٧٧٢): وبيهيد تأخير النزول ما تقدم في تفسير براءة من استغفاره رحمه الله للمنافقين حتى نزل النهي عن ذلك؛ فإن ذلك يقتضي تأخير النزول وإن تقدم السبب، ويشير إلى ذلك أيضا قوله في حديث الباب: «وأنزل الله في أبي طالب ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾؛ لأنه يُشعر بأن الآية الأولى نزلت في أبي طالب وفي غيره، والثانية نزلت فيه وحده. اهـ

(٢) إضافة من «الفتح».

(٣) هو علي بن الحسين بن موسى بن محمد، توفي سنة (٣٤٦)، وكان شيعياً معتزلياً. «لسان الميزان» (٤/٢٦٤).

فيه مسائل:

الأولى: تفسير ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ﴾.

الثانية: تفسير قوله: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُسْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِي قُرْبَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ﴾.

الثالثة: وهي المسألة الكبيرة: تفسير قوله: «قل لا إله إلا الله»، بخلاف ما عليه من يدّعي العلم.

الرابعة: أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي ﷺ إذ قال للرجل: «قل لا إله إلا الله»، فَكَبَحَ الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام.

الخامسة: جُلْده ﷺ، وببالغته في إسلام عممه.

السادسة: الرد على من زعم إسلام عبدالمطلب وأسلافه.

السابعة: كونه ﷺ استغفر له فلم يُغفر له، بل نُهي عن ذلك.

الثامنة: مضرّة أصحاب السوء على الإنسان.

التاسعة: مضرّة تعظيم الأسلاف والأكابر.

العاشرة: استدلال الجاهلية بذلك.

الحادية عشرة: الشاهد لكون الأعمال بالخواتيم؛ لأنّه لو قالها لنفعته.

الثانية عشرة: التأمل في كبر هذه الشبهة في قلوب الضالين؛ لأن في القصة أنهم لم يجادلوه إلا بها، مع ببالغته ﷺ، وتكريره؛ فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم اقتصروا عليها.

## ١٨- بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ.

ش/ قوله: تركهم.

جُرَّ، عَطْفًا عَلَى الْمَضَافِ إِلَيْهِ، وَأَرَادَ الْمَصْنُفُ رحمه الله تعالى بِيَانِ مَا يَؤُولُ إِلَيْهِ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ مِن الشُّرُكَ بِاللَّهِ فِي الإِلَهِيَّةِ الَّذِي هُوَ أَعْظَمُ ذَنْبٍ عُصِيَ اللَّهُ بِهِ، وَهُوَ يَنَافِي التَّوْحِيدَ الَّذِي دَلَّتْ عَلَيْهِ كُلُّمَةِ الْإِخْلَاصِ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

قال المصنف رحمه الله: وَقَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: «يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغُلوُ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ» [النَّسَاءَ: ١٧١].

ش/ الغلو: هو الإفراط في التعظيم بالقول والاعتقاد، أي: لا ترفعوا المخلوق عن منزلته التي أنزله الله، فتنزلوه المنزلة التي لا تنبغي إلا لله، والخطاب - وإن كان لأهل الكتاب -؛ فإنه عام يتناول جميع الأمة؛ تحذيرًا لهم أن يفعلوا فعل النصارى في عيسى صلوات الله عليه، واليهود في العزيز، كما قال تعالى: «أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَطَ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ» [الحديد: ١٦]؛ ولهذا قال النبي صلوات الله عليه: «لَا تطْرُونِي كَمَا أَطْرَتُ النَّصَارَى ابْنَ مُرِيمَ»، ويأتي<sup>(١)</sup> فكل من دعا نبيًّا أو ولِيًّا من دون الله؛ فقد اتخذه إلهًا

(١) سيأتي تخریجه في هذا الباب.

وضاهي النصارى في شركهم، وضاهي اليهود في تفريطهم؛ فإن النصارى غلوا في عيسى عليه السلام، واليهود عادوه، وسبوه، وتنقصوه، فالنصارى أفرطوا واليهود فرطوا، وقال تعالى: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ الطَّعَامَ﴾ [المائدة: ٧٥] الآية، ففي هذه الآية وأمثالها الرد على النصارى واليهود.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: ومن تشبه من هذه الأمة باليهود والنصارى، وغلا في الدين،

بافراط [ فيه ]<sup>(١)</sup> أو تفريط؛ فقد شابههم.

قال، وعلى صَاحِبِ الْجَمِيعِ حرق الغالية من الرافضة، فأمر بأخذديد خدت لهم عند باب كندة، فقدفهم فيها، واتفق الصحابة على قتلهم، لكن ابن عباس مذهبة أن يقتلوا بالسيف من غير تحريق<sup>(٢)</sup>، وهو قول أكثر العلماء.<sup>(٣)</sup>

قال المصنف رحمه الله: في «ال الصحيح» عن ابن عباس رضي الله عنه، في قول الله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَا تَدْرُنَّ أَلَهَتُكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾ [نوح: ٢٣] قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا، أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك، وتُسيء العلم، عبدت.

(١) ساقط من [ ].

(٢) أثر علي صَاحِبِ الْجَمِيعِ أصله في «البخاري» (٦٩٢٢)، وفيه: قول ابن عباس رضي الله عنه: لو كنت أنا ما حرقتهم بالنار، لأن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «لا يعذب بالنار إلا رب النار».

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٩٤ / ٣).

(٤) هذا الأثر أخرجه البخاري برقم (٤٩٢٠)، من طريق: ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس رضي الله عنه، وهو قد أعلم؛ فإن عطاء ليس هو ابن أبي رباح، بل هو عطاء بن أبي مسلم الخراساني، كما قرر ذلك غير واحد من الحفاظ، كابن المديني، وأبي مسعود الدمشقي، وأبي علي الغساني، وأخرين، وبين صحة ذلك أمور منها: أنه قد جاء مصرياً بنسبته عند عبدالرزاق في «التفسير» (٣٢٠ / ٢) =

ش/ قوله: في «الصحيح».

أي: «صحيح البخاري»، وهذا الأثر اختصره المصنف رحمه الله، ولفظ ما في «البخاري»: عن ابن عباس رضي الله عنهما: صارت الأواثان التي في قوم نوح في العرب بعد، أما (ود) فكانت لكلب بدومة الجندي، وأما سواع فكانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجرف عند سبيٍ، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع: أسماء رجال صالحين في قوم نوح إلى آخره.

ورُوي عن عكرمة، والضحاك، وابن إسحاق نحو هذا.<sup>(١)</sup>

قال ابن جرير: حدثنا ابن حميد قال حدثنا مهران عن سفيان عن موسى عن محمد بن قيس أن يغوث ويعوق ونسرا كانوا قوماً صالحين من بني آدم، وكان لهم أتباع

= بالخراساني، ومنها: قال ابن المديني رحمه الله كما في «الفتح» (٤٩٢٠): سمعت هشام بن يوسف يقول: قال لي ابن جريج: سألت عطاء عن التفسير من البقرة وآل عمران؟ ثم قال: اعفني من هذا. قال: قال هشام: فكان بعد إذا قال: قال عطاء، عن ابن عباس، قال: عطاء الخراساني. قال هشام: فكتبتنا، ثم ملتنا. يعني كتبنا الخراساني، قال ابن المديني: وإنما بيت هذا؛ لأن محمد بن ثور كان يجعلها - يعني في روايته - عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، فيظن أنه عطاء بن أبي رياح، وقد أخرج الفاكهي الحديث المذكور من طريق محمد بن ثور، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، ولم يقل: الخراساني.

فتُ: ورواية الفاكهي في «أخبار مكة» (١٦٢ / ٥ - ١٦٣).

قال أبو عبدالله: وعطاء الخراساني لم يسمع من ابن عباس، وابن جريج لم يسمع التفسير من عطاء، وإنما سمعه من ولده عثمان، وعثمان بن عطاء الخراساني شديد الضعف، وقد حاول الحافظ أن يدافع عن الأثر في «الفتح»، ثم قال في «هدي الساري» (ص ٥٤٠) ط/ السلام: وهذا عندي من الموضع العقيم عن الجواب السديد، ولا بد للجواب من كبوة، والله المستعان. اهـ  
فالراجح أنَّ الأثر معل لا يثبت.

(١) أثر عكرمة، وابن إسحاق لم نجدهما مسندين، وقد ذكرهما ابن كثير في «تفسيره».

وأثر الضحاك عند ابن جريج تفسير سورة نوح [آية: ٢٣]، وهو ضعيف، فيه انقطاع، ورجل مجاهول الحال وهو أبو معاذ الفضل بن خالد المروزي، وفيه: الحسين بن داود الملقب بـسُنَيْد، وهو ضعيف.

١٨- بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكَهُمْ دِينَهُمْ هُوَ الْغُلُوُّ فِي الصَّالِحِينَ

يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم: لو صورناهم؛ كان أشوق لنا إلى العبادة. فصوروهם، فلما ماتوا وجاء آخرون دَبَّ إِلَيْهِمْ إِبْلِيسُ، فقال: إنما كانوا يعبدونهم، وبهم <sup>(١)</sup> يُسْقَوْنَ المطر، فعبدوهم.

**قوله:** أن انصبوا. هو بكسر الصاد المهملة.

**قوله:** أنصاباً.

جمع نصب، والمراد به هنا الأصنام المصورة على صور أولئك الصالحين التي نصبوها في مجالسهم، وسموها بأسمائهم، وفي سياق حديث ابن عباس ما يدل على أن الأصنام تُسمَّى أوثاناً، فاسم الوثن يتناول كلَّ معبد من دون الله، سواء كان ذلك المعبد قبراً، أو مَسْهِداً، أو صورةً، أو غير ذلك.

**قوله:** حتى إذا هلك أولئك.

أي: الذين صوروا تلك الأصنام.

**قوله:** ونسى العلم.

ورواية البخاري: [«وَتَنَسَّخَ»]<sup>(٢)</sup>، وللكشميهني: «ونسخ العلم»، أي: درست آثاره بذهاب العلماء، وعم الجهل حتى صاروا لا يميزون بين التوحيد والشرك، فوقعوا في الشرك ظَنَّاً منهم أنه ينفعهم عند الله.

**قوله:** عبدت.

لما قال لهم إبليس: إنَّ من كان قبلكم كانوا يعبدونهم، وبهم يُسْقَونَ المطر. فهو الذي زين لهم عبادة الأصنام، وأمرهم بها، فصار هو معبودهم في الحقيقة، كما

(١) أخرجه ابن جرير في تفسير سورة نوح [آية: ٢٣]، وابن حميد هو محمد بن حميد الرازي، كذاب.

(٢) في المخطوطتين: «وَيَنْسَخَ»، والمثبت من «البخاري».

قال تعالى: ﴿أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ \* وَأَنْ أَعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ \* وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ﴾ [يس: ٦٠-٦٢]، وهذا يفيد الحذر من الغلو ووسائل الشرك، وإن كان القصد بها حسناً؛ فإنَّ الشيطان أدخل أولئك في الشرك من باب الغلو في الصالحين، والإفراط في محبتهم، كما قد وقع مثل ذلك في هذه الأمة: أظهر لهم البدع، والغلو في قالب تعظيم الصالحين ومحبتهم؛ ليوقعهم فيما هو أعظم من ذلك من عبادتهم لهم من دون الله.

وفي رواية أنهم قالوا: ما عَظَمْ أُولَئِنَا هُؤُلَاءِ إِلَّا وَهُمْ يَرْجُونَ شَفَاعَتَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ، أَيْ: يرجون شفاعة أولئك الصالحين الذين صوروا تلك الأصنام على صورهم، وسموها بأسمائهم، ومن هنا يعلم أن اتخاذ الشفعاء، ورجاء شفاعتهم بطلبها منهم شرك بالله كما تقدم بيانه في الآيات المحكمات.

قال المصنف رحمه الله: وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهם.<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: وقال ابن القيم.

هو الإمام العلامة محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعبي الدمشقي، المعروف بابن قيم الجوزية.

قال الحافظ السخاوي: العلامة الحجة، المتقدم في سعة العلم، ومعرفة الخلاف، وقوة الجنان، المجمع عليه بين الموافق والمخالف، صاحب التصانيف السائرة، والمحاسن الجمة، مات سنة إحدى وخمسين وسبعمائة.

(١) انتهى من "إغاثة اللهفان" (١/٢٨٧).

**قوله:** قال غير واحد من السلف.

هو بمعنى ما ذكره البخاري، وابن جرير؛ إلا أنه ذكر عكوفهم على قبورهم قبل تصويرهم تماثيلهم، وذلك من وسائل الشرك، بل هو شرك، لأن العكوف لله في المساجد عبادة، فإذا عكفوا على القبور؛ صار عكوفهم تعظيمًا ومحبةً عبادةً لها.

**قوله:** ثم طال عليهم الأمد فعبدوه.

أي: طال عليهم الزمان، وسبب تلك العبادة والموصى إليها هو ما جرى من الأولين من التعظيم بالعكوف على قبورهم، ونصب صورهم في مجالسهم، فصارت بذلك أوثانًا تُعبد من دون الله، كما ترجم به المصنف الله تعالى؛ فإنهم تركوا بذلك دين الإسلام الذي كان أولئك عليه قبل حدوث وسائل الشرك، فكفروا بعبادة تلك الصور، واتخاذهم شفعاء، وهذا أول شرك حديث في الأرض.

**قال القرطبي:** وإنما صوراً أوائلهم الصور؛ ليتأسوا بها، ويذكروا أفعالهم الصالحة، فيجتهدوا كاجتهادهم، ويعبدوا الله عند قبورهم، ثم خلفهم قومٌ جهلوا مرادهم، فوسوس لهم الشيطان: أنَّ أسلافهم كانوا يبعدون هذه الصور ويعظمونها. انتهى<sup>(١)</sup>

**قال ابن القيم:** وما زال الشيطان يوحى إلى عباد القبور، ويلقي إليهم [أنَّ] <sup>(٢)</sup> البناء والعكوف عليها من محبة أهل القبور من الأنبياء والصالحين، وأن الدعاء عندها مستجاب، ثم ينقلهم من هذه المرتبة إلى الدعاء به، والإقسام على الله به؛ فإنَّ شأن الله أعظم من أن يقسم عليه، أو يسأل بأحدٍ من خلقه، فإذا تقرر ذلك عندهم؛ نقلهم منه إلى

(١) لم أجده هذا النص في «التفسير»، وإنما معناه، ثم وجدته من كلام صاحب «المفهم» (١٢٧/١٢٨).

(٢) ساقط من [أ].

دعائه، وعبادته، وسؤاله الشفاعة من دون الله، واتخاذ قبره وثناً تعلق عليه القناديل، والستور، ويُطاف به، ويُسلِّم، ويُقبَل، ويُوحَّد إليه، ويُذبح عنده، فإذا تقرر ذلك عندهم؛ نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته، واتخاذه عيدًا وممسكًا، ورأوا أنَّ ذلك أَنْفع لهم في دنياهم وأَخْرَاهُمْ، وكلَّ هذا مما قد عُلِّم بالاضطرار من دين الإسلام أنه مضادٌ لما بعث الله به رسوله ﷺ من تجريد التوحيد، وأن لا يعبد إِلَّا الله، فإذا تقرر ذلك عندهم؛ نقلهم منه إلى أنَّ من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل الرُّتب العالية، وحطَّهم عن منزلتهم، وزعم أنه لا حرمة لهم، ولا قدر، وغضب المشركون، واشمأَزَتْ قلوبهم، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِّرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَتْ قُلُوبُ الظَّالِمِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِّرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبِّشُونَ﴾ [الزمر: ٤٥]، وسرى ذلك في نفوس كثير من الجهال والطَّغَام، وكثيرٌ من ينتمي إلى العلم والدين، حتى عادوا أهل التوحيد، ورمواهم بالعظائم، وتقدروا الناس عنهم، ووالوا أهل الشرك، وعظموا أنهم أولياء الله، وأنصار دينه ورسوله، ويأبى الله ذلك: ﴿وَمَا كَانُوا أَوْلِيَاءَ إِنْ أَوْلِيَاؤُهُ إِلَّا الْمُتَّقُونَ﴾ [الأفال: ٣٤]. انتهى كلام ابن القيم رحمه الله تعالى. <sup>(١)</sup>

وفي القصة فوائد ذكرها المصنف رحمه الله تعالى:

منها: أنَّ من فهم هذا الباب وما بعده تبيَّن له غربة الإسلام، ورأى من قدرة الله وتقليله القلوب العجب.

ومنها: أنَّ أول شرك حدث في الأرض سببه محبة الصالحين، أي: المحبة التي فيها غلو.

ومنها: معرفة أول شيء غيره في دين الأنبياء.

(١) انظر قريباً من هذا الكلام في «إغاثة اللھفان» (١/ ٣٣٠).

ومنها: معرفة سبب قبول البدع، مع [كون]<sup>(١)</sup> الشرائع والفتر تناكرها، وأن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل بأمرتين: الأولى: محنة الصالحين. والثانية: فعل أناس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً، فظن من بعدهم أنهم أرادوا [به]<sup>(٢)</sup> غيره.

ومنها: معرفة حِيلَةِ الإِنْسَانِ، في كون الحق ينقص في قلبه، والباطل يزيد، أي: في الغالب.

ومنها: أن فيها شاهداً لِمَا نقل عن بعض السلف: أن البدعة سبب الكفر، وأنها أحب إلى إبليس من المعصية؛ لأن المعصية قد يُتاب منها، والبدعة لا يُتاب منها.

ومنها: معرفة الشيطان بما تؤول إليه البدعة، ولو حسن قصد الفاعل.

ومنها: معرفة القاعدة الكلية، وهي: النهي عن الغلو، ومعرفة ما يؤول إليه، أي: من الشرك.

ومنها: النهي عن التماشيل، والحكمة من إزالتها.

ومنها: [معرفة عظم شأن]<sup>(٣)</sup> هذه القصة، وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها.

ومنها: وهي أعجب - قراءتهم إليها في كتب التفسير والحديث، ومعرفتهم لمعنى الكلام، وكون الله تعالى حال بين قلوبهم، حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح هو أفضل [العبادة]<sup>(٤)</sup>، واعتقدوا أن نبي الله ورسوله هو الكفر المبيح للدم والمال، يعني: لو نهاهم ناهٍ بنهي الله لهم عن الشرك؛ لكفروه، واستحلوا دمه، وما له بذلك.

ومنها: التصریح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة.

ومنها: ظنهم أن الذي صوروا الصور أرادوا ذلك.

(١) في [أ]: أنَّ.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) [معرفة عظم شأن] ساقط من [أ]، و[عزم] ساقط من [ب].

(٤) في [أ]: العادات.

ومنها: التصریح بأنها لم تُعبد حتى تُسی العلم، ففيها: معرفة قدر وجوده، ومضره فقده.

ومنها: أن سبب فقد العلم موت العلماء. انتهى<sup>(١)</sup>

ومنها: رد الشبه التي يسمیها أهل الكلام عقلیات، ويدفعون بها ما جاء به الكتاب والسنۃ من توحید الصفات، وإثباتها على ما يليق بجلال الله، وعظمته، وكبریائه.

ومنها: مضره التقليد.

ومنها: ضرورة الأمة إلى ما جاء به الرسول ﷺ علمًا وعملاً بما يدل عليه الكتاب والسنۃ؛ فإنَّ ضرورة العبد إلى ذلك فوق كل ضرورة.

قال المصنف رحمه الله: وعن عمر: أن رسول الله ﷺ قال «لَا تُطْرُوْنِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ»، أخر جاه.<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: عن عمر.

هو ابن الخطاب بن نفیل -بنون وفاء مصغراً- العدوی، أمیر المؤمنین، وأفضل الصحابة بعد الصدیق رضی الله عنه، ولی الخلافة عشر سنین ونصفاً، فامتلأت الدنيا عدلاً وفُتحت في أيامه ممالك کسری وقیصر، واستُشهد في ذی الحجۃ سنة ثلاثة وعشرين.

قوله: «لَا تُطْرُوْنِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ».

الإطراء: مجاوزة الحد في المدح، والكذب فيه، قاله أبو السعادات. وقال غيره: أي لا تمدحوني بالباطل، ولا تجاوزوا الحد في مدحي.

قوله: «إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ».

أي: لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كما غلت النصارى في عيسیٰ عليه السلام، فادعووا فيه

(١) من مسائل «كتاب التوحید».

(٢) آخرجه البخاري برقم (٤٥٣)، ولم يخرجه مسلم رحمه الله.

الإلهية، وإنما أنا عبد الله، فصفوني بذلك كما وصفني ربِّي، فقولوا عبد الله ورسوله. فأبى المشركون إلا مخالفة أمرِه، وارتکاب نهیِّه، فعظموه بما نهاهم عنه وحدرهم منه، وناقضوه أعظم مناقضة، وضاهوا النصارى في غلوهم وشركهم، ووقعوا في المحذور، وجرى منهم من الغلو والشرك شِعراً ونثراً ما يطول عَدُّه، وصنفووا فيه مصنفات.

وقد ذكر شيخ الإسلام عن بعض أهل زمانه أنه جوز الاستغاثة بالرسول ﷺ في كل ما يُستغاث فيه بالله، وصنف في ذلك مصنفاً رَدُّهُ شِيخُ الإسلام، وَرَدُّهُ موجودٌ بِحَمْدِ اللَّهِ<sup>(١)</sup>، ويقول: إنه يعلم مفاتيح الغيب التي لا يعلمهَا إِلَّا اللَّهُ، وذكر عنهم أشياء من هذا النمط، نعوذ بالله من عمى البصيرة، وقد اشتهر في نظم البوصيري قوله:

يا أكرم الخلق مالي من الْوَذْبَه سواك عند حلول الحادث العَمَّ

وما بعده من الأبيات التي مضمونها إخلاص الدعاء، واللبياذ، والرجاء، والاعتماد في أضيق الحالات، وأعظم الاضطرار لغير الله تعالى، فناقضوا الرسول ﷺ بارتکاب ما نهى عنه أعظم مناقضة، وشاقوا الله ورسوله أعظم مُشاقَّة، وذلك أن الشيطان أظهر لهم هذا الشرك العظيم في قالب محبة النبي ﷺ وتعظيمه، وأظهر لهم التوحيد والإخلاص الذي بعثه الله به في قالب تنقشه، وھؤلاء المشركون هم المتنقصون الناقصون، أفرطوا في تعظيمه بما نهاه عن أشد النهي، وفروا في متابعته، فلم يعبأوا بأقواله وأفعاله، ولا رضوا بحكمه، ولا سلموا له، وإنما يحصل تعظيم الرسول ﷺ بتعظيم أمره ونميءه، والاهتداء بهديه، واتباع سنته، والدعوة إلى دينه الذي دعا إليه، ونصرته، وموالاة من عمل به، ومعادة من خالقه، فعكس أولئك المشركون ما أراد الله ورسوله عِلْمًا وعِمَالًا، وارتکبوا ما نهى الله عنه ورسوله، فالله المستعان.

(١) واسم كتابه «الاستغاثة»، أو «الرد على البكري»، وقد طبع عدة طبعات بِحَمْدِ الله.

قال المصنف رحمه الله: وقال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوُّ؛ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُوُّ».

ش/ هذا الحديث ذكره المصنف بدون ذكر راويه، وقد رواه الإمام أحمد، والترمذى، وابن ماجه من حديث ابن عباس.<sup>(١)</sup>

وهذا لفظ [رواية]<sup>(٢)</sup> أحمد: عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال لي رسول الله صلوات الله عليه وسلم غداة جمع: «هلم القطة لي»، فلقطت له حصيات هُنَّ حصى الخذف، فلما وضعهن في يده، قال: «نعم، بأمثال هؤلاء، وإياكم والغلو في الدين، فإنها هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين».

قال شيخ الإسلام: هذا عامٌ في جميع أنواع الغلو: في الاعتقادات، والأعمال، وسبب هذا اللفظ العام رمي الجمار، وهو داخل فيه مثل الرمي بالحجارة الكبار؛ بناءً على أنه أبلغ من الصغار، ثم عللته بما يقتضي مجانية هدي من كان قبلنا؛ إبعاداً عن الواقع فيما هلكوا به؛ وأنَّ المشارك لهم في بعض هديهم يخاف عليه من الهلاك.<sup>(٣)</sup>

(١) حسن. الحديث أخرجه أحمد (١٨٥١)، وابن ماجه (٣٠٢٩)، والنسائي (٥/٢٦٨)، وغيرهم من طرق عن عوف بن أبي جميلة، عن زياد بن الحصين، عن أبي العالية، عن ابن عباس به، وهذا إسناد حسن على شرط مسلم. وأخرجه أحمد برقم (٣٤٧/١) من طريق: عوف به، وقال الراوى: لا يذكر عوف من هو: عبدالله أم الفضل؟ يعني بذلك قوله: ابن عباس.

قلت: وهذا الشك لا يضر الحديث؛ لأنَّ أبا العالية محضره قد سمع من كبار الصحابة؛ فيكون قد سمع من الفضل بالأولوية، والله أعلم.

تنبيه: الحديث لم يخرجه الترمذى كما عزاه المؤلف.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) انتهى من «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٢٨٩-٢٩٠).

ولمسلم عن ابن مسعود: أن رسول الله ﷺ قال: «هَلَّكَ الْمُنْتَطَعُونَ» قالها ثلاثة.<sup>(١)</sup>

ش/ قال الخطابي: المتنطع المتعمق في الشيء، المتكلف [البحث]<sup>(٢)</sup> عنه، على مذاهب أهل الكلام الداخلين فيما لا يعنهم، الخائضين فيما لا تبلغه عقولهم.<sup>(٣)</sup>

ومن التنطع: الامتناع من المباح مطلقاً، كالذي يمتنع من أكل اللحم والخبز، ومن لبس الكتان والقطن، ولا يلبس إلا الصوف، ويمتنع من نكاح النساء، ويظن أن هذا من الزهد المستحب.

قال الشيخ تقى الدين: فهذا جاهم ضال. انتهى<sup>(٤)</sup>

وقال ابن القيم رحمه الله: قال الغزالى: والمتنطعون في البحث والاستقصاء.<sup>(٥)</sup>

وقال أبو السعادات: هم المتعمدون الغالون في الكلام، المتكلمون بأفاصي حلوقهم، مأخوذ من النطع وهو الغار الأعلى من الفم، ثم استعمل في كل متعمق قوله.

وقال النووي: فيه كراهة التقر في الكلام بالتشدق وتكلف الفصاحة، واستعمال وَحْشِي اللغة، ودقائق الإعراب في مخاطبة العوام ونحوهم.<sup>(٦)</sup>  
قوله: قالها ثلاثة.

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٧٠).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انتهى من «معالم السنن» (٤ / ٢٧٧).

(٤) في «مجموع الفتاوى» (١٠ / ٥١) : فأما الزهد في النافع فجهل وضلال.

(٥) انظر: «الصواعق المرسلة» (٤ / ١٢٧١).

(٦) «رياض الصالحين» [كتاب المنهايات] باب رقم (٣٢٨).

أي: قال هذه الكلمة ثلاثة مرات، مبالغة في التعليم والإبلاغ، فقد بلغ البلاغ المبين صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

**فيه مسائل:**

الأولى: أَنَّ مَنْ فَهِمْ هَذَا الْبَابَ وَبَيْنَهُ بَعْدَهُ؛ تَبَيَّنَ لَهُ غَرْبَةُ الْإِسْلَامِ، وَرَأَى مِنْ قَدْرَةِ اللهِ، وَتَقْلِيهِ لِلْقُلُوبِ الْعَجَبَ.

الثانية: معرفة أول شرك حدث في الأرض أنه بشبهة الصالحين.

الثالثة: أول شيء غَيْرٌ بِدِينِ الْأَنْبِيَاءِ، وَمَا سَبَبَ ذَلِكَ؟ مَعَ مَعْرِفَةِ أَنَّ اللَّهَ أَرْسَلَهُمْ.

الرابعة: قبول البدع مع كون الشرائع والفتيا ترددًا.

الخامسة: أَنَّ سَبَبَ ذَلِكَ كُلَّهُ مَزْجُ الْحَقِّ بِالْبَاطِلِ، فَالْأَوَّلُ: مَحْبَةُ الصَّالِحِينَ، وَالثَّانِي: فَعْلُ أَنْاسٍ مِّنْ أَهْلِ الْعِلْمِ شَيْئًا أَرَادُوا بِهِ خَيْرًا، فَظَلَّ مَنْ بَعْدَهُمْ أَنْهُمْ أَرَادُوا بِهِ غَيْرَهُ.

السادسة: تفسير الآية التي في سورة نوح.

السابعة: حِيلَةُ الْأَدْمِيِّ في كون الحق ينقص في قلبه، والباطل يزيد.

الثامنة: فيه شاهدٌ لِمَا تُقلَّ عن السلف أَنَّ البدع سبب الكفر.

التاسعة: معرفة الشيطان بما تئول إليه البدعة، ولو حسن قصد الفاعل.

العاشرة: معرفة القاعدة الكلية، وهي: النهي عن الغلو، ومعرفة ما يتول إليه.

الحادية عشرة: مضرَّةُ الْعُكُوفِ عَلَىِ الْقَبْرِ لِأَجْلِ عَمَلِ صَالِحٍ.

الثانية عشرة: معرفة النهي عن التمايل، والحكمة في إزالتها.

الثالثة عشرة: معرفة شأن هذه القصة، وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها.

الرابعة عشرة: وهي أَعْجَبُ وَأَعْجَبٌ: قراءُهُمْ إِيَّاهَا فِي كُتُبِ التَّفْسِيرِ وَالْحَدِيثِ،

وَمَعْرِفَتِهِمْ بِمَعْنَىِ الْكَلَامِ، وَكَوْنِ اللهِ حَالَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ قُلُوبِهِمْ، حَتَّىٰ اعْتَقَدُوا أَنَّ فَعْلَ قَوْمٍ

نوح أفضل العبادات، واعتقدوا أن [نبي]<sup>(١)</sup> الله ورسوله عنه هو الكفر المبيح للدم والمال.<sup>(٢)</sup>

الخامسة عشرة: التصریح بأنهم لم يریدوا إلا الشفاعة.

السادسة عشرة: ظنُّهم أن العلماء الذين صوَّروا الصور أرادوا ذلك.

السابعة عشرة: البيان العظيم في قوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم»، فصلوات الله وسلامه على من بلَّغ البلاغ المبين.

الثامنة عشرة: نصيحته إِيَّاً بِهَلَاكَ الْمُتَنَطَّعِينَ.

التاسعة عشرة: التصریح بأنها لم تُعبد حتى تُسيِّر العلم، ففيها بيان معرفة قدر وجوده، ومضرَّة فقدِه.

العشرون: أن سبب فقدِ العلم موتُ العلماء.

(١) المثبت بين المعقوفين من بعض النسخ، وفي بعضها (ما نهى)، والمثبت أقرب.

(٢) أي: عكسوا الحال، فصار فعل قوم نوح عندهم أفضل العبادات، والنهي عن ذلك هو الكفر.

١٩- بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَبَدَهُ؟! ٣٧١

## ١٩- بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَبَدَهُ؟!

قال المصنف وَاللَّهُ أَعْلَمُ: بَابُ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَبَدَهُ؟!<sup>(١)</sup>

ش/ أي: الرجل الصالح؛ فإنَّ عبادته هي الشرك الأكبر، وعبادة الله عنده وسيلة إلى عبادته، ووسائل الشرك محرمة؛ لأنها تؤدي إلى الشرك الأكبر، وهو أعظم الذنوب.

قال المصنف وَاللَّهُ أَعْلَمُ: في «ال الصحيح» عَنْ عَائِشَةَ وَبِعِنْقَهَا، أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتْ لِرَسُولِ اللَّهِ كَنِيسَةً رَأَتُهَا بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ، وَمَا فِيهَا مِنَ الصُّورِ، فَقَالَ: «أُولَئِكَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ، أَوِ الْعَبْدُ الصَّالِحُ، بَنَوَا عَلَىٰ قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكَ شَرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». <sup>(٢)</sup>

(١) مسألة: اتخاذ المساجد على القبور محرم كما في عدة أحاديث، منها: «لا تتخذوا القبور مساجد؛ فإني أنهَاكم عن ذلك»، وحديث: «لعنة الله على اليهود والنصارى اخذلوا قبور أنبيائهم مساجد»، وهذا يشمل أمرين: ١) أن يُبنى مسجد على قبر. ٢) أن يُصلَّى عند القبر. وكلاهما يعتبر اتخاذًا لها مسجدًا، وهذا محرم عند أهل العلم، وقد نقل الألباني وَاللَّهُ أَعْلَمُ في كتابه «تحذير الساجد» عن أصحاب المذاهب الأربع تحرير ذلك، وبين أن إطلاق الكراهة عند بعضهم المراد بها كراهة التحرير. واختلفوا في بطلان الصلاة:

❖ فمذهب أحمد، وختاره شيخ الإسلام بطلان الصلاة؛ لأنَّ هذا النهي يُفضي إلى الشرك، وهو أعظم المنهيات.

❖ وأما مالك، والشافعي، وأبو حنيفة فيذهبون إلى عدم البطلان. والراجح أنها باطلة؛ لأنَّ النهي يقتضي الفساد؛ لحديث عائشة وَبِعِنْقَهَا: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد»، وهذا هو ترجيح الأئمة: ابن باز، وابن عثيمين، ومقبل الوادعي رحهم الله. آخرجه البخاري برقم (٤٢٧)، ومسلم برقم (٥٢٨).

ش/ قوله: في "الصحيح". أي: "الصحابيين".

قوله: أَنَّ أُمَّ سَلَمَةً.

هي هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم القرشية المخزومية، تزوجها النبي ﷺ بعد أبي سلمة سنة أربع. وقيل: ثلاث. وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة، ماتت سنة اثنين وستين.

قوله: ذَكَرَتْ لِرَسُولِ اللَّهِ.

وفي "الصحابيين": أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ.

والكنيسة: بفتح الكاف وكسر النون: معبد النصارى.

قوله: (أولئك). بكسر الكاف، خطاباً للمرأة.

قوله: (إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح).

هذا - والله أعلم - شَكٌ من بعض رواة الحديث: هل قال النبي ﷺ هذا، أو هذا؟  
ففيه التحري في الرواية، وجواز الرواية بالمعنى.

قوله: (وصوروا فيه تلك الصور).

الإشارة إلى ما ذكرت أم سلمة وأم حبيبة من تصاوير التي في الكنيسة.

قوله: (أولئك شرار الخلق عند الله).

وهذا يقتضي تحريم بناء المساجد على القبور، وقد لعنَ من فعل ذلك كما سيأتي.

قال البيضاوي: لما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الأنبياء؛ تعظيمًا لشأنهم، ويجعلونها قبلة يتوجهون في الصلاة نحوها، واتخذوها أولئك؛ لعنهم النبي ﷺ.

قال القرطبي: وإنما صور أوائلهم الصور؛ ليتأسوا بها، ويذكرها أفعالهم [الصالحة]<sup>(١)</sup>، فيجتهدوا كاجتهدتهم، ويعبدوا الله عند قبورهم، ثم خلفهم قومٌ جهلوا مرادهم، ووسم لهم الشيطان أنَّ أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها، فحذر النبي ﷺ عن مثل ذلك؛ سداً للذرية المؤدية إلى ذلك.<sup>(٢)</sup>

قال المصنف رحمه الله: فهو لاءٌ جمعوا بين فتنتين: فتنة القبور، وفتنة التماشيل.

ش/ هذا من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup> ذكره المصنف رحمه الله؛ تنبئاً على ما وقع من شدة الفتنة بالقبور والتماشيل؛ فإنَّ الفتنة بالقبور كالفتنة بالأصنام [أو أشد]<sup>(٤)</sup>.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: وهذه العلة التي لأجلها نهى الشارع ﷺ عن اتخاذ المساجد على القبور هي التي أوقعت كثيراً من الأمم إما في الشرك الأكبر، أو فيما دونه من الشرك؛ فإنَّ النفوس قد أشركت بتماثيل الصالحين، وتماثيل يزعمون أنها طلاسم الكواكب، ونحو ذلك؛ فإن الشرك بقبر الرجل الذي يعتقد صلاحه أقرب إلى النفوس من الشرك بخشبة أو حجر؛ ولهذا تجد أهل الشرك يتضرعون عندها، ويخشون، وي الخضعون، ويعبدون بقلوبهم عبادة لا يفعلونها في بيوت الله، ولا وقت السحر، ومنهم من يسجد لها، وأكثرهم يرجون من بركة الصلاة عندها، والدعاء ما لا يرجونه في المساجد، فلأجل هذه المفسدة حسم النبي ﷺ مادتها، حتى نهى عن الصلاة في المقبرة مطلقاً، وإن لم يقصد المصلي بركة البقعة بصلاته كما يقصد بصلاته بركة المساجد، كما نهى عن الصلاة وقت طلوع الشمس وغروبها؛ لأنها أوقات يقصد المشاركون فيها الصلاة للشمس، فنهى أمته

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر: «المفہم» (٢/١٢٧-١٢٨).

(٣) كما في «الاقتضاء» (٢/٦٧٣).

(٤) في [أ]: بل أشد.

عن الصلاة حيثش، وإن لم يقصد ما قصده المشركون؛ سداً للذرية، وأما إذا قصد الرجل الصلاة عند القبور متبركاً بالصلاحة في تلك البقعة، فهذا [عين<sup>(١)</sup>] المحادة لله ولرسوله، والمخالفة لدینه، وابتداع دین لم يأذن به الله؛ فإن المسلمين قد أجمعوا على ما علموه بالاضطرار من دین رسول الله ﷺ: أن الصلاة عند القبور منهي عنها، وأنه لعن من اتخاذها مساجد، فمن أعظم المحدثات، وأسباب الشرك: الصلاة عندها، واتخاذها مساجد، وبناء المساجد عليها، وقد تواترت النصوص عن النبي ﷺ بالنهي عن ذلك، والتغليظ فيه، وقد صرخ عامة الطوائف بالنهي عن بناء المساجد عليها؛ متابعةً منهم للسنة الصحيحة الصريحة، وصرخ أصحاب أحمد، وغيرهم من أصحاب مالك، والشافعي بتحريم ذلك، وطائفة أطلقت الكراهة، والذي ينبغي أن تحمل على كراهة التحرير؛ إحساناً للظن بالعلماء، وأن لا يُظن بهم أن يجوزوا فعل ما تواتر عن رسول الله ﷺ لعن فاعله، والنهي عنه. انتهى كلامه رحمه الله.<sup>(٢)</sup>

قال المصنف رحمه الله: ولهمما عنها: قالت: لما نُزِّلَ بِرَسُولِ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَفِيقٌ يَطْرُحُ خَمِيصَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَ بِهَا كَشْفَهَا فَقَالَ -وَهُوَ كَذَلِكَ-: «لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنِيَّائِهِمْ مَسَاجِدًا» يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا، وَلَوْلَا ذَلِكَ أَبْرَزَ قَبْرَهُ، عَيْرَ أَنَّهُ خُشِيَّ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا. آخر جاه.<sup>(٣)</sup>

ش / قوله: ولهمما.

أي: البخاري ومسلم، وهو يعني عن قوله في آخره (آخر جاه).

قوله: لما نُزِّل.

(١) في [أ]: من.

(٢) النص بتمامه في «إغاثة اللهفان» (١/٢٨٨-٢٨٩)، وجمله في «الاقتضاء» (٢/٦٧٤).

(٣) آخر جه البخاري برقم (٤٣٥)، ومسلم برقم (٥٣١).

هو بضم النون وكسر الزاي، أي: نزل به ملك الموت والملائكة الكرام عليهم السلام.

قوله: طفق. بكسر الفاء وفتحها، والكسر أفعص، وبه جاء القرآن، ومعناه: جعل.

قوله: خميصة. بفتح المعجمة والصاد المهملة، كيساء له أعلام.

قوله: فإذا اغتم بها كشفها. أي: عن وجهه.

قوله: «لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَىٰ»<sup>(١)</sup> اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ».

يبين أنَّ من فعل مثل ذلك حَلَّ عليه من اللعنة ما حلَّ على اليهود، والنصارى.

قوله: يحذر ما صنعوا.

الظاهر أن هذا من كلام عائشة رضي الله عنها؛ لأنها فهمت من قول النبي ﷺ ذلك تحذيرًّا لأمتة من هذا الصنيع الذي كانت تفعله اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم؛ فإنه من الغلو في الأنبياء، ومن أعظم الوسائل إلى الشرك، ومن غربة الإسلام أنَّ هذا الذي لعن رسول الله صلوات الله عليه فاعليه - تحذيرًا لأمتة أن يفعلوه معه صلوات الله عليه، ومع الصالحين من أمتة - قد فعله الخلق الكثير من متأخرى هذه الأمة، واعتقدوا قربة من القربات، وهو من أعظم السيئات والمنكرات، وما شعروا أن ذلك محادة لله ورسوله.

(١) قال الحافظ رحمه الله في «الفتح» (٤٣٥): وقد استشكل ذكر النصارى فيه؛ لأن اليهود لهم أنبياء، بخلاف النصارى؛ فليس بين عيسى وبين نبينا صلوات الله عليهنبي غيره، وليس له قبر. والجواب: أنه كان فيهم أنبياء أيضًا، لكنهم غير مرسلين، كالحواريين، ومرريم في قوله، أو الجمع في قوله: «أنبيائهم» بإزاء المجموع من اليهود والنصارى، والمراد الأنبياء وكبار أتباعهم، فاكتفى بذكر الأنبياء، ويؤيده قوله في رواية مسلم من طريق جندب: «كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد»؛ ولهذا لما أفرد النصارى في الحديث الذي قبله قال: «إذا مات فيهم الرجل الصالح»، ولما أفرد اليهود في الحديث الذي بعده قال: «قبور أنبيائهم»، أو المراد بالاتخاذ أعم من أن يكون ابتداعًا، أو اتباعًا، فاليهود ابتدعت، والنصارى اتبعت، ولا ريب أن النصارى تعظم قبور كثير من الأنبياء الذين تعظّمهم اليهود. اهـ

قال القرطبي في معنى الحديث: وكل ذلك لقطع الذريعة المؤدية إلى عبادة من فيها،  
كما كان السبب في عبادة الأصنام. انتهى<sup>(١)</sup>

إذ لا فرق بين عبادة القبر ومن فيه، وعبادة الصنم، وتأمل قول الله تعالى عن نبيه  
يوسف بن يعقوب حيث قال: ﴿وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا  
أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ [يوسف: ٣٨] نكرة في سياق النفي تعم كل شرك.  
قوله: ولو لا ذلك.

أي: ما كان يحدُر من اتخاذ قبر النبي ﷺ مسجدًا؛ لأبرز قبره مع قبور الصحابة الذين  
كانت قبورهم في البقاء.

قوله: غير أنه خشي أن يتَّخذ مسجدًا.

روي بفتح الخاء وضمها، فعل الفتح يكون هو الذي خشي ذلك عليه السلام وأمرهم أن  
يدفنوه في المكان الذي قبض فيه، وعلى رواية الضم يحتمل أن يكون الصحابة هم الذين  
خافوا أن يقع ذلك من بعض الأمة، [فلم ييرزوا قبره خشية أن يقع ذلك من بعض  
الأمة]<sup>(٢)</sup> غلوًا وتعظيمًا بما أبدى وأعاد من النهي والتحذير منه، ولعن فاعله.

قال القرطبي: ولهذا بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النبي ﷺ، فَأَعْلَمُوا

(١) لم أجده هذا النص في «المفہوم»، وإنما معناه في (٢/١٢٨).

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) إدخال قبر النبي ﷺ إلى المسجد قد قال فيه الإمام النووي: إنه من فعل بعض الولاة والأمويين، وهو  
الوليد بن عبد الملک - عفا الله عنه - ولذلك أنكر عليه بعض العلماء في عصره هذا العمل، ولا يزالون  
ينكرون هذا الأمر، وليس فيه حجة للصوفية الذين يجوزون بناء المساجد على القبور؛ لأنَّ هذا ليس  
من فعل الرسول، ولا من فعل الصحابة، ولا رضي به العلماء، وإنما هو فعل أمير من الأمراء، ومع  
ذلك حاول التحرز من أن يُعبد. ويراجع «تحذير الساجد من اتخاذ القبور مساجد» للعلامة الألباني  
رحمه الله.

## ١٩- باب ما جاءَ من التَّعْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهُ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَبَدَهُ؟ ! ٣٧٧

حيطان تربته، وسدوا المدخل إليها، وجعلوها محدقة بقبره عَلَيْهِ السَّلَامُ، ثم خافوا أن يتخذن  
موضع قبره قبلة؛ إذ كان مستقبل المصليين، فتتصور الصلاة إليه بصورة العبادة، فبنوا  
جدارين من ركني القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقى على زاوية مثلثة من ناحية الشمال  
حتى لا يمكن أحد من استقبال قبره. انتهى<sup>(١)</sup>

قال المصنف: وفيه من المسائل: ما ذكر الرسول عَلَيْهِ السَّلَامُ في مسجدًا يبعد الله فيه  
على قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

ومنها: النهي عن التمايل بتغليظ الأمر.

ومنها: نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

ومنها: أنه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم.

ومنها: لعنه إياهم على ذلك.

ومنها: أن مراده بذلك تحذيره إيانا عن قبره.

ومنها: أنها هي العلة في عدم إبرازه، انتهى<sup>(٢)</sup>.

(١) من «المفہوم» (١٢٨/٢)، وكان الوصف المذكور كذلك في عهد القرطبي حَفَظَهُ اللَّهُ، ثم طرأ عليه التغيير  
في العصر المملوكي، ثم العثماني، وأصبح القبر الآن في ضمن حجرة مربعة تحيط به من جميع  
الجهات، وتحجز بين القبر وبين الناس بجدرانها.

(٢) من مسائل «كتاب التوحيد».

قال المصنف رحمه الله: ولمسلم عن جندب بن عبد الله، قال: سمعت النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قبل أن يموت بخمسين، وهو يقول: «إني أبرا إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله قد اتخذني خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخدنا من أمتي خليلاً، لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخدون قبور آنبيائهم مساجداً، ألا فلا تتخذوا القبور مساجداً؛ فإني أنهاكم عن ذلك».<sup>(١)</sup>

فقد نهى عنه في آخر حياته، ثم إنه لعن - وهو في السياق - من فعله، والصلة عندها من ذلك وإن لم يبن مسجد، وهو معنى قوله: «خشى أن يتخذ مسجداً». فإن الصحابة لم يكونوا لي بنوا حول قبره مسجداً، وكل موضع قصيدة الصلاة فيه، فقد اتخذ مسجداً، بل كل موضع يصلى فيه، يسمى مسجداً، كما قال صلوات الله عليه وآله وسلامه: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»<sup>(٢)</sup>.

ش / قوله: عن جندب بن عبد الله.

أبي: ابن سفيان البجلي، وينسب إلى جده، صحابي مشهور، مات بعد الستين.

قوله: «إني أبرا إلى الله أن يكون لي منكم خليل».

أبي: امتنع عما لا يجوز لي أن أفعله، والخلة فوق المحبة، والخليل هو المحبوب غاية الحب، مشتق من الخلة بفتح الخاء، وهي تخلل المودة في القلب كما قال الشاعر:  
قد تخللت مسلك الروح مني      وبذا سمي الخليل خليلا

هذا هو الصحيح في معناها كما ذكره شيخ الإسلام، وابن القيم، وابن كثير

(١) آخرجه مسلم برقم (٥٣٢) بلفظ: «قبور آنبيائهم وصالحيهم مساجد».

(٢) آخرجه البخاري برقم (٣٣٥)، ومسلم برقم (٥٢١)، من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

(٣) انتهى، وهو مأخوذ من كلام شيخ الإسلام كما في «الاقتضاء» (٦٧١/٢).

(١) وغيرهم.

قال القرطبي: وإنما كان ذلك؛ لأن قلبه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قد امتلاً من محبة الله، وتعظيمه،  
(٢) ومعرفته، فلا يسع خلة غيره.

قوله: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَخْذَنِي خَلِيلًا».

فيه: بيان أنَّ الخلة فوق المحبة.

قال ابن القيم حَفَظَهُ اللَّهُ: وأما ما يظنه بعض الغالطين من أنَّ المحبة أكمل من الخلة، وأنَّ إبراهيم خليل الله، ومحمدًا حبيب الله؛ فمن جهلهم؛ فإنَّ المحبة عامة، والخلة خاصة، وهي نهاية المحبة، وقد أخبر النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أنَّ اللَّهَ قَدْ اتَّخَذَهُ خَلِيلًا، ونفى أن يكون له خليل غير ربِّه، مع إخباره بمحبته لعائشة، ولأبيها، ولعمر بن الخطاب<sup>(٣)</sup>، [ومعاذ بن جبل<sup>(٤)</sup>]، وغيرها<sup>(٥)</sup>، وأيضًا فإنَّ الله يحب التوابين ويحب المتطرفين، ويحب الصابرين، وخلته خاصة بالخليلين.<sup>(٦)</sup>

قوله: «وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أَمْتَيْ خَلِيلًا لَا تَخْذُنِي أَبَا بَكْرٍ خَلِيلًا».

فيه: بيان أنَّ الصديق أفضل الصحابة.

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٠/٢٠٣)، «روضة المحبين» (٦٣-٦٤)، «تفسير ابن كثير» سورة النساء [آية: ١٢٥].

(٢) انتهى من «المفہوم» (٢/١٢٩).

(٣) أخرجه البخاري (٣٦٦٢)، ومسلم (٢٣٨٤) من حديث عمرو بن العاص بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، أنه سأله النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ من أحب الناس إليك؟ قال: «عائشة»، قلت: من الرجال؟ قال: «أبوها». قلت: ثم من؟ قال: «عمر»، فعدَّ رجالاً.

(٤) أخرجه أحمد (٥/٢٤٤)، وأبو داود (١٥٢٢)، والنسياني (٣/٥٣)، وغيرهم بإسناد صحيح.

(٥) زيادة من حاشية [ب].

(٦) انتهى من «الداء والدواء» (ص ٢٩٤).

وفيه: الرد على الرافضة، وعلى الجهمية وهم شر أهل البدع، وأخرجهم بعض السلف من الشتتين والسبعين فرقة، وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد، قاله المصنف رحمه الله<sup>(١)</sup>، وهو كما قال بلا ريب.

وفيه: إشارة إلى خلافة أبي بكر رضي الله عنه<sup>(٢)</sup> لأن من كانت محبته لشخص أشد كان أولى به من غيره، وقد استخلفه على الصلاة بالناس، وغضب عليه لما قيل يصلي بهم عمر، وذلك في مرضه الذي توفي فيه صلوات الله وسلامه عليه.<sup>(٣)</sup>

واسم أبي بكر: عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة الصديق الأكبر، خليفة رسول الله صلوات الله عليه وسلم، وأفضل الصحابة بإجماع من يعتد بقوله من أهل العلم، مات في جمادى الأولى سنة ثلث عشرة وله ثلات وستون سنة رضي الله عنه.

قوله: «ألا».

حرف استفتاح «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد» الحديث.

قال الخلالي: وإنكار النبي صلوات الله عليه وسلم صنيعهم هذا يُخرج على وجهين:

(١) كما في «كتاب التوحيد» المسألة رقم (١١).

(٢) الخلافة تحصل بثلاثة أمور:

١) الاستخلاف. يعني الخليفة الأول يستخلف من هو أهلًّا لذلك، كما فعل أبو بكر بعمر؛ فإنه عينه خليفة بعده.

٢) أن يحصل بالاختيار من أهل الحل والعقد، كما فعل بأبي بكر، وعثمان رضي الله عنهما.

٣) أن يتغلب عليها غلبةً، ويأخذها قهراً، فإذا استتب له الأمور؛ فإنَّ له الطاعة، ويدل على ذلك حديث: «اسمعوا، وأطيعوا، وإن تأمر عليكم عبد حبشي»، ومعلوم أن العبد لن يأخذها إلا قهراً، لأنَّ الخلافة ليست للعبد، ولا لغير القرشيين.

(٤) أخرجه البخاري برقم (٦٦٤)، ومسلم برقم (٤١٨)، من حديث عائشة، وأبي موسى رضي الله عنهما.

أحدهما: أنهم يسجدون لقبور الأنبياء تعظيمًا لهم.

الثاني: أنهم يجوزون الصلاة في مدافن الأنبياء، والتوجه إليها حالة الصلاة؛ نظرًا منهم بذلك إلى عبادة [الله]<sup>(١)</sup>، والبالغة في تعظيم الأنبياء، والأول: هو الشرك الجلي، والثاني: الخفي؛ فلذلك استحقوا اللعن.

قوله: فقد نهى عنه في آخر حياته.

أي: كما في حديث جندب، هذا من كلام شيخ الإسلام، وكذا ما بعده.

قوله: ثم إنه لعن.

وهو في السياق من فعله كما في حديث عائشة.

قلت: فكيف يسوغ مع هذا التغليظ من سيد المرسلين أن تعظم القبور، وبينى عليها، ويصلئ عندها وإليها؟ هذا أعظم مشاقة ومحاداة الله تعالى ولرسوله ﷺ لو كانوا يعقلون.

قوله: والصلاحة عندها من ذلك وإن لم بين مسجد.

أي: من اتخاذها مساجد الملعون فاعله، وهذا يتضمن تحريم الصلاة عند القبور وإليها.

وعن أبي سعيد الخدري صَحِيفَةُ أَبِيهِ سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ مرفوعًا: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام»  
رواه أحمد، وأهل السنن، وصححه ابن حبان، والحاكم.<sup>(٢)</sup>

(١) ساقط من [أ].

(٢) صحيح. أخرجه أحمد (٤٩٢/٣)، وأبو داود (٤٦٣)، والترمذى (٣١٧)، وابن ماجه (٧٤٥)، وابن حبان (١٦٩٩)، والحاكم (١/٢٥١)، والبيهقي (٤٣٥/٢). روی مرسلاً من بعض الطرق، وروي موصولاً من بعض الطرق، وبعض الأئمة رجح إرساله، كالترمذى عقب الحديث، والدارقطنى كما في =

قال ابن القيم رحمه الله: وبالجملة فمن له معرفة بالشرك، وأسبابه، وذرائعه، وفهم عن رسول الله صلوات الله عليه وسلم مقاصده؛ جزم جزماً لا يحتمل النقيض أنَّ هذه المبالغة واللعن والنهي بصيغته -صيغة لا تفعلوا وصيغة: «إني أنهاكم عن ذلك» ليس لأجل النجاسة، بل هو لأجل نجاسة الشرك اللاحقة لمن عصاه، وارتکب ما عنه نهاء، واتبع هواه، ولم يخش ربه ومولاه، وقلَّ نصيبيه، أو عدم من لا إله إلا الله؛ فإنَّ هذا وأمثاله من النبي صلوات الله عليه وسلم صيانةً لحمي التوحيد أن يلتحقه الشرك ويغشاها، وتجريده له، وغضب لربه أن يُعذَّل به سواه، فأبى المشركون إلا معصيةً لأمره، وارتکاباً لنهيه، وغرَّهم الشيطان بأنَّ هذا تعظيم لقبور المشايخ والصالحين، وكلما كتتم لها أشد تعظيمًا وأشد فيهم غلوًّا؛ كنتم بقربهم أسعد، ومن أعدائهم أبعد، ولعمر الله من هذا الباب دخل على عباد يعوقَ، ويغوثَ، ونسرَ، ودخل على عباد الأصنام منذ كانوا إلى يوم القيمة، فجمع المشركون بين الغلو فيهم، والطعن في طريقتهم، فهدى الله أهل التوحيد لسلوك طريقتهم، وإنزالهم منازلهم التي أنزل لهم الله إياها من العبودية، وسلب خصائص الإلهية عنهم.<sup>(١)</sup>

قال الشارح: وممن علل بخوف الفتنة بالشرك: الإمام الشافعي، وأبو بكر الأثرم،<sup>(٢)</sup> وأبو محمد المقدسي، وشيخ الإسلام وغيرهم، وهو الحق الذي لا ريب فيه.

**قوله:** فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً.

= «العلل» (١١ / رقم ٢٣١٠)، وبعضهم صححه موصولاً، ومرسلاً، وهذا هو الذي اختاره شيخ الإسلام، وعزاه إلى جماعة من الحفاظة كما في «مجموع الفتاوى» (٢٢ / ١٦٠)، وقال رحمه الله في «الاقتضاء» (٢ / ٦٧٢): ومن تكلم فيه فما استوفى طرقه. ورجح الألباني، والوادعي رحهما الله صحة الحديث وأن رواية الوصل محفوظة أيضاً كرواية الإرسال. انظر: «الإرواء» (١ / ٣٢٠)، «الصحيح المسند» رقم (٣٨٠).

(١) انتهى من «إغاثة اللهفان» (١ / ٢٩٦-٢٩٧).

(٢) انتهى من «التسير» (ص ٣٢٩).

أي: لِمَا عَلِمُوا مِنْ تَشْدِيدِهِ فِي ذَلِكَ، وَتَغْلِيظِهِ، وَلِعَنِ الْفَعْلِ.

**قوله:** وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً.

أي: وإن لم يبين مسجد، بل كل موضع يُصلِّي فيه يُسَمَّى مسجداً، يعني وإن لم يقصد بذلك، كما إذا عرض لمن أراد أن يصلِّي فأوقع الصلاة في ذلك الموضع الذي حانت الصلاة عنده من غير أن يقصد ذلك الموضع بخصوصه، فصار بفعل الصلاة فيه مسجداً.

**قوله:** كما قال ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الْأَرْضُ مسجداً وَطَهُوراً».

أي: فَسَمِّيَ الْأَرْضُ مسجداً تجوز الصلاة في كل بقعة منها، إلا ما استثنى من الموضع التي لا تجوز الصلاة فيها، كالمقبرة ونحوها.

قال البغوي في «شرح السنة»: أراد أنَّ أهْلَ الْكِتَابَ لَمْ تَبْعَدْ لَهُمُ الصَّلَاةُ إِلَّا فِي بَيْعِهِمْ وَكَنَائِسِهِمْ، فَأَبَاحَ اللَّهُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ الصَّلَاةَ حِيثُ كَانُوا؛ تَخْفِيقًا عَلَيْهِمْ وَتَيسيرًا، ثُمَّ خَصَّ مِنْ جُمِيعِ الْمَوَاضِعِ: الْحَمَامَ، وَالْمَقْبَرَةَ، وَالْمَكَانَ النَّجْسَ. انتهى<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وَلَا حَمْدَ لِسَنَدِ جَيْدٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرْفُوعًا: «إِنَّ مِنْ شَرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدًا». ورواه أبو حاتم ابن حبان في «صحيحة».<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: «إِنْ مِنْ شَرَارِ النَّاسِ»، بكسر الشين جمع شرير.

(١) لم أقف على هذا النص بلفظه، ووقفت على كلام بمعناه في «شرح السنة» (٤١٢ / ٢).

(٢) حسن. أخرجه أحمد (٤١٤٣)، وابن حبان (٣٨٤٤)، وابن حبان (٦٨٤٧)، وكذلك ابن خزيمة (٧٨٩)، وأبو يعلى (٥٣١٦)، والبزار كما في «كشف الأستار» (٣٤٢٠)، وغيرهم من طرق عن زائدة، عن عاصم بن أبي النجود، عن أبي وائل، عن عبدالله بن مسعود به، وهذا إسناد حسن. وقد أخرج البخاري الجملة الأولى من الحديث معلقاً برقم (٧٠٦٧).

قوله: «من تدرکهم الساعة وهم أحياء».

أي: مقدماتها كخروج الدابة، وطلع الشمس من مغربها، وبعد ذلك ينفح في الصور نفحة الفزع.

قوله: «والذين يتخذون القبور مساجد».

معطوف على خبر<sup>(١)</sup> إنَّ في محل نصب على نية تكرار العامل، أي: ومن شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد، أي: بالصلاحة عندها وإليها، وبناء المساجد عليها، وتقديم في الأحاديث الصحيحة أنَّ هذا من عمل اليهود والنصارى، وأنَّ النبي ﷺ لعنهم على ذلك؛ تحذيرًا للأمة أنْ يفعلوا مع نبيهم وصالحيهم فعل اليهود والنصارى، فما رفع أكثرهم بذلك رأسًا، بل اعتقادوا أنَّ هذا الأمر قُربة إلى الله، وهو مما يبعدهم عن الله، ويطردهم عن رحمته ومغفرته، والعجب أنَّ أكثر من يَدْعُى العلمَ ممن هو من هذه الأمة لا ينكرون ذلك، بل ربما استحسنوه، ورغبوا في فعله، فلقد اشتتدت غربة الإسلام، وعاد المعروف مُنْكَرًا، والمنكر معروفاً، والسنة بدعة، والبدعة سنة، نشأ على هذا الصغير، وهرم عليه الكبير.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: أما بناء المساجد على القبور فقد صرخ عامُ الطوائف بالنهي عنه؛ متابعةً للأحاديث الصحيحة، وصرخ أصحابنا وغيرهم من أصحاب مالك والشافعي بتحريمه.

[قال]<sup>(٢)</sup> ولا ريب في القطع بتحريمه.

ثم ذكر الأحاديث في ذلك إلى أن قال: وهذه المساجد المبنية على قبور الأنبياء، والصالحين، أو الملوك وغيرهم، تتعين إزالتها بهدم أو بغيره، هذا مما لا أعلم فيه خلافاً

(١) كذا في أصول المؤلف، والصواب: معطوف على اسم إن.

(٢) ساقط من [ب].

(١) بين العلماء المعروفيين.

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: يجب هدم القباب التي بنيت على القبور؛ لأنها أُسست على معصية الرسول صلوات الله عليه.

وقد أفتى جماعة من الشافعية بهدم ما في القرافة<sup>(٣)</sup> من الأبنية، منهم: ابن الجميزي، والظهير الترمذاني، وغيرهما.

وقال القاضي ابن كج<sup>(٤)</sup>: ولا يجوز أن تُجَصَّصَ القبور، ولا أن يُبَنَّى عليها قباب، ولا غير قباب، والوصية بها باطلة.

وقال الأذرعي: وأما بطلان الوصية ببناء القباب وغيرها من الأبنية، وإنفاق الأموال الكثيرة؛ فلا ريب في تحريمها.

وقال القرطبي -في حديث جابر رضي الله عنه «نهى أن يجصص القبر، أو يبني عليه»<sup>(٥)</sup>:- وبظاهر هذا الحديث قال مالك، وكره البناء والجص على القبور، وقد أجازه غيره، وهذا الحديث حجة عليه.

وقال ابن رشد: كره مالك البناء على القبر، وجعل البلاطة المكتوية، وهو من بدع أهل الطول أحد ثوء إرادة الفخر، والمباهاة، والسمعة، وهو مما لا اختلاف فيه.

(١) انتهى من «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٦٧-٦٦٩).

(٢) انتهى من «إغاثة اللهفان» (١/٣٢٧).

(٣) مقبرة في مصر منسوبة إلى قرافة: بطن من المعافر، قبيلة من اليمن. «معجم البلدان» (٤/٣١٧).

(٤) هو القاضي يوسف بن أحمد، أبو القاسم الديتوري، توفي سنة (٤٠٥). «طبقات الشافعية» (٥/٣٥٩).

(٥) أخرجه مسلم برقم (٩٧٠).

(٦) انتهى من «المفہوم» (٢/٦٢٦).

وقال الزيلعي في «شرح الكتز»: ويكره أن يُبنى على القبر.<sup>(١)</sup>

وذكر قاضي خان أنه لا يجحص القبر، ولا يُبني عليه؛ لما رُوي عن النبي ﷺ أنه نهى عن التجصيص والبناء فوق القبر، والمراد بالكرابة -عند الحنفية رحمهم الله- كراهة التحرير، وقد ذكر ذلك ابن نجيم في «شرح الكتز».<sup>(٢)</sup>

وقال الشافعي رضي الله عنه: أكره أن يعظم مخلوق حتى يجعل قبره مسجدًا؛ مخافة الفتنة عليه وعلى من بعده من الناس.<sup>(٣)</sup>

وكلام الشافعي رضي الله عنه يبين أن مراده بالكرابة كراهة التحرير. قال الشارح: وجزم النووي رضي الله عنه في «شرح المهدب» بتحريم البناء مطلقاً، وذكر في «شرح مسلم» نحوه أيضاً.<sup>(٤)</sup>

وقال أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة إمام الحنابلة صاحب المصنفات الكبار كـ«المغني»، وـ«الكافي»، ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور؛ لأن النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود والنصارى» الحديث، وقد روينا أن ابتداء عبادة الأصنام: تعظيم الأموات، واتخاذهم صوراً، والتمسح بها، والصلوة عندها. انتهى<sup>(٥)</sup>

[قال شيخ الإسلام رضي الله عنه: وأما المقبرة فلا فرق فيها بين الجديدة والعتيقة، انقلبت

(١) انتهى من «تبين الحقائق شرح كتز الدقائق» (١/٢٤٦)، والزيلعي هو أبو محمد عثمان بن علي الزيلعي، من فقهاء الحنفية، وهو غير الزيلعي عبدالله بن يوسف صاحب «نصب الراية».

(٢) ذكر في مواضع عديدة من شرحه الأمرين، أعني أنها تطلق على كراهة التنزية، وكراهة التحرير.

(٣) انظر: «الأم» (١/٢٤٦).

(٤) انظر: «شرح المهدب» (٥/٢٧٠)، «شرح مسلم» (٩٧٠)، «تيسير العزيز الحميد» (ص ٣٣٣)، والمذكور في المصادر السابقين هو الكراهة.

(٥) من «المغني» (٣/٤٤١).

(٦) من ه هنا ساقط من [أ] إلى قوله: ولو تبعنا كلام العلماء....

تربيتها أو لم تنقلب، ولا فرق بين أن يكون بينه وبين الأرض حائل أو لا؛ لعموم الاسم، وعموم العلة؛ ولأن النبي ﷺ عن الذين اتخذوا قبور الأنبياء مساجد، ومعلوم أن قبور الأنبياء لا تنجز.

**وبالجملة:** فمن عَلَّ النَّهَيَ عن الصَّلَاةِ فِي الْمَقْبَرَةِ بِنِجَاسَةِ التَّرْبَةِ خَاصَّةً؛ فَهُوَ بَعِيدٌ عَنْ مَقْصُودِ النَّبِيِّ ﷺ، ثُمَّ لَا يَخْلُو أَنْ يَكُونَ الْقَبْرُ قَدْبُنِي عَلَيْهِ مَسْجِدٌ، فَلَا يُصَلِّيُ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ، سَوَاءٌ كَانَ خَلْفَ الْقَبْرِ أَوْ أَمَامَهُ بِغَيْرِ خَلَافٍ فِي الْمَذْهَبِ؛ لِأَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَخَذَّلُونَ قَبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ، أَلَا فَلَا تَتَخَذُوا الْقَبُورَ مَسَاجِدَ؛ فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ»<sup>(١)</sup>، وَخَصَّ قَبُورَ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ؛ لِأَنَّ عَكْفَ النَّاسِ عَلَى قَبُورِهِمْ أَعْظَمُ، وَاتَّخَادُهَا مَسَاجِدَ [أَشَدَّ]<sup>(٢)</sup>، وَكَذَلِكَ إِنْ لَمْ يَكُنْ بُنِيَ عَلَيْهِ مَسْجِدٌ، فَهَذَا قَدْ ارْتَكَبَ حَقِيقَةَ الْمُفْسَدَةِ الَّتِي كَانَ النَّهَيُ عَنِ الصَّلَاةِ عَنْدَ الْقَبُورِ مِنْ أَجْلِهَا؛ فَإِنَّ كُلَّ مَكَانٍ صَلِيَ فِيهِ يُسَمَّى مَسْجِدًا كَمَا قَالَ ﷺ: «جُعِلْتُ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، وَإِنْ كَانَ مَوْضِعُ قَبْرٍ أَوْ قَبْرِيْنَ.

**وقَالَ** بَعْضُ أَصْحَابِنَا: لَا يَمْنَعُ الصَّلَاةِ فِيهَا؛ لِأَنَّهُ لَا يَتَناولُهَا اسْمُ الْمَقْبَرَةِ، وَلَيْسُ فِي كَلَامِ أَحْمَدَ، وَلَا بَعْضِ أَصْحَابِهِ هَذَا الْفَرْقُ، بَلْ عُمُومُ كَلَامِهِ يَقتضي مَنْعَ الصَّلَاةِ عَنْ كُلِّ قَبْرٍ. وقد تقدم عن علي أنه قال: لا أصلِي في حَمَامٍ، ولا عند قَبْرٍ<sup>(٣)</sup> فعل هذا يكون النهي متناولاً [لحريم القبر وبنائه]<sup>(٤)</sup>، ولا تجوز الصلاة في مسجد بُنِيَ في مقبرة، سواء كان له

(١) قطعة من حديث جندب رضي الله عنه الذي تقدم في الباب.

(٢) إضافة من المطبوع يقتضيها السياق.

(٣) لم أجده بهذا اللفظ، وووجدت في "مصنف ابن أبي شيبة" (٣٨٠ / ٢) عنه أنه قال: لا تصل تجاه حُشْ، ولا حَمَامٌ، ولا مقبرة. وإنستاده ضعيف؛ لأنَّ في إسناده: ليث بن أبي سليم، وهو ضعيف، يرويه عن الحكم، عن علي رضي الله عنه، والحكم لم يدرك عليه رضي الله عنه.

(٤) في [ب]: (تحريم القبر وبنائه)، والمثبت أقرب.

حيطان تحجز بينه وبين القبور، أو كان مكسوًّا.

قال في رواية الأثرم: إذا كان المسجد بين القبور؛ لا يصلُّ في الفريضة، وإن كان بينها وبين المسجد حاجز، فَرُّخَصَ أن يصلُّ فيه على الجنائز، ولا يصلُّ فيه على غير الجنائز، وذكر حديث أبي مرثد عن النبي ﷺ: «لا تصلوا على القبور». <sup>(١)</sup>  
وقال، إسناده جيد. انتهى <sup>(٢)</sup> [١]

ولو تبعنا كلام العلماء في ذلك؛ لاحتمل عدة أوراق، فتبين بهذا أن العلماء رحمهم الله تعالى بینوا أنَّ علة النهي ما يؤدي إليه ذلك: من الغلو فيها، وعبادتها من دون الله، كما هو الواقع، والله المستعان.

وقد حدث بعد الأئمة ومن يعتد بقولهم أناسٌ كثُرَ في أبواب العلم بالله اضطراهم وغلُظَ عن معرفة ما بعث الله به رسوله من الهدى والعلم، حجابهم، فقيدوا نصوص الكتاب [والسنة] <sup>(٤)</sup> بقيود أو هنْتَ الانقياد، وغيروا بها ما قصده الرسول ﷺ بالنهي وأراد، فقال بعضهم: النهي عن البناء على القبور يختص بالمقبرة المسبيلة، والنهي عن الصلاة فيها لتنجسها بصديق الأموات، وهذا كله باطل لوجوه:

منها: أنه من القول على الله بلا علم، وهو حرام بنص الكتاب.

ومنها: أنَّ ما قالوه لا يقتضي لعن فاعله، والتغليظ، وما المانع له من أن يقول: (من صلَّى في بقعة نجسة فعلية لعنة الله)، ويلزم على ما قاله هؤلاء أن النبي ﷺ لم يبين العلة،

(١) أخرجه مسلم برقم (٩٧٢)، من حديث أبي مرثد رضي الله عنه.

(٢) لم أجده هذا النص بتمامه، ولكن هناك قطعة منه في «الاقتضاء» (٦٧٢/٢)، وقطعة منه في «الاختيارات» (ص ٤٤).

(٣) إلى هنا ينتهي السقط من [أ].

(٤) ساقط من [ب].

وأحال الأمة في بيانها على من يجيء بعده عليه السلام، وبعد القرون المفضلة والأئمة، وهذا باطل قطعاً، وشرعًا، لما يلزم عليه من أن الرسول صلوات الله عليه عجز عن البيان، أو قصر في البلاغ، وهذا من أبطل الباطل؛ فإنَّ النبِيَّ صلوات الله عليه بلغ البلاغ المبين، وقدرته في البيان فوق قدرة كل أحد، فإذا بطل اللازم بطل الملزم.

ويقال أيضًا، هذا اللعن والتغليظ الشديد إنما هو فيمن اتَّخذ قبور الأنبياء مساجد، وجاء في بعض النصوص ما يعم الأنبياء وغيرهم، فلو كانت هذه [هي]<sup>(١)</sup> العلة؛ لكانَت متفقية في قبور الأنبياء؛ لكون أجسادهم طرية لا يكون لها صدید يمنع من الصلاة عند قبورهم، فإذا كان النهي عن اتخاذ المساجد عند القبور يتناول قبور الأنبياء بالنص؛ علِمَ أن العلة ما ذكره هؤلاء العلماء الذين [قد]<sup>(٢)</sup> نقلت أقوالهم، والحمد لله على ظهور الحجة، وبيان المحججة، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لننهضي لو لا أن هدانا الله.

#### فيه مسائل:

الأولى: ما ذكر الرسُولُ فيمن بَنَى مسجداً يعبد الله فيه عند قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

الثانية: النهي عن التماشيل، وغلظ الأمر في ذلك.

الثالثة: العبرة في مبالغته عليه السلام في ذلك، كيف بين لهم هذا أولاً، ثم قبل موته بخمس قال ما قال، ثم لما كان في السياق لم يكتف بما تقدم.

الرابعة: نَهُيُّ عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

الخامسة: أنه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

السادسة: لعنه إياهم على ذلك.

السابعة: أن مراده تحذيره إيانا عن قبره.

الثامنة: العلة في عدم إبراز قبره.

التاسعة: في معنى اتخاذها مسجداً.

العاشرة: أنه قَرَنَ بين من اتَّخذها مسجداً، وبين من تقوم عليه الساعة، فذكر الذريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمتها.

الحادية عشرة: ذكره في خطبه قبل موته بخمس: الرد على الطائفتين اللتين هما أشر أهل البدع، بل أخر جهم بعض أهل العلم من الشتتين والسبعين فرقـة، وهم: الرافضة، والجهامية، وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.

الثانية عشرة: ما بُلِيَ به عَنِ اللَّهِ مِنْ شَدَّةِ النَّزَعِ.

الثالثة عشرة: ما أُكْرِمَ به مِنَ الْخُلَّةِ.

الرابعة عشرة: التصريح بأنها أعلى من المحبة.

الخامسة عشرة: التصريح بأنَّ الصديق أفضل الصحابة.

السادسة عشرة: الإشارة إلى خلافته.

---

## ٢٠- بَابٌ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصِيرُهَا أَوْثَانًا تُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابٌ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصِيرُهَا أَوْثَانًا تُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ.

روى مالك في «الموطأ»، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعْبُدُ». اشتدَّ غَضْبُ اللَّهِ عَلَى قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ».

ش/ هذا الحديث رواه مالك مُرْسَلاً عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، أَنَّ رسولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال...، الحديث.

ورواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» عن ابن عجلان، عن زيد بن أسلم به، ولم يذكر عطاء، ورواه البزار عن زيد، عن عطاء، عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً.<sup>(١)</sup>

وله شاهد عند الإمام أحمد بسنده عن سهيل بن صالح عن أبيه عن أبي هريرة رفعه: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا [يُعْبُدُ]<sup>(٢)</sup>، لعْنَ اللَّهِ قَوْمًا اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ».<sup>(٣)</sup>

(١) حسن لغيرة. رواية زيد بن أسلم المرسلة عند ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٤٥/٣)، وقد بينت رواية مالك في «الموطأ» (١٧٢/١) أَنَّ زيد بن أسلم رواه عن عطاء بن يسار عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فيكون من مراسيل عطاء، وأما وصله بزيادة ذكر أبي سعيد الخدري كما عند البزار (٤٤٠) من «كشف الأستار» غير محفوظة، فيها عمر بن محمد بن صهبان، وهو ضعيف، وهو الذي وصله، وخالف رواية الثقات الذين رواه مرسلاً، فال الصحيح إرساله، لكن للحديث شاهد يقوى به من حديث أبي هريرة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سيدكره الشارح.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) حسن. أخرجه أبو عبد الله (٢٤٦/٢)، وأخرجه أيضًا الحميدي (١٠٢٥)، وابن سعد (٢٤٢-٢٤١/٢) من طريق: سفيان بن عيينة، عن سهيل به، وهذا إسناد حسن، وحزة بن المغيرة =

**قوله:** روى مالك في «الموطئ».

هو الإمام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الأصبهني، أبو عبدالله المدنى، إمام دار الهجرة، وأحد الأئمة الأربع، وأحد المتقنين للحديث، حتى قال البخارى: أصح الأسانيد: مالك عن نافع عن ابن عمر.

مات سنة تسع وسبعين ومائة، وكان مولده [سنة]<sup>(١)</sup> ثلاث وتسعين، وقيل: أربع وتسعين، وقال الواقدي: بلغ تسعين سنة.

**قوله:** «اللهم، لا تجعل قبري وَثَنَا يُعبد».

قد استجاب الله دعاءه كما قال ابن القيم رحمه الله:

فأجبَ رَبُّ الْعَالَمِينَ دُعَاءَهُ      وَاحاطَهُ بِثَلَاثَةِ الْجَدَارَانِ  
حتَّى غَدَتْ أَرْجَاؤِهِ بِدُعَائِهِ      فِي عَزَّةِ وَحْمَاهَةِ وَصَيَانِ<sup>(٢)</sup>  
وَدَلُّ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّ قَبْرَ [النَّبِيِّ]<sup>(٣)</sup> لَوْ عُبِدَ؛ لَكَانَ وَثَنًا، لَكِنْ حَمَاهُ اللَّهُ تَعَالَى بِمَا<sup>(٤)</sup>  
حَالَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسِ، فَلَا يَوْصِلُ إِلَيْهِ.

وَدَلُّ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّ الْوَثْنَ هُوَ مَا يَيَاشِرُهُ الْعَابِدُ مِنْ الْقُبُورِ وَالْتَّوَابِيَّاتِ الَّتِي عَلَيْهَا،  
وَقَدْ عَظَمَتِ الْفَتَنَةُ بِالْقُبُورِ بِتَعْظِيمِهَا وَعِبَادَتِهَا، كَمَا قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُسْعُودَ رضي الله عنه: كَيْفَ أَنْتُمْ  
إِذَا لَبِسْتُمْ فَتْنَةً يَهْرُمُ فِيهَا الْكَبِيرُ، وَيَنْشَأُ فِيهَا الصَّغِيرُ، تَجْرِي عَلَى النَّاسِ، يَتَخَذُونَهَا سَنَةً،  
إِذَا غَيَّرْتُمْ قَيْلَ: غَيْرَتِ السَّنَةَ. انتهى<sup>(٤)</sup>

= قال فيه ابن معين: لا بأس به.

(١) ساقط من [ب].

(٢) انظر: «الكافية الشافية» (ص ٢٤٨) دار ابن الجوزي.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) صحيح. رواه الدارمي (١/٥٨) فقال: أخبرنا يعلى، ثنا الأعمش، عن شقيق، قال: قال عبد الله...، فذكره، وبقية الأثر: «قيل: يا أبا عبد الرحمن، متى ذلك؟ قال: إذا كثرت قراؤكم، وقللت فقهاؤكم، =

ولخوف الفتنة نهى عمر وبيته [عن] <sup>(١)</sup> تسع آثار النبي ﷺ.

**قال ابن وضاح:** سمعت عيسى بن يونس يقول: أمر عمر بن الخطاب وبيته بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي ﷺ، فقطعها؛ لأن الناس كانوا يذهبون، فيصلون تحتها، فخاف عليهم الفتنة. <sup>(٢)</sup>

**وقال المعروف بن سويد:** صليت مع عمر بن الخطاب بطريق مكة صلاة الصبح، ثم رأى الناس يذهبون مذاهب، فقال: أين يذهب هؤلاء؟ فقيل: يا أمير المؤمنين، مسجد صلى فيه النبي ﷺ، [فهم] <sup>(٣)</sup> يصلون فيه. فقال: إنما هلك من كان قبلكم بمثل هذا، كانوا يتبعون آثار أنبيائهم، ويتخذونها كنائس وبيعاً، فمن أدركته الصلاة في هذه المساجد، فليصل، ومن لا؟ فليمض ولا يعتمدها. <sup>(٤)</sup>

= وكثرت أمراؤكم، وقل أمناؤكم، والتمست الدنيا بعمل الآخرة». وروي مرفوعاً، ولا يصح، ولكن له حكم الرفع؛ لأن هذه الأمور التي ستحصل أمور غيبة، ويحتمل أن ابن مسعود قالها تفطئنا منه؛ لأنه عند فقدان هذه الأمور وذهابها تنشأ الفتنة.

(١) ساقط من [ب].

(٢) أخرجه ابن وضاح في «البدع والنهي عنها» رقم (٤٢)، وفيه قال عيسى بن يونس: وهو عندها من حديث ابن عون، عن نافع، فذكر ذلك عن عمر. وأخرجه ابن سعد (٢/١٠٠)، وابن أبي شيبة (٢/٣٧٥) بسند صحيح إلى نافع، لكن نافعاً لم يدرك عمر وبيته. وقد ثبت عن ابن عمر وبيته في «البخاري» أنه قال: لما كان العام المقبل من بيعة الرضوان لم يجتمع ملائكة آثار على الشجرة. يعني: أنهم اختلعوا فيها، وصاروا لا يعرفون أي شجرة هي. قال ابن عمر: رحمة من الله. وفي «الصحابيين» عن المسيب بن حزن وبيته أنه قال: نسينا مكانها من العام المقبل. فهذا هو الظاهر، أن الصحابة وبيتهم لم يعرفوا مكانها؛ فيدل هذا على ضعف أثر عمر، وقد ضعفه الألباني وبيته في «تحذير الساجد» (ص ٩٣). ولو فرض صحة أثر عمر وبيته؛ فإنه يُحمل على أن أناساً زين لهم الشيطان بتحديد شجرة فطنوها هي، فجعلوا يتبعدون الله عندها، فأمر بقطعها.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) صحيح. أخرجه ابن أبي شيبة (٢/٣٧٦)، وابن وضاح (٤٢)، وابن منصور كما في «الصارم المنكى» (ص ١٨٦)، عن أبي معاوية، عن الأعمش، عن معروف بن سويد به، وهذا إسناد صحيح =

وفي "مغازي ابن إسحاق" من زيادات يونس بن بكي، عن أبي خلدة خالد بن دينار، حدثنا أبو العالية، قال: لما فتحنا تُسْتَرَ وجدنا في بيت مال الهرمزان سريراً عليه رجل ميت عند رأسه مصحف، فأخذنا المصحف، فحملناه إلى عمر، فدعاه كعباً فنسخه بالعربية، فأنا أول رجل قرأه من العرب، قرأته مثل ما أقرأ القرآن، فقلت لأبي العالية: ما كان فيه؟ قال: سيرتكم، وأموركم، ولحون كلامكم، وما هو كائن بعد. قلت: فما صنعتم بالرجل؟ قال: حفرنا له بالنهار ثلاثة عشر قبراً متفرقة، فلما كان بالليل دفناه، وسوينا القبور كلها؛ لنعميه عن الناس لا ينشونه. قلت: وما يرجون منه؟ قال: كانت السماء إذا حبسَتْ عنهم بربوا بسريره، فيمطرون. فقلت: من كتم تظنون الرجل؟ قال: رجل يقال له دانيال. فقلت: منذ كم وجدتموه مات؟ قال: منذ ثلاثة سنين. قلت: ما كان تغيير منه شيء؟ قال: لا، إلا شعرات من قفاه، إنَّ لحوم الأنبياء لا تبلُّها الأرض.<sup>(١)</sup>

---

رجاله رجال الشيوخين. والمقصود النهي عن تتبع الآثار، واتخاذ تلك الأماكن مساجد؛ لأنَّه يؤدي إلى تعظيم البقاع، وأما إذا كان هناك شيء من النبي ﷺ كشعره، أو ملابسه، فهذا قد ورد عن الصحابة التبرك بها، وأما المقصود بالآثار هنا تتبع الآثار، والأماكن التي صلَّى فيها النبي ﷺ، فيصلِي فيها. وأما ما كان يفعله ابن عمر رضي الله عنهما من تتبع الآثار التي صلَّى فيها النبي ﷺ، فهذا اجتهاد منه، وهو خلاف الصواب.

وشيخ الإسلام رحمه الله له بحث في "الاقتضاء" (٢/٧٩٤ - ٢/٧٤٥) يرجح ما ذكره عمر بن الخطاب رضي الله عنهما أنَّه فعل ابن عمر من تتبع الآثار غير صحيح، لأنَّ هذه البقاع ليست مقصودة من النبي ﷺ وإنما هي عارضة، بعكس ما كان يتقصد النبي ﷺ من البقاع لبركتها كمسجد قباء، فهذه يجوز قصدها بدون سفر إليها، وأما الأماكن العارضة فلا يجوز قصدها.

(١) قصة ضعيفة منكرة. أخرجها ابن إسحاق كما في "إغاثة اللهفان" (١/٣١٨)، وـ"الاقتضاء الصراط المستقيم" (٢/٦٧٩)، وفيها عننت ابن إسحاق؛ فإنه مدلس، ولم يصرح بالتحديث.

وجاءت له طرق أخرى ذكرها الطبرى في "تاريخه" (٢/٥٠٤)، من طريق بعض الكذابين، وهو: سيف بن عمر الضبي التميمي، والراوى عنه هو شعيب بن إبراهيم الكوفى، ترجمته في "الميزان" مجهول غير معروف؛ فلا يعتمد عليها، مع اختلاف في سياق القصة.

ولها طرق أخرى عند أبي عبيد في "الأموال" (٨٧٦)، مع اختلاف في سياق القصة، وهي من =

قال ابن القيم رحمه الله: ففي هذه القصة ما فعله المهاجرون والأنصار حيث من تعمية قبره؛ لئلا يفتن به، ولم يبرزوه للدعاء عنده والتبرك به، ولو ظفر به المتأخرن لجالدوا عليه بالسيوف، ولعبدوه من دون الله.<sup>(١)</sup>

قال شيخ الإسلام: وهو إنكار منهم لذلك، فمن قصد بقعةً يرجو الخير بقصدها، ولم يستحب الشارع قصدها؛ فهو من المنكرات، وبعضه أشد من بعض، سواء قصدها ليصللي عندها، [أو ليدعوه عندها]<sup>(٢)</sup>، أو ليقرأ عندها، أو ليذكر الله عندها، أو لينسك عندها، بحيث يخص تلك البقعة بنوع من العبادة التي لم يشرع تخصيصها به، لأن نوعاً ولا عيناً؛ إلا أن ذلك قد يجوز بحكم الاتفاق، لا لقصد الدعاء فيها، كمن يزورها، ويسلم عليها، ويسأل الله العافية له وللموتى، كما جاءت به السنة، وأما تحري الدعاء عندها بحيث يستشعر أن الدعاء هناك أجوب منه في غيره، فهذا هو المنهي عنه. انتهى ملخصاً قوله: «اشتد غضب الله على قوم اخذلوا قبور أنبيائهم».

فضيه: تحريم البناء على القبور، وتحريم الصلاة عندها، وأن ذلك من الكبائر، وفي «القرى» [للطبرى]<sup>(٤)</sup> من أصحاب مالك عن مالك أنه كره أن يقول: زرت قبر النبي عليه السلام، وعلل ذلك بقوله عليه السلام: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد» الحديث.<sup>(٥)</sup>

مراجع قتادة، وعليه فالقصة ضعيفة.

ولا يكفي اشتهرها، وأيضاً توجد فيها أشياء غير صحيحة، مما يدرّبهم -مثلاً- أن له ثلاثة سنة؟!، وكذلك إبراز سريره ليطربوا، وأيضاً قوله (ثلاثمائة سنة) هذا يعني أنه بين نبينا وعيسي عليهما الصلاة والسلام، ومعلوم أنه ليس هناك نبي بينهما!! فهي قصة ضعيفة منكرة.

(١) انتهى من «إغاثة اللھفان» (٣١٩ / ١).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) من «الاقتضاء» (٢ / ٦٤٤، ٦٨١).

(٤) في المخطوطتين: (الطبراني)، والمثبت هو الصواب.

(٥) انظر: «القرى لقادم القرى» (٦٢٩)، والطبرى هو: الإمام أبو العباس أحمد بن عبد الله بن محمد الملقب بـ(محب الدين)، و يكنى أيضاً بأبي جعفر، توفي سنة (٦٩٤) كما في «الشذرات» =

كره إضافة هذا اللفظ إلى القبر؛ لئلا يقع التشبيه بفعل أولئك؛ سداً للذرية.

**قال** شيخ الإسلام رحمه الله: ومالك قد أدرك التابعين، وهم أعلم الناس بهذه المسألة؛

فدل ذلك على أنه لم يكن معروفاً عندهم لفاظ زيارة قبر النبي صلوات الله عليه.

**إلا أن قال**، وقد ذكروا في أسباب كراحته؛ لأن يقول: زرت قبر النبي صلوات الله عليه؛ [أنّ]<sup>(١)</sup>

هذا اللفظ قد صار كثيراً من الناس يريد [به]<sup>(٢)</sup> الزيارة البدعية، وهو قصد الميت لسؤاله، ودعائه، والرغبة إليه فيقضاء الحاجات، ونحو ذلك مما يفعله كثير من الناس، فهم يعنون بلفظ الزيارة مثل هذا، وهذا ليس بمشروع باتفاق الأئمة، فكره مالك أن يتكلم بلفظ مجمل يدل على معنى فاسد بخلاف الصلاة عليه والسلام؛ فإن ذلك مما أمر الله به، وأما لفظ الزيارة في عموم القبور فلا يفهم منها مثل هذا المعنى ألا ترى إلى قوله: «فزوروا القبور؛ فإنها تذكركم الآخرة»<sup>(٣)</sup> مع زيارته صلوات الله عليه لقبر أمه؛ فإنّ هذا يتناول قبور الكفار، فلا يُفهم من ذلك زيارة الميت لدعائه، وسؤاله، والاستغاثة به، ونحو ذلك مما يفعله أهل الشرك والبدع، بخلاف ما إذا كان المزور مُعَظِّماً في الدين كالأنبياء والصالحين؛ فإنه كثيراً ما يعني بزيارة قبورهم هذه الزيارة البدعية الشركية؛ فلهذا كره مالك ذلك في مثل هذا، وإن لم يكره ذلك في موضع آخر ليس فيه هذه المفسدة. انتهى<sup>(٤)</sup>

= (٧٤٣/٧)، وقيل: سنة (٦٧٤) كما في «تذكرة الحفاظ» (٤/٤)، وانظر مقدمة محقق كتاب «غاية الأحكام».

(١) في المخطوطتين (لأنّ)، والمثبت أقرب.

(٢) زيادة يقتضيها السياق.

(٣) أخرجه الترمذى (١٠٥٤)، عن بريدة رضي الله عنها بإسناد صحيح على شرط مسلم، وأصله عند مسلم برقم (٩٧٧)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بلفظ: «تذكرة الموت».

(٤) من «مجموع الفتاوى» (٢٤/٣٥٨).

وفيه: أن النبي ﷺ لم يستعد إلا مما يخاف وقوعه ذكره المصنف الشعاعي.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: ولابن حجر يسنده، عن سفيان، عن منصور، عن مجاهد: «أَفَرَأَيْتُمُ الْلَّاتَ وَالْعَزَّى» [النجم: ١٩]، قال: كَانَ يَلْتُ لَهُمُ السَّوِيقَ، فَمَاتَ، فَعَكَفُوا عَلَى قَبْرِهِ. وَكَذَّا قَالَ أَبُو الْجَوْزَاءِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ: كَانَ يَلْتُ السَّوِيقَ لِلْحَاجِ.<sup>(٢)</sup>

ش / قوله: ولابن حجر.

هو الإمام الحافظ محمد بن جرير بن يزيد الطبراني صاحب «التفسير»، و«التاريخ»، وغيرهما.

قال ابن خزيمة: لا أعلم على وجه الأرض أعلم من محمد بن جرير. وكان من المجتهدين لا يقلد أحداً، وله أصحاب يتفقهون على مذهبه، يأخذون بأقواله، ولد سنة أربع وعشرين ومائتين، ومات ليومين بقياً من شوال سنة عشر وثلاثمائة.

**قوله:** عن سفيان.

الظاهر أنه سفيان بن سعيد بن مسروق، أبو عبد الله الكوفي، ثقة، حافظ، فقيه، إمام، عابد، كان مجتهداً وله أتباع يتفقهون على مذهبه، مات سنة إحدى وستين ومائة، وله أربع وستون سنة.

**قوله:** عن منصور.

(١) انظر المسألة رقم (٣) من «كتاب التوحيد».

(٢) أثر مجاهد أخرجه ابن حجر في تفسير [آية: ١٩] عن ابن بشار، ثنا عبد الرحمن - هو ابن مهدي - عن سفيان به. وهذا إسناد صحيح رجاله رجال الشيفيين. وقد أخرج الأثر أيضاً ابن المنذر، وعبد بن حميد كما في «الدر المثبور» [آية: ١٩] من سورة النجم. وأما أثر ابن عباس فهو في «صحیح البخاری» برقم (٤٨٥٩)، وأخرجه أيضاً ابن حجر في الآية السابقة، وكذلك عزاه السيوطي في «الدر المثبور» إلى عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردوخ.

هو ابن المعتمر بن عبد الله السلمي ثقة ثبت فقيه مات سنة اثنين وثلاثين ومائة.

**قوله:** عن مجاهد.

هو ابن جبر - بالجيم والموحدة - أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي، ثقة، إمام في التفسير، أخذه عن ابن عباس وغيره، مات سنة أربع ومائة، قاله يحيى القطان.

**وقال** ابن حبان: مات سنة اثنين أو ثلاث ومائة، وهو ساجد، ولد سنة إحدى وعشرين في خلافة عمر رضي الله عنه.

**قوله:** كان يُلْتُ السويق لهم، فمات فعكفوا على قبره.

في رواية: فيطعم من يمر من الناس، فلما مات عبدوه، وقالوا: هو اللات. رواه سعيد

(١)  
ابن منصور.

**ومناسبته للترجمة:** أنهم غلوا فيه؛ لصلاحه، حتى عبدوه، وصار قبره وثناً من  
أوثان المشركين.

**قوله:** وكذا قال أبو الجوزاء.

هو أوس بن عبد الله الرَّبَّاعي - بفتح الراء والباء - مات سنة ثلاثة وثمانين.

**قال البخاري:** حدثنا مسلم هو ابن إبراهيم، حدثنا أبو [الأشهب]<sup>(٢)</sup>، حدثنا أبو الجوزاء عن ابن عباس، قال: كان اللات [رجلاً]<sup>(٣)</sup> يلت السويق سويق الحجاج.<sup>(٤)</sup>

**قال ابن خزيمة:** وكذا العزي، وكانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة بين مكة

(١) آخر جه سعيد بن منصور، والفاكهبي كما في «الدر المنشور» [آية: ١٩] من سورة النجم.

(٢) في المخطوطتين: (الأشعث)، والمثبت من «صحيف البخاري».

(٣) إضافة من «صحيف البخاري».

(٤) آخر جه البخاري برقم (٤٨٥٩).

والطائف، كانت قريش يعظمونها، كما قال أبو سفيان يوم أُحد: (لنا العزى ولا عزى لكم).<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه زَائِرَاتِ الْقُبُورِ، وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجُ». رواه أهل السنن.<sup>(٢)</sup>

ش/ قلت: وفي الباب حديث أبي هريرة، وحديث حسان بن ثابت.

فاما حديث أبي هريرة فرواه أحمد، والترمذى، وصححه<sup>(٣)</sup> ، وحديث حسان آخر جهه ابن ماجه من روایة عبد الرحمن [بن حسان]<sup>(٤)</sup> بن ثابت عن أبيه قال: «لعن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه زوارات القبور».<sup>(٥)</sup>

وحيث أن ابن عباس هذا في إسناده: أبو صالح مولى أم هانىء، وقد ضعفه بعضهم، ووثقة بعضهم.

(١) هو في «البخاري» (٤٠٤٣) عن البراء بن عازب رضي الله عنهما.

(٢) حسن بشواهده. أخرجه أبو داود (٣٢٣٦)، والترمذى (٣٢٠)، والنمسائى (٤/٩٤-٩٥)، وابن ماجه (١٥٧٥)، والحديث فيه: أبو صالح مولى أم هانىء، كما ذكر الشارح، وأكثر الحفاظ ضعفوه، بل منهم من شدد الضعف فيه، لكن الراجح أنه ضعيف يصلح في الشواهد، وقال ابن حبان: إنه لم يسمع من ابن عباس كما في «المجرورين»، والحديث له شواهد سيأتي ذكرها.

(٣) أخرجه الترمذى (١٠٥٦)، وابن ماجه (١٥٧٦)، وأحمد (٨٤٤٩) بلفظ: «زوارات»، وابن حبان (٣١٧٨) بلفظ: «زائرات»، وفي سنته: عمر بن أبي سلمة، وهو ضعيف.

(٤) ساقط من المخطوطتين، وإنمايتها أقرب.

(٥) أخرجه ابن ماجه (١٥٧٤)، وأحمد (٤٤٢/٣) بلفظ: «زوارات»، وفي سنته: عبد الرحمن بن حسان، مجهول الحال، وعبد الرحمن بن بهمان، مجهول؛ فال الحديث إذاً حسن بشواهده، وهو حسن بكل لفظين «زوارات» التي جاءت في الحديث ابن عباس، وطريق من طرق الحديث أبي هريرة، وكذلك لفظ «زوارات» التي جاءت في الحديث حسان، وطريق من طرق الحديث أبي هريرة؛ فاللقطان ثابتان. وزيادة: «ومُتَخَذِّلِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجُ» ليس لها شواهد؛ فإنما جاءت في الحديث ابن عباس فقط؛ فهي زيادة ضعيفة.

قال علي بن المديني عن يحيى القطان: لم أر أحداً من أصحابنا ترك أبا صالح مولى أم هاني، وما سمعت أحداً من الناس يقول فيه شيئاً، ولم يتركه شعبة، ولا زائدة، ولا عبد الله بن عثمان.

وقال ابن معين: ليس به بأس. ولهذا أخرجه ابن السكن في «صحاحه» انتهى من «الذهب الإبريز»<sup>(١)</sup> عن الحافظ المزي.

قال شيخ الإسلام الله تعالى: وقد جاء عن النبي صلوات الله عليه من طريقين: فعن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسول الله صلوات الله عليه لعن زوارات القبور.

وذكر حديث ابن عباس.

ثُمَّ قال: ورجال هذا ليس رجال هذا، فلم يأخذه أحدهما عن الآخر، وليس في الإسنادين من يتهم بالكذب، ومثل هذا حجة بلا ريب، وهذا من أجود الحَسَن الذي شرطه الترمذى؛ فإنه جعل الحَسَن ما تعددت طرقه ولم يكن فيه مُتَّهَم، ولم يكن شاذًا، أي: مُخالِفًا لما ثبت بنقل الثقات، وهذا الحديث تعددت طرقه، وليس فيها متهم، ولا خالقه أحدٌ من الثقات، هذا لو كان عن صاحب واحد، فكيف إذا كان هذا رواه عن صاحب وذاك عن آخر؟ فهذا كله يبين أن الحديث في الأصل معروف، والذين رَحَصُوا في الزيارة اعتمدوا على ما رُوي عن عائشة رضي الله عنها أنها زارت قبر أخيها عبد الرحمن، وقالت: لو شهدتك ما زرتكم.<sup>(٢)</sup> وهذا يدل على أن الزيارة ليست مستحبة للنساء كما تستحب

(١) اسم الكتاب «الذهب الإبريز» شرح المعجم الوجيز من أحاديث الرسول العزيز، ومؤلفه هو أبو المحاسن محمد بن خليل بن إبراهيم الطراويسى (طرابلس الشام)، فقيه، حنفى، زاهد، ولد سنة (١٢٢٢)، وتوفي سنة (١٣٠٥). «هدایة العارفین» (٢/٣٨٧).

(٢) أخرجه الترمذى (١٠٥٥)، وأبن أبي شيبة (٣٤٤/٣)، من طريق: ابن جريج، عن ابن أبي مليكة، عن عائشة رضي الله عنها، به. وهذا إسناد ضعيف بسبب عنعنة ابن جريج، وقد أخرجه عبد الرزاق (٥١٧/٣)، عن ابن جريج قال: سمعت ابن أبي مليكة. فصرح بالسماع ولكنه لم يذكر قولها: «لو =

للرجال؛ إذ لو كان كذلك؛ لاستحببت زيارته، سواء شهدته أم لا.<sup>(١)</sup>

قلت: فعل هذا لا حجة فيه لمن قال بالرخصة، وهذا السياق لحديث عائشة رواه الترمذى من روایة عبد الله بن أبي مليكة عنها، وهو يخالف سياق الأثرم له عن عبد الله ابن أبي مليكة أيضاً: أنّ عائشة رضي الله عنها أقبلت ذات يوم من المقابر، فقلت لها: يا أم المؤمنين، أليس نهى رسول الله ﷺ عن زيارة القبور؟ فقالت: نعم، نهى عن زيارة القبور، ثم أمر بزيارتها.<sup>(٢)</sup>

فأجاب شيخ الإسلام عن هذا، فقال: ولا حجة في حديث عائشة؛ فإن المحتاج عليها احتاج بالنهى العام، فدفعت ذلك بأن النهى منسوخ، ولم يذكر لها المحتاج النهى الخاص بالنساء الذي فيه لعنهن على الزيارة، يبين ذلك قوله: «ثم أمر بزيارتها»؛ فهذا يبين أنه أمر بها أمراً يقتضي الاستحباب، والاستحباب إنما هو ثابت للرجال خاصة، ولو كانت تعتقد أن النساء مأمورة بزيارة القبور؛ لكان تفعل ذلك كما يفعله الرجال، ولم تقل لأنبيتها: (لما زرتك)، واللعن صريح في التحرير، والخطاب بالإذن في قوله: «فزو روها» لم يتناول النساء؛ فلا يدخلن في الحكم الناسخ، العام إذا عُرف أنه بعد الخاص؛ لم يكن ناسخاً له عند جمهور العلماء، وهو مذهب الشافعى، وأحمد في أشهر الروايتين عنه، وهو المعروف عند أصحابه، فكيف إذا لم يعلم أن هذا العام بعد الخاص؟<sup>(٣)</sup> إذ قد يكون قوله: «العن الله

= شهديتك ما زرتك»، والمحفوظ عن عائشة رضي الله عنها أنها احتجت على الزيارة بتخصيص النبي ﷺ كما سيأتي.

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (٢٤/٢٥١).

(٢) صحيح. رواه الحاكم (١/١)، والبيهقي (٤/٧٨)، عن أبي بكر أحمد بن إسحاق، أبا أبو المثنى معاذ بن المثنى، ثنا محمد بن منهال الفزير، ثنا يزيد بن زريع، ثنا سطام بن مسلم، عن أبي التياج يزيد بن حميد، عن عبدالله بن أبي مليكة به. وهذا إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات معروفون، وهذا مما يدل على ضعف الرواية السابقة: (لو شهديتك ما زرتك).

(٣) بل الصحيح أنه قد علم؛ لأنّ النبي ﷺ قد رخص بعد النهي عنها، والنهي عنها كان للرجال =

زوارات القبور» بعد إذنه للرجال في الزيارة، يدلّ على ذلك أنه قرنه بالمتخذين عليها المساجد، والسرج<sup>(١)</sup>، ومعلوم أن اتخاذ المساجد والسرج المنهي عنها محكم كما دلت عليه الأحاديث الصحيحة، وكذلك الآخر.

والصحيح أن النساء لم يدخلن في الإذن في زيارة القبور لعدة أوجه:

أحدها: أن قوله ﷺ: «فزوروها» صيغة تذكير،<sup>(٢)</sup> وإنما يتناول النساء أيضًا على سبيل التغليب، لكن هذا فيه قولان: قيل: إنه يحتاج إلى دليل منفصل، وحيثئذ فيحتاج تناول ذلك النساء إلى دليل منفصل. وقيل: إنه يحمل على ذلك عند الإطلاق. وعلى هذا فيكون دخول النساء بطريق العموم الضعيف، والعام لا يعارض الأدلة الخاصة، ولا ينسخها عند جمهور العلماء، ولو كان النساء داولات في هذا الخطاب؛ لاستحب لهن زيارة القبور، وما علمنا أحدًا من الأئمة استحب لهن زيارة القبور، ولا كان النساء على عهد النبي ﷺ وخلفائه الراشدين يخرجن إلى زيارة القبور.

ومنها: أن النبي ﷺ علل الإذن للرجال بأن ذلك «يُذَكِّرُ الموتَ ويرققَ القلبَ، وتدمِّعُ العينَ» هكذا في «مسند أحمد».<sup>(٣)</sup>

= النساء، والنساء زيادة في حقهن اللعن. ثم رخص في ذلك دون تخصيص الرجال من بين النساء، فقوله: «فزوروها» عام يشمل الرجال والنساء؛ ولهذا عائشة رضي الله عنها فهمت أن الرخصة كانت حتى للنساء، فكانت تزور. وأيضًا في «صحيحة مسلم» أنها قالت للنبي ﷺ: ماذا أقول؟ -تعني في زيارة القبور - فعلمها دعاء الزيارة، فهذا يدل على مشروعيتها، فالقول بمشروعيتها هو الأصح، وهو قول الجمهور، والعام بعد الخاص إن كان فيه إشارة إلى النسخ؛ نسخ كما في هذا الحديث: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها»؛ فهذا يدل على النسخ، وأما إذا كان العام بعد الخاص بدون قرينة تدل على النسخ؛ فلا يكفي ذلك في النسخ، ولكن لابد من الجمع بين الأدلة، فالخاص يخصص العام.

(١) تقدم أنه لم تثبت هذه الزيادة.

(٢) كثير من النصوص يخاطب بها بصيغة التذكير، ويكون المراد بها العموم.

(٣) حسن بطرقه. أخرجه أحمد (٢٣٧/٣)، وكذلك الحاكم (٣٧٦/١)، من حديث أنس بن مالك =

ومعلوم أن المرأة إذا فتح لها هذا الباب أخرجها إلى الجزع، والندب، والنياحة؛ لما فيها من الضعف، وقلة الصبر، وإذا كانت زياراة النساء مَظْنَةً وسبباً للأمور المحرمة؛ فإنه لا يمكن أن يحد المقدار الذي لا يفضي إلى ذلك، ولا التمييز بين نوع ونوع، ومن أصول الشريعة: أنَّ الحكمة إذا كانت خفية، أو منتشرة؛ عُلِقَ الحكم بمظنتها، فيحرم هذا الباب؛ سَدًا للذرية، كما حرم النظر إلى الزينة الباطنة، وكما حرم الخلوة بالأجنبي، وغير ذلك، وليس في ذلك من المصلحة ما يعارض هذه المفسدة؛ فإنه ليس في ذلك إلا دعاؤها للسمت، وذلك ممكן في بيتها.

ومن العلماء من يقول: التشيع كذلك، ويحتاج بقوله عليه السلام: «ارجعن مأذورات غير مأذورات؛ فإنك تفتئنَّ الحيَّ، وتؤذينَ الميت»<sup>(١)</sup>، قوله لفاطمة: «أما إنك لو بلغت معهم الكَدَى<sup>(٢)</sup> لم تدخلِي الجنة».<sup>(٣)</sup>

وبهجهة، وفيه: يحيى بن عبد الله بن العمارث الجابر، وهو ضعيف، وفيه: عبد الوراث مولى أنس، قال فيه أبو حاتم: شيخ. ولكنهما قد توبعا، فقد تابع الأول: إبراهيم بن طهمان عند البيهقي (٤/٧٧)، وفي الإسناد إليه من لم توجد له ترجمة. وتتابع الثاني: عمرو بن عامر الأنصاري عند أحمد، والحاكم، ولكن لا يعلم له سمعان من أنس بصري، ثم وجدت له طريقاً آخر عند الحاكم (١/٣٧٦)، ورجال إسناده كلهم ثقات؛ إلا عامر بن يساف؛ فإنَّ فيه ضعفاً، والحديث بهذه الطرق حسن، والله أعلم.

(١) ضعيف. أخرجه الخطيب البغدادي في «التاريخ» (٦/٢٠١)، من حديث أنس بن مالك بصري، وفيه: أبو هدبة، وهو رجل كذاب.

﴿ وأخرجه ابن ماجه (١٥٧٨)، بدون قوله: «إنك تفتئنَّ الحيَّ، وتؤذينَ الميت» من حديث علي عليه السلام، وفي سنه: إسماعيل بن سلمان، وهو ضعيف. ودينار بن عمر الأستدي، كذبه الخليلي في «الإرشاد».

﴿ وأخرجه أيضاً أبو يعلى (٤٠٥٦) عن أنس بن مالك بصري بدون زيادة المتقدمة، وفي إسناده: العمارث بن زياد الرواية عن أنس، وهو مجھول.

(٢) «الْكَدَى» هي المقبرة، وسميت بذلك؛ لأنها جمع (كُدْيَة)، وهي الأرض الصلبة.

(٣) ضعيف منكر. أخرجه أبو داود (٣١٢٣)، والنسائي (٤/٢٧-٢٨)، وأحمد (٢/١٦٨)، والحاكم (١/٣٧٣)، من حديث عبدالله بن عمر بن العاص بصري، وفيه زيادة: «حتى يدخلها جد أبيك»، والحديث منكر، ففي سنه: ربيعة بن سيف المعاوري، ضعيف له منكريات، وهذا مما أنكر عليه =

## ٢٠- باب مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصَبِّرُهَا أَوْ تَأْنَى تُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ

ويؤيده ما ثبت في «الصححين» من أنه نهى النساء عن اتباع الجنائز،<sup>(١)</sup> ومعلوم أن قوله ﷺ: «من صلّى على جنازة؛ فله قيراط، ومن تبعها حتى تدفن؛ فله قيراطان»<sup>(٢)</sup>، هو أدل على العموم من صيغة التذكير؛ فإن لفظ من يتناول الرجال والنساء باتفاق الناس، وقد عُلم بالأحاديث الصحيحة أن هذا العموم لم يتناول النساء؛ لنهي النبي ﷺ لهن عن اتباع الجنائز، فإذا لم يدخلن في هذا العموم، فكذلك في ذلك بطريق الأولى. انتهى ملخصاً.<sup>(٣)</sup>

قلت: وعما استدل به القائلون بالنسخ أجوية أيضاً:

منها: أن ما ذكروه عن عائشة وفاطمة رضي الله عنهما معارض بما ورد عنهم في هذا الباب، فلا يثبت به نسخ.

ومنها: أن قول الصحابي وفعله ليس حجة على الحديث بلا نزاع، وأما تعليمه عائشة كيف تقول إذا زارت القبور ونحو ذلك، فلا يدل على نسخ ما دلت عليه الأحاديث الثلاثة من لعن زائرات القبور؛ لاحتمال أن يكون ذلك قبل هذا النهي الأكيد، والوعيد الشديد، والله أعلم.

**قال** محمد بن إسماعيل في كتابه «تطهير الاعتقاد»: [إِنَّ هَذِهِ الْقِبَابَ] <sup>(٤)</sup> **والمشاهد** التي صارت أعظم ذريعة إلى الشرك والإلحاد، غالب من يعمرها الملوك، والسلطانين، إما على قريب لهم، أو على من يحسنونظن فيه من فاضلٍ، أو عالمٍ، ويزوره الناس الذين

= كما في «الميزان» و«الكامل». ولفظه أيضاً منكر، فكيف لا تدخل الجنة حتى يراها جد أيها، ومعلوم أنَّ جد أيها مشرك؛ فهو بهذا منكر.

(١) آخرجه البخاري (١٢٧٨)، ومسلم (٩٣٨)، من حديث أم عطية رضي الله عنها، وفيه كراهة التشبيع للنساء، وهذا خاص بالرجال، فالرجال هم الذين يحملون، ويغسلون، ويدفنون.

(٢) آخرجه البخاري برقم (١٣٢٥)، ومسلم برقم (٩٤٥)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٢٤ / ٣٤٤-٣٥٦).

(٤) ما بين المعقوفين إضافة من «تطهير الاعتقاد».

يعرفونه زيارةً الأموات من دون توسل به، ولا هتف باسمه، بل يدعون له، ويستغفرون حتى ينفرض من يعرفه أو أكثرهم، فيأتي مَنْ بعدهم من يرى قبراً قد شُيدَ عليه البناء، وسرجت عليه الشموع، وفرش بالفراش الفاخر، فيعتقد أن ذلك لنفع أو دفع ضرّ، وتأتيه السدنة يكذبون على الميت بأنه فعل وفعل، وأنزل بفلان الضر وبفلان النفع، حتى يغرسوا في جِلْتِه كَلَ باطل، والأمر ما ثبت في الأحاديث النبوية من لعن من سَرَّجَ القبور، وكتب عليها، وبنى عليها، وأحاديث ذلك واسعة معروفة؛ فإن ذلك في نفسه مَنْهِي عنـهـ، ثم هو ذريعة إلى مفسدة عظيمة. انتهى

ومنه تعلم مطابقة الحديث للترجمة، والله أعلم.

**قوله:** والمتخذين عليها المساجد.

تقديم شرحه في الباب قبله.

**قوله:** والسُّرُج.

قال أبو محمد المقدسي: لو أُبيح اتخاذ السُّرُج عليها لم يلعن من فعله؛ [ولأن<sup>(١)</sup> فيه تضييعاً للمال في غيرفائدة، وإفراطاً في تعظيم القبور أشبه تعظيم الأصنام].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: اتخاذها مساجد، وإيقاد السرج عليها من الكبائر.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** رواه أهل السنن.

يعني أبا داود، والترمذى، وابن ماجه فقط، ولم يروه النسائي.<sup>(٣)</sup>

(١) في المخطوطتين: (لأن)، والمثبت من «المغني».

(٢) انظر: «المغني» (٣/٤٤٠-٤٤١).

(٣) انظر: «إغاثة اللهفان» (١/٣٠٨).

(٤) بل قد أخرجه أيضًا النسائي كما تقدم في التخريج.

**فيه مسائل :**

الأولى: تفسير الأوثان.

الثانية: تفسير العبادة.

الثالثة: أنه بِسْمِ اللَّهِ لم يستعد إلا مما يخاف وقوعه.

الرابعة: قوله بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد.

الخامسة: ذكر شدة الغضب من الله.

السادسة: وهي من أهمها: صفة معرفة عبادة اللات التي هي من أكبر الأوثان.

السابعة: معرفة أنه قبر رجل صالح.

الثامنة: أنه اسم صاحب القبر، وذكر معنى التسمية.

النinth: لعنه زوارات القبور.

العاشرة: لعنه من أسرجها.

## ٢١- بَابِ مَا جَاءَ فِي حِمَایَةِ الْمُصْطَفَىِ جَنَابَ التَّوْحِيدِ

### وَسَدِهِ كُلُّ طَرِيقٍ يُوصِلُ إِلَى الشَّرِكِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابِ مَا جَاءَ فِي حِمَایَةِ الْمُصْطَفَىِ وَهُوَ اللَّهُ جَنَابَ التَّوْحِيدِ وَسَدِهِ كُلُّ طَرِيقٍ يُوصِلُ إِلَى الشَّرِكِ.

ش/ الجناب: هو الجانب، والمراد حمايته عما يقرب منه، أو يخالطه من الشرك وأسبابه.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وَقُولُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ \* إِنَّ تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسِبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾ [التوبه: ١٢٨-١٢٩].

ش/ قال ابن كثير وَهُوَ اللَّهُ: يقول تعالى ممتناً على المؤمنين بما أرسل إليهم رسولاً من أنفسهم، أي: من جنسهم، وعلى لغتهم كما قال إبراهيم وَهُوَ اللَّهُ: ﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ﴾ [البقرة: ١٢٩]، وقال تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ﴾، أي: منكم، كما قال جعفر بن أبي طالب للنجاشي، والمغيرة بن شعبة لرسول كسرى: إِنَّ اللَّهَ بَعَثَ فِينَا رَسُولًا مِنَّا نَعْرِفُ نَسْبَهِ، وصَفْتَهِ، وَمَدْخَلَهِ، وَمَخْرَجَهِ، وَصَدْقَهِ، وَأَمَانَتَهِ...، وَذَكْرُ الْحَدِيثِ.<sup>(١)</sup>

**وقال سفيان بن عيينة، عن جعفر بن محمد، عن أبيه في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ**

(١) الشارح وَهُوَ اللَّهُ ذكره بالمعنى.

﴿وَقُولُ جَعْفَرٍ أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (١٧٤٠) مِنْ حَدِيثِ أَمِ سَلْمَةَ وَهُوَ اللَّهُ، وَإِسْنَادُهُ حَسْنٌ، وَهُوَ فِي «الصَّحِيفَةِ الْمُسْنَدِ» (١٦٥١).

﴿وَقُولُ الْمَغِيرَةِ بْنِ شَعْبَةَ لِرَسُولِ كَسْرَى أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي أَوَّلِ كِتَابِ الْجُزِيَّةِ بِرَقْمِ (٣١٥٩).

## ٢١- باب ما جاء في حماية المُصطفى جناب التَّوْحِيد

رَسُولُ مِنْ أَنفُسِكُمْ قَالَ: لَمْ يَصْبِهِ شَيْءٌ مِّنْ وِلَادَةِ الْجَاهِلِيَّةِ. <sup>(١)</sup>

وقوله: ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ﴾.

أي: يعز عليه الشيء الذي يعنت أمته، ويشق عليها؛ ولهذا جاء في الحديث المروي من طرق عنه عليه السلام أنه قال: «بعثت بالحنفية السمحنة».<sup>(٢)</sup>

(١) المعنى: أنه لم يصبه شيءٌ من أنكحة الجاهلية المحرّمة التي هي من الزنى، فالنبي ﷺ نسبه من ولادة أقرها الشرع، وهي النكاح الذي يفعل اليوم، فالنكاح الذي يُفعل اليوم كان يُفعل أيضًا في الجاهلية، ولهم أنكحة أخرى تعتبر زنى.

✿ وهذا الأثر عن محمد بن علي بن الحسين، أخرجه ابن جرير في تفسير [آية: ١٢٨] من سورة التوبة، وفي إسناده: سفيان بن وكيع، وهو ضعيف، ولكنه قد توبع عند ابن أبي حاتم (١٠١٥٨)،  
تابعه محمد بن أبي عمر العدنى؛ فالآثار حسن.

وصح الأثر عن ولده جعفر أيضاً أخرجه عبد الرزاق في "التفسير" (٢٩١/١)، ومن طريقه ابن حجر (٩٧/١٢) عن ابن عيينة، عن جعفر به.

(٢) حسن بمجموع طرقه. الحديث له طرق عديدة كلها فيها ضعف، ولكن يحسن بها، وأحسنها حاًلاً حدث عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند أحمد (١١٦/٦)، وفي سنته: عبد الرحمن بن أبي الزناد، فيه ضعف، يرويه عن أبيه، عن عروة، عن عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، روايته عن أبيه أقوى، وأحسن حاًلاً من روايته عن غيره.

وله شاهد مرسى من مراسيل حبيب بن أبي ثابت، أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١٩٢/١)، وفي سنته: بُرْد الحريرى، مجھول حال.

وله شاهد أنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئلَ: أيُّ الْأَدِيَّنِ خَيْرٌ؟ قَالَ: «الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ»، وَالنَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ بِخَيْرِ الْأَدِيَّنِ.

﴿ وهذا الشاهد أخرجه أَحْمَد (٢١٠٧)، من حديث ابن عباس وَابْنَهَا، وفيه عنْتَهُ ابن إِسْحَاقُ، وَفِيهِ رواية داود بن الحصين عن عكرمة فيها ضعف .﴾

\* قوله شاهد مرسل بنفس لفظ ابن عباس، وهو مرسل عمر بن عبدالعزيز بن مروان، عن أبيه عبدالعزيز بن مروان، عن النبي ﷺ، وعبدالعزيز بن مروان ثقة. والمرسل أخرجه أحمد في «الزهد» (٢٧٧)، يسناد صحيح. فالحديث حسن بشو بهذه.

**تَبْيَهٌ:** للحديث شاهد عن أبي أمامة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند أحمد (٥/٢٦٦)، وعن جابر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند الخطيب (٧/٢٠٩)، وكلاهما شديد الضعف، لا يصلح في الشواهد.

وفي «ال الصحيح»: «إِنَّ هَذَا الدِّينَ يَسِيرٌ»<sup>(١)</sup>، وشريعته كلها سهلة كاملة يسيرة على من يسرها الله عليه.

**قوله: ﴿حَرِيصٌ عَلَيْكُم﴾.**

أي: على هدایتكم، ووصول النفع الدنيوي والأخروي إليكم، وعن أبي ذر رضي الله عنه، قال: تركنا رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه وما طائر يقلب جناحيه في الهواء إلا وهو يذكر لنا منه علماً. أخرجه الطبراني.<sup>(٢)</sup> قال: وقال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «ما بقي شيء يقرب من الجنة، ويباعد من النار إلا وقد بيته لكم».<sup>(٣)</sup>

**قوله: ﴿بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾.**

كما قال تعالى: «وَاحْفِظْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيءٌ مِّمَّا تَعْمَلُونَ» [الشعراء: ٢١٦-٢١٥] الآية، وهكذا أمره تعالى في هذه الآية الكريمة.

قلت: فاقتضت هذه الأوصاف التي وصف بها رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه في حق أمته أن أنذرهم وحدرهم الشرك الذي هو أعظم الذنوب، وبيان لهم ذرائعه الموصولة إليه، وأبلغ في نهيم

(١) أخرجه البخاري برقم (٣٩)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٢) ضعيف. أخرجه الطبراني في «الكبير» برقم (١٦٤٧)، فقال: حدثنا محمد بن عبدالله الحضرمي، ثنا محمد بن عبد الله بن يزيد المقرئ، ثنا سفيان بن عيينة، عن فطر، عن أبي الطفلي، عن أبي ذر به. وهذا إسناد ظاهره الصحة، رجاله ثقات معروفون. وأخرجه أيضاً ابن حبان (٦٥) من طريق المقرئ به.

ولكن الدارقطني قد أعله في العلل (٦/٢٩٠)؛ فقد اختلف فيه على فطر بن خليفة، ورجح الدارقطني رواية فطر عن منذر الثوري عن أبي ذر مرسلاً، وهذه الرواية بهذا الوجه أخرجها أحمد (٥/١٦٢) من طريق حاج المصيحي عن فطر به. وقد رواه الأعمش؛ فبين الواسطة؛ فرواه عن منذر الثوري، عن أشياخ من التيم، عن أبي ذر به. أخرجه أبو حمزة ثنا عبد الله (٥/١٥٣، ١٦٢)، والطیالسی (٤٧٩)؛ فتبين أن الواسطة مبهمون؛ وعليه فالحديث ضعيف.

(٣) هذا نفس الحديث المتقدم عند الطبراني، وليس هذه الزيادة موجودة عند ابن حبان.

## ٢١- باب مَا جاءَ فِي حِمَاءِ الْمُصْطَفَى جناب التَّوْحِيد

عنها، ومن ذلك تعظيم القبور والغلو فيها، والصلاحة [عندها]<sup>(١)</sup> وإليها، ونحو ذلك مما يوصل إلى عبادتها كما تقدم وكما سيأتي في أحاديث الباب.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: عن أبي هريرة وَهُوَ اللَّهُ، قال: قال رسول الله وَهُوَ اللَّهُ: «لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَلَا تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ إِنَّ صَلَاتَكُمْ تَلْعَنُنِي حَيْثُ كُنْتُمْ».<sup>(٢)</sup>  
رواه أبو داود بإسناد حسنٍ رواته ثقات.

ش / قوله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً».

قال شيخ الإسلام: أي لا تعطلوها من الصلاة فيها، والدعاء، القراءة؛ فتكون بمنزلة القبور، فأمر بتحري العبادة في البيوت، ونهى عن تحريها عند القبور، عكس ما يفعله المشركون من النصارى ومن تشبه بهم من هذه الأمة، وفي «الصحيحيين» عن ابن عمر وَهُوَ اللَّهُ مرفوعاً: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تخذلوا قبوراً»<sup>(٣)</sup>، وفي « صحيح مسلم » عن ابن عمر مرفوعاً: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر؛ فإن الشيطان يفر من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه»<sup>(٤) (٥)</sup>.

قوله: «ولا تجعلوا قبري عيداً».

(١) ساقط من [أ].

(٢) حسن صحيح بشواهدده. أخرجه أبو داود (٢٠٤٢)، وأحمد (٨٨٠٤)، والطبراني في «الأوسط» (٨٠٢٦)، من طرق عن عبدالله بن نافع الصائغ، عن ابن أبي ذئب، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة وَهُوَ اللَّهُ، وهذا إسناد حسن، وعبدالله بن نافع الصائغ، اختلفوا فيه، وسيذكر الشارح وَهُوَ اللَّهُ الاختلاف فيه بعد قليل. والراجح أنه يحسن له؛ مالم ينصوا أنه من أخطائه، ولم ينص أحدٌ من الحفاظ أنه وهم فيه، وأيضاً له شواهد أخرى في أحاديث متعددة سيأتي بعضها، فهو صحيح بها.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٤٣٢)، ومسلم برقم (٧٧٧).

(٤) أخرجه مسلم (٧٨٠)، من حديث أبي هريرة وَهُوَ اللَّهُ، وليس من حديث ابن عمر.

(٥) انتهى من «الاقتضاء» (٢/ ٦٥٧).

قال شيخ الإسلام الله تعالى: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد، عائداً إما بعود السنة، أو بعود الأسبوع، أو الشهر، ونحو ذلك.<sup>(١)</sup>

وقال ابن القيم الله تعالى: العيد ما يعتاد مجئه وقصده من زمان ومكان، مأخوذ من المعاودة والاعتياد، فإذا كان اسمًا للمكان؛ فهو المكان الذي يقصد فيه الاجتماع، وانتسابه للعبادة أو لغيرها، كما أن المسجد الحرام، ومني، ومزدلفة، وعرفة، والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء، ومثابة، كما جعل أيام [التعبد]<sup>(٢)</sup> فيها عيداً، وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية، فلما جاء الله بِإِسْلَامِ أبطلها، وعوض الحنفاء منها عيد الفطر، وعيد النحر، وأيام مني، كما عوضهم عن أعياد المشركين المكانية بالкуبة، ومني، ومزدلفة، وعرفة، والمشاعر.<sup>(٣)</sup>

[قوله]: «وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني حيث كتم».

قال شيخ الإسلام الله تعالى: يشير بذلك إلى أن ما ينالني منكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبري وبعدكم، فلا حاجة بكم إلى اتخاذ عيداً. انتهى

[قوله]: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً».

تقديم كلام شيخ الإسلام في معنى الحديث قبله<sup>(٤)</sup>.

(١) انتهى من «الاقتضاء» (٤٤١ / ١).

(٢) في المخطوطتين (العيد)، والمثبت من «الإغاثة».

(٣) انتهى من «إغاثة الهاشمي» (١ / ٣٠٠).

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وعن علي بن الحسين، أنه رأى رجلاً يجيء إلى فُرجة كانت عند قبر النبي وَهُوَ اللَّهُ، فيدخل فيها، فيدعوه، فنهاه، وقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدّي عن رسول الله وَهُوَ اللَّهُ، قال: «لَا تَتَخِذُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلَا تَتَخِذُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَصَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّ تَسْلِيمَكُمْ يَئْلُغُنِي أَيْنَمَا كُتُمْ». رواه في «المختار».<sup>(١)</sup>

ش/ هذا الحديث والذي قبله جيدان، حسنا الإسنادين.

**أما الأول:** فرواه أبو داود وغيره من حديث عبد الله بن نافع الصائغ، قال: أخبرني ابن أبي ذئب، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة، فذكره، ورواته ثقات مشاهير، لكن عبد الله ابن نافع قال فيه أبو حاتم الرazi: ليس بالحافظ، تعرف وتنكر. وقال ابن معين: هو ثقة. وقال أبو زرعة: لا بأس به.

قال شيخ الإسلام: ومثل هذا إذا كان لحديثه شواهد عُلِّمَ أنه محفوظ، وهذا له شواهد متعددة.<sup>(٢)</sup>

وقال الحافظ محمد بن عبد الهادي: هو حديث حسن جيد الإسناد، وله شواهد كثيرة يرتقي بها إلى درجة الصحة.<sup>(٣)</sup>

**وأما الحديث الثاني:** فرواه أبو يعلى، والقاضي إسماعيل، والحافظ الضياء في

(١) صحيح بشواهده. رواه المقدسي في «المختار» رقم (٤٢٨)، وهو عند ابن أبي شيبة (٣٧٥/٢)، وأبي يعلى (٤٦٩)، والقاضي في «فضل الصلاة» رقم (٢٠)، وهو من طريق: جعفر بن إبراهيم الجعفري، عن علي بن عمر بن علي بن الحسين، عن أبيه، عن علي بن الحسين به، وجعفر بن إبراهيم، وعمر بن علي كلّاهما مجهول حال، لكن يشهد له حديث أبي هريرة وَهُوَ الْمُتَقْدِمُ; فهو حديث حسن، بل صحيح بشواهده. وهذا الحديث صحابي على بن أبي طالب وَهُوَ الْمُتَقْدِمُ، وهو مسلسل بالآيات.

(٢) انظر معنى هذا الكلام في «الاقتضاء» (٦٥٤-٦٥٥/٢).

(٣) انتهى من «الصارم المنكى» (ص ٤١٤).

«المختارة».

قال شيخ الإسلام: فانظر هذه السنة كيف مخرجها من أهل المدينة، وأهل البيت الذين لهم من رسول الله ﷺ قُرْبُ النَّسْبِ، وَقُرْبُ الدَّارِ؛ لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم؛ فكانوا له أضبطة. انتهى<sup>(١)</sup>

وقال سعيد بن منصور في «سننه»: حدثنا عبد العزيز بن محمد، أخبرني سهيل بن [أبي]<sup>(٢)</sup> سهيل قال: رأي الحسن [بن الحسن]<sup>(٣)</sup> بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه عند القبر، فناداني وهو في بيت فاطمة يتعشى، فقال: هَلْمَ إِلَى العشاء. فقلت: لا أريده. فقال [لي]<sup>(٤)</sup>: ما لي رأيتك عند القبر؟ فقلت: سلمت على النبي ﷺ. فقال: إذا دخلت المسجد فسلم، ثم قال: إن رسول الله ﷺ قال: «لا تخذلوا قبري عيداً، ولا تخذلوا بيوتكم مقابراً، وصلوا علىَّ؛ فإنَّ صلاتكم تبلغني حيثما كنتم، لعن الله اليهود والنصارى اتخاذوا قبور أنبيائهم مساجد»، ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواء.<sup>(٥)</sup>

وقال سعيد أيضاً: [حدثنا حبان بن علي]<sup>(٦)</sup>، حدثنا محمد بن عجلان، عن أبي سعيد

(١) انتهى من «الاقتضاء» (٢/٦٠).

(٢) ساقط من [ب]، وسقطه خطأ.

(٣) ساقط من [أ]، وإثباتها أصح.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) صحيح بشواهد. أخرجه سعيد بن منصور كما في «الاقتضاء» (٢/٦٥٦)، و«الصارم المنكى» (ص ١٦١)، وهو مرسل؛ لأنَّ الحسن بن الحسن بن علي يرويه عن النبي ﷺ، وسهيل بن أبي سهيل مجهول حال، لكن الحديث يصلح في الشواهد، وتقدم حديث أبي هريرة، وحديث علي رضي الله عنه، فهما شاهدان يتقوى بهما.

﴿ وهذا الحديث والأثر أخرجه إسماعيل القاضي في «فضل الصلاة على النبي ﷺ» رقم (٣٠) من طريق: عبدالعزيز الداروردي به، وأخرجه عبدالرزاق (٦٧٢٦)، وابن أبي شيبة (٣٧٥/٢) من طريق: محمد بن عجلان، عن سهيل به.

(٦) ساقط من [أ].

مولى المهرى قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تتخذوا بيتي عيًّا، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا على؛ فإن صلاتكم تبلغني».<sup>(١)</sup>

قال شيخ الإسلام: فهذا المرسلان من هذين الوجهين المختلفين يدلان على ثبوت الحديث، لاسيما وقد احتاج به من أرسله، وذلك يتضمن ثبوته عنده، هذا لو لم يُروَ من وجوه مسندة غير هذين، فكيف وقد تقدم مستندًا.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** عن علي بن الحسين.

أبي: ابن علي بن أبي طالب المعروف بزین العابدین رضي الله عنه، أفضل التابعين من أهل بيته وأعلمهم.

قال الزهري: ما رأيت قرشيًّاً أفضلاً منه.

مات سنة ثلث وتسعين على الصحيح، وأبوه الحسين سبطُ رسول الله ﷺ، وريحاناته حفظ عن النبي ﷺ، واستشهاد يوم عاشوراء سنة إحدى وستين، وله ست وخمسون سنة.

**قوله:** أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة.

بضم الفاء وسكون الراء، وهي الكوة في الجدار، والخوخة، ونحوهما.

**قوله:** فدخل فيها فيدعوه، فنهاه.

(١) صحيح بشواهده. أخرجه سعيد بن منصور كما في «الاقتضاء» (٦٥٦/٢)، و«الصارم المنكى» (ص ١٦١)، وفي إسناده حبان بن علي، وفيه ضعف، وأبو سعيد مولى المهرى حسن الحديث، وروى له مسلم، والحديث مرسل يتوى مع ما تقدم؛ فهو صحيح بشواهده.

تنبيه: قوله في الحديث: «بيتي» منكر، والمحفوظ «قبري»، كما في سائر الروايات.

(٢) انتهى من «الاقتضاء» (٦٥٧/٢).

هذا يدل على النهي عن قصد القبور والمشاهد لأجل الدعاء والصلوة عندها.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: ما علمت أحداً رَّجُلَّا فِيهِ؛ لأن ذلك نوع من اتخاذه عيداً، ويدل أيضاً على أن قصد القبر للسلام إذا دخل المسجد ليصلِّي منهياً عنه؛ لأن ذلك لم يُشرع<sup>(١)</sup>، وكراه مالك لأهل المدينة كلما دخل الإنسان المسجد أن يأتي قبر النبي صلوات الله عليه لأن السلف لم يكونوا يفعلون [ذلك]<sup>(٢)</sup>، قال: ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها. وكان الصحابة والتابعون رضي الله عنه يأتون إلى مسجد النبي صلوات الله عليه فيصلون، فإذا قضوا الصلاة قعدوا أو خرجوها، ولم يكونوا يأتون القبر للسلام؛ لعلهم أن الصلاة والسلام عليه في الصلاة أكمل وأفضل، وأما دخولهم عند قبره للصلوة والسلام عليه هناك، أو للصلوة والدعاء؛ فلم يشرعه لهم، بل نهاهم في قوله: «لا تتخذوا قبري عيداً وصلوا على؛ فإن صلاتكم تبلغني»، فبين أن الصلاة تصل إليه من بعد، وكذلك السلام، ولعن من اتخذ قبور الأنبياء مساجد، وكانت الحجرة في زمانهم يدخل إليها من الباب إذ كانت عائشة فيها، وبعد ذلك إلى أن بني الحائط الآخر، وهم مع ذلك التمكّن من الوصول إلى قبره لا يدخلون إليه لا لسلام، ولا لصلوة، ولا لدعاء لأنفسهم ولا لغيرهم، ولا لسؤال عن حديث أو علم، ولا كان الشيطان يطمع فيهم حتى يسمعهم كلاماً أو سلاماً، فيظنون أنه هو كلمتهم وأفهامهم، وبين لهم الأحاديث، أو أنه قد رد عليهم السلام بصوت يسمع من خارج كما طمع الشيطان في غيرهم، فأضلهم عند قبره وقبر غيره حتى ظنوا أن صاحب القبر يأمرهم، وينهفهم، ويقتلونهم، ويحدثهم في الظاهر، وأنه يخرج من القبر، ويرونه خارجاً من القبر، ويظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت تكلمهم، وأن روح الميت تجسدت لهم، فرأوها كما رأهم النبي صلوات الله عليه ليلة المراج.<sup>(٣)</sup>

(١) انظر: «الاقتضاء» (٢/٧١٧) (٢/٧٢١).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (٢/٢٧)، (٣٨٦-٣٨٨)، «الاقتضاء» (٢/٧١٦).

**المقصود:** أَنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا يَعْتَادُونَ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ عَلَيْهِ إِذَا قَدِمَ مِنْ يَفْعَلُهُ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنَ الْخَلْوَفِ، وَإِنَّمَا كَانَ بَعْضَهُمْ يَأْتِي مِنْ خَارِجِ فِي سَلَامٍ عَلَيْهِ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ، كَمَا كَانَ ابْنَ عُمَرَ يَفْعَلُهُ، قَالَ عَبْيَدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ أَتَى قَبْرَ النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبَا بَكْرٍ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبْتَاهُ. ثُمَّ يَنْصَرِفُ.<sup>(١)</sup>

قال عبید الله: ما نعلم أحداً من أصحاب النبي ﷺ فعل ذلك إلا ابن عمر رضي الله عنهما، وهذا يدل على أنه لا يقف عند القبر للدعاء إذا سلم كما يفعله كثير.

قال شيخ الإسلام: لأن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة، فكان بدعة محدثة.<sup>(٢)</sup>

وفي «المبسط»<sup>(٣)</sup>: قال مالك: لا أرى أن يقف عند قبر النبي ﷺ، ولكن يسلم ويمضي. ونَصَّ أَحْمَدُ أَنَّهُ يُسْتَقْبَلُ الْقَبْلَةَ، وَيَجْعَلُ الْحَجْرَةَ عَنْ يَسْارِهِ؛ لَئِلَا يَسْتَدِيرُهُ.<sup>(٤)</sup>

وبالجملة: فقد اتفق الأئمة على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر، وتنازعوا: هل يستقبله عند السلام عليه أم لا؟<sup>(٥)</sup>

وفي الحديث دليل على منع شد الرحال إلى قبره ﷺ، وإلى قبر غيره من القبور، والمشاهد؛ لأن ذلك من اتخاذها أعياداً، بل من أعظم أسباب الإشراك بأصحابها، وهذه

(١) صحيح. أخرجه إسماعيل القاضي في «فضل الصلاة» رقم (١٠٠) بإسناد صحيح من طريق: أιώρ عن نافع به، وأخرجه عبد الرزاق (٦٧٢٤)، من طريق: أιώρ، وعبيدة الله وعبد الله، عن نافع به، وفيه: قال عبید الله: لا نعلم أحداً فعل ذلك من أصحاب النبي ﷺ إلا ابن عمر.

(٢) انتهى من «مجموع الفتاوى» (٢٧/٣٩٦).

(٣) «المبسط في الفقه» للإمام إسماعيل بن إسحاق بن إسماعيل بن حماد بن زيد القاضي توفي سنة (٢٨٢ هـ) ذكر كتابه ذلك شيخ الإسلام كما في «الاقتضاء» (٢/٧٥٤)، والقاضي عياض كما في «ترتيب المدارك».

(٤) انظر: «الاقتضاء» (٢/٧١٤).

(٥) انظر بمعناه «الاقتضاء» (٢/٧٥٥).

هي المسألة التي أفتى بها شيخ الإسلام -أعني من سافر لمجرد زيارة قبور الأنبياء والصالحين- ونقل فيها اختلاف العلماء، فمن مبيع لذلك كالغزالى، وأبى محمد المقدسى، ومن مانع لذلك كابن بطة، وابن عقيل، وأبى محمد الجوينى، والقاضى عياض، وهو قول الجمهور، نَصَّ عليه مالك، ولم يخالفه أحد من الأئمة، وهو الصواب؛ لما في «الصحىحين» عن أبي سعيد عن النبي ﷺ: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدى هذا، والمسجد الأقصى»<sup>(١)</sup>، فدخل فى النهى شَدُّهَا لزيارة القبور والمشاهد، فإذاً أن يكون نهياً، وإنما أن يكون نفياً، وجاء فى رواية بصيغة النهى، فتعين أن يكون للنهى؛ ولهذا فهم منه الصحابة المنع كما في «الموطأ»، و«السنن» عن بصرة بن أبي بصرة الغفارى أنه قال لأبى هريرة -وقد أقبل من الطور-: لو أدركتك قبل أن تخرج إليه لما خرجت، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا تُعمل المُطْهِي إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدى هذا، والمسجد الأقصى».<sup>(٢)</sup>

وروى الإمام أحمد رحمه الله، وعمر بن شبة في «أخبار المدينة» بإسناد جيد عن قزعة قال: أتيت ابن عمر، فقلت: إني أريد الطور. فقال: إنما تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد المدينة، والمسجد الأقصى، فدع عنك الطور، ولا تأته.<sup>(٣)</sup>

(١) أخرجه البخارى برقم (١١٩٧)، ومسلم برقم (٤١٥) من كتاب الحج.

(٢) صحيح. أخرجه مالك في «الموطأ» (١٠٨/١)، ومن طريقه: أبى (٢٣٨٤٨)، والنسائى (١١٣-١١٤)، وغيرهم عن يزيد بن عبد الله بن الهاد، عن محمد بن إبراهيم التىمى، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وهذا إسناد صحيح، وصاحبى الحديث هو أبو بصرة الغفارى رضي الله عنه كما نبه على ذلك ابن عبدالبر في «التمهيد» (٢٣/٣٨)، و«الاستيعاب» (٢/٣٩)، ومن قال فيه: بصرة بن أبي بصرة فقد أخطأ فيه.

﴿ وقد أخرج الحديث أبى حمزة رضي الله عنه من وجهين آخرين برقم (٢٣٨٥٠)، (٢٧٢٣٠)، وسماه: (أبا بصرة الغفارى)، والموضع الأول إسناده صحيح، والموضع الثانى إسناده حسن.

(٣) صحيح. أخرجه عمر بن شبة في «أخبار المدينة» كما في «الصارم المنكى» (ص ١٣٤-١٣٥): حدثنا =

فابن عمر، وبصرة بن أبي بصرة جعلا الطور مما نهي عن شد الرحال إليه؛ لأنَّ  
اللفظ الذي ذكره فيه النهي عن شدها إلى غير الثلاثة مما يقصد به القرية، فعُلِمَ أنَّ  
المستثنى منه عام في المساجد وغيرها، وأنَّ النهي ليس خاصاً بالمساجد؛ ولهذا نهيا عن  
شدها إلى الطور مستدلين بهذا الحديث، والطور إنما يسافر من يسافر إليه لفضيلة البقعة؛  
فإن الله سماه الوادي المقدس، والبقعة المباركة، وكلم كليمه موسى الطبلة هناك، وهذا  
هو الذي عليه الأئمة الأربع، وجمهور العلماء، ومن أراد بسط القول في ذلك، والجواب  
عما يعارضه فعليه بما كتبه شيخ الإسلام مجبياً لابن الأخنائي فيما اعترض به على ما  
دللت عليه الأحاديث، وأخذ به العلماء [وفي «الجواب الباهري» الذي نقل عنه ابن عبد  
الهادي الله عَلَيْهِ السَّلَامُ<sup>(١)</sup>، وقياس الأولى؛ لأن المفسدة في ذلك ظاهرة، وأما النهي عن زيارة غير  
المساجد الثلاثة فغاية ما فيها: أنها لا مصلحة في ذلك توجب شد الرحال، ولا مزية تدعوه  
إليه، وقد بسط القول في ذلك الحافظ محمد بن عبد الهادي في كتاب «الصارم المنككي»  
في رده على السبكي، وذكر فيه علل الأحاديث الواردة في زيارة قبر النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وذكر هو  
وشيخ الإسلام وَاللَّهُ أَعْلَمُ أنه لا يصح منها حديث عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولا عن أحد من أصحابه مع  
أنها لا تدل على محل النزاع؛ إذ ليس فيها إلا مطلق الزيارة، وذلك لا ينكره أحد بدون شد  
الرحال، فيحمل على الزيارة الشرعية التي ليس فيها شرك ولا بدعة.

= ابن أبي الوزير، حدثنا سفيان، عن عمرو بن دينار، عن طلق، عن قزعة به، وهذا إسناد صحيح،  
 رجاله كلهم ثقات، وابن أبي الوزير هو محمد بن عمر بن مطرف، أبو المطراف، وطلق هو طلق بن  
حبيب، وقزعة هو ابن يحيى البصري.  
 قوله: (الطور) هو الجبل الذي كلم الله موسى وهو عليه، وهو مكان مبارك، وشد الرحال كنابة  
عن السفر، فلا يسافر إلى أي بقعة من بقاع الأرض للتعبد فيها إلا إلى الثلاثة المساجد.  
تنتهي: الحديث لم أجده في «مسند أحمد»، وقد عزاه إليه ابن عبدالهادي في «الصارم المنككي»  
(ص ٣٤٢)، وتابعه المؤلف على ذلك.  
(١) ساقط من [أ].

قوله: رواه في «المختارة».

«المختارة»: كتاب جمع فيه مؤلفه الأحاديث الجياد الزائدة عن «الصحيحين»، ومؤلفه هو أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ، ضياء الدين الحنبلي، أحد الأعلام.

قال الذهبي: أفنى عمره في هذا الشأن، مع الدين المتيين، والورع، والفضيلة التامة، والإتقان، فالله يرحمه ويرضى عنه.<sup>(١)</sup>

وقال شيخ الإسلام: تصحيحه في «مختاراته» خير من تصحيح الحاكم بلا ريب<sup>(٢)</sup>، مات سنة ثلث وأربعين وستمائة.

(١) لم أجده هذا النص عن الذهبي في ترجمة الضياء من «السير»، ولا من «تذكرة الحفاظ»، ولا «تاريخ الإسلام».

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤٢٦/٢٢).

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية براءة.

الثانية: إبعاده أمهه عن هذا الحمى غاية البعد.

الثالثة: ذكر حرصه علينا، ورأفته ورحمته.

الرابعة: نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص، مع أن زيارته من أفضل الأعمال.

الخامسة: نهيه عن الإكثار من الزيارة.<sup>(١)</sup>

السادسة: حثه على النافلة في البيت.

السابعة: أنه متقرر عندهم أنه لا يصل إلى المقبرة.

الثامنة: تعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإن بعد؛ فلا حاجة إلى ما

يتوهمه من أراد القرب.

النinth: كونه بَرِّ اللَّهِ في البرزخ تعرض أعمال أمهه في الصلاة والسلام عليه.

(١) لعله أخذه من قوله: «لَا تجعّلوا قبري عيًّا»، وهذا الحديث أعم من ذلك؛ فإنه يشمل من اعتناد شيئاً ولو على مرور سنة كما تقدم من كلام شيخ الإسلام وَحْدَةَ اللَّهِ.

## ٢٢- بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأَمَّةِ يَعْبُدُ الْأَوْثَانَ

قال المصنف رحمه الله: باب ما جاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأَمَّةِ يَعْبُدُ الْأَوْثَانَ.

وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْحِجْبَةِ وَالْطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هُؤُلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سِيَّلًا﴾ [النساء: ٥١].

ش/ الوثن: يطلق على كل ما قصد بنوع من أنواع العبادة من دون الله، من القبور، والمشاهد وغيرها؛ لقول الخليل عليه السلام: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا﴾ [العنكبوت: ١٧]، مع قوله: ﴿قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَرُلَّ لَهَا عَاكِفِينَ﴾ [الشعراء: ٧١]، وقوله: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ﴾ [الصافات: ٩٥]، بذلك [يعلم]<sup>(١)</sup> أن الوثن يطلق على الأصنام وغيرها مما عبد من دون الله كما تقدم في الحديث.

وقوله: ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْحِجْبَةِ وَالْطَّاغُوتِ﴾.

وروى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: جاء حبيبي بن أخطب، وكمب بن الأشرف إلى أهل مكة، فقالوا لهم<sup>(٢)</sup>: أنتم أهل الكتاب، وأهل العلم، فأخبرونا عنا وعن محمد. فقالوا: ما أنتم وما محمد؟ فقالوا: نحن نصل الأرحام، ونحر الكوماء<sup>(٣)</sup>، ونسقي الماء على اللبن، ونفك العناة، ونسقي الحجيج، ومحمد صنبور، قطع أرحامنا، واتبعه سراق الحجيج من غفار فنحن خير أم هو؟ فقالوا: أنتم خير وأهدي سيلًا، فأنزل الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْحِجْبَةِ وَالْطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) الناقة العظيمة السنام. «لسان العرب».

كَفَرُوا هُؤُلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَيِّلًا). <sup>(١)</sup>

وفي [مسند أحمد] <sup>(٢)</sup> عن ابن عباس رضي الله عنهما نحوه.

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: الجبت: السحر، والطاغوت: الشيطان. <sup>(٣)</sup>

[وكذلك] <sup>(٤)</sup> قال ابن عباس رضي الله عنهما، وأبو العالية، ومجاحد، والحسن وغيرهم. <sup>(٥)</sup>

(١) مرسلاً ضعيفاً. أخرجه ابن أبي حاتم (٣/٩٧٤) من طريق: محمد بن عبد الله بن يزيد المقرئ، عن سفيان، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة مرسلاً، وتابع المقرئ سعيد بن منصور في روايته عن سفيان مرسلاً كما في «تفسيره» (٦٤٨)، ومن طريقه أخرجه ابن المنذر (١٨٨٣)، وخالفهما محمد بن يونس الجمال، فرواه عن سفيان بإسناد موصولاً بذكر ابن عباس رضي الله عنهما، أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٣/١٩٤-١٩٣)، والطبراني (١١٦٤٥).

✿ وقع عند الطبراني: يونس بن سليمان الجمال. وما عند البيهقي أصح كما في تلميذ سفيان بن عيينة من «تهذيب الكمال»، ومحمد بن يونس الجمال ترجمته في «التهذيب» يسرق الحديث، كما قال ابن عدي؛ وعليه فلا عبرة برواية الوصول من هذه الطريق.

✿ وأخرجه موصولاً أحادي كما في «تفسير ابن كثير» [آية: ٥١] من النساء، وابن جرير (٧/١٤٢)، وابن المنذر (١٨٨٢)، وابن أبي حاتم (٣/٩٧٣) كلهم من طريق: ابن أبي عدي، عن داود، عن عكرمة، عن ابن عباس به، وداود هو ابن أبي هند، وابن أبي عدي هو محمد بن إبراهيم، وكلاهما ثقة.

✿ وقد خولف ابن أبي عدي، خالقه خالد بن عبد الله الطحان، وعبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي كما في «تفسير ابن جرير» (٧/١٤٣-١٤٤)، فرواه عن داود بن أبي هند عن عكرمة مرسلاً، وقد رواه أيوب السختياني عن عكرمة مرسلاً، ولم يختلف عليه فيه، أخرجه عبدالرزاق في «تفسيره» (٧/١٤٣-١٦٤)، ومن طريقه ابن جرير (٧/١٤٣-١٤٤)؛ وعليه فالمرسل هو الصحيح، والله أعلم.

(٢) في [أ]: «مسند الإمام أحمد».

(٣) تقدم تخریجه ضمن التخريج السابق.

(٤) تقدم تخریجه في أوائل الكتاب.

(٥) في [ب]: وكذا.

(٦) أثر ابن عباس لم نجد له مسندًا.

✿ وأثر أبي العالية ذكره ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٣/٩٧٤) بدون إسناد.

=  
✿ وأثر مجاهد أخرجه ابن جرير (٧/١٣٦) بإسناد صحيح.

وعن ابن عباس، وعكرمة، وأبي مالك: الجبت الشيطان، زاد ابن عباس: بالحشيشة.<sup>(١)</sup>

وعن ابن عباس أيضاً: الجبت الشرك. وعنده: الجبت الأصنام. وعنده: الجبت: حبي ابن أخطب.<sup>(٢)</sup> وعن الشعبي: الجبت الكاهن. وعن مجاهد: الجبت كعب بن الأشرف.<sup>(٣)</sup>

**قال الجوهرى:** الجبت كلمة تقع على الصنم، والكافر، والساحر، ونحو ذلك.

**قال المصنف:** وفيه معرفة الإيمان بالجبت والطاغوت في هذا الموضوع هل هو اعتقاد قلب أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟<sup>(٤)</sup>

\* = \* \* وأثر الحسن لم نجد لها مسندًا.

(١) هذه الآثار كلها لم نجدها مسندة، وعكرمة صاحبها عند ابن جرير (٧/١٣٤) أنه فسر الجبت بصنمين يعبدان في الجاهلية.

\* \* \* وأثر عكرمة، وأبي مالك ذكرهما ابن أبي حاتم (٣/٩٧٤) بدون إسناد.

\* \* \* وأثر ابن عباس رحمه الله الذي فيه زيادة (بالحشيشة) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير سورة النساء [آية: ٥١]، وسنه شديد الضعف، فيه: النضر بن عبد الرحمن الخزار أبو عمر، وهو مترونوك، وعلقه بصيغة التمريض من طريق نعيم بن حماد.

(٢) الأثر عند ابن أبي حاتم (٣/٩٧٤)، أعني الذي بلفظ: (الجبت الشرك) من طريق: علي بن أبي طلحة عنه، وهي منقطعة، وفيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث.

\* \* \* فأما تفسيره بـ(حبي بن أخطب) فأخرجه ابن جرير (٧/١٣٩)، وفيه: عبدالله كاتب الليث، فيه ضعف، وهو من طريق: علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، وهو منقطع، وتفسيره بأنه الأصنام فيه سلسلة العوفيين، أخرجه ابن جرير (٧/١٣٥)، وابن أبي حاتم (٣/٩٧٥).

(٣) أثر الشعبي أخرجه ابن أبي حاتم (٣/٩٧٥)، فقال: حدثنا أبو سعيد الأشعج، ثنا عقبة، عن حنش بن الحارث، قال: سمعت الشعبي...، فذكره، وهذا إسناد حسن، وعقبة هو ابن خالد السكوني، وصح عنه عند ابن جرير (٧/١٣٦) أنه قال: الجبت السحر. والطاغوت الشيطان.

\* \* \* وأثر مجاهد أخرجه ابن جرير (٧/١٤٠)، وابن أبي حاتم (٣/٩٧٥) بإسناد فيه: ليث بن أبي سليم، وفيه ضعف.

**والراجح** من هذه التفاسير كلها: أن الظاهر أن الجبت والطاغوت تطلق على ما يعبد من دون الله، وهذا ترجيح ابن جرير في **«تفسيره»**.

= ذكر ذلك في **«كتاب التوحيد»** المسألة رقم (٤)، قال العلامة العثيمين رحمه الله في **«القول المفيد»**:

قال المصنف رحمه الله تعالى: «**قُلْ هَلْ أَنْبِئُكُمْ بِشَّرًّا مِّنْ ذَلِكَ مُثُوبَةٌ عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَأَعْبَدَ الطَّاغُوتَ**» [المائدة: ٦١].

ش / يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: قل يا محمد هل أخبركم بشر جزاء عند الله يوم القيمة مما تظنونه بنا؟ [هم] <sup>(١)</sup> أنت أيها المتصفون بهذه الصفات المفسرة بقوله: «من لَعْنَهُ اللَّهُ»، أي: أبعده من رحمته وغضب عليه، أي: غضباً لا يرضى بعده أبداً «وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالخَنَازِيرَ»، وقد قال الشوري عن علقمة بن مرثد، عن المغيرة بن عبد الله، عن المعرور بن سعيد، أنَّ ابن مسعود رضي الله عنه قال: سُئل رسول الله ﷺ عن القردة والخنازير أهي مما مسخ الله؟ فقال: «إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَهْلِكْ قَوْمًا» أو قال: «لَمْ يَمْسِخْ قَوْمًا»، فيجعل لهم نسلًا ولا عقبًا، وإن القردة والخنازير كانت قبل ذلك» رواه مسلم. <sup>(٢)</sup>

**قال البعوي في «تفسيره»:** قل يا محمد ﴿هَلْ أُنَبِّئُكُمْ﴾: أخبركم بشرٌ من ذلك، يعني قولهم: لم نر أهل دين أقل حظاً في الدنيا والآخرة منكم، ولا ديناً شرّاً من دينكم، فذكر الجواب بلفظ الابتداء، كقوله: ﴿قُلْ أَفَأُنَبِّئُكُمْ بِشَرٍّ مِّنْ ذَلِكُمُ النَّارِ﴾ [الحج: ٧٢].

(١) ساقط من [ب].

(٢) آخر جه مسلم برقم (٢٦٦٣).

**فاندلة** هذا الحديث بين فيه النبي ﷺ أنَّ القردة والخنازير الموجودة الآن ليست من مسخ بني إسرائيل؛ لأنَّ من مسخه الله فإنَّه لا يتناسب. لكن ماذا عن حديث رسول الله ﷺ أنه قال في الفارة: «لعلها مُسخ» متفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنه، وينحوه عن أبي سعيد رضي الله عنه في الصب؟ هذا الحديث قال فيه الحافظ بأنه يُحمل على تردد النبي ﷺ عن الفارة، هل هي مما مسخ أم لا؟ وذلك قبل أن يُوحى إلىه أنَّ الذي مسخ لا يكون له نسلٌ، ولا عقبٌ. هذا هو أفضلي ما يحمل عليه الحديث.

**وقوله: «مُثُوبَة».**

ثواباً وجزاءً، نصِيبَ على التفسير عند الله، **«مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِيبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقَرِدَةَ وَالْخَنَازِيرَ»**، فالقردة أصحاب السبت والخنازير كفار مائدة عيسى عليه السلام.<sup>(١)</sup> وعن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن المساخين كلهم من أصحاب السبت، فشبابهم مُسخوا قردة، ومشايخهم مسخوا خنازير.<sup>(٢)</sup> **«وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ»**، أي: وجعل منهم من عبد الطاغوت، أي: أطاع الشيطان فيما سول له.

وقرأ ابن مسعود: **«[وَعَبَدُوا] الطَّاغُوتَ»**.

وقرأ حمزة: **«وَعَبَدَ الطَّاغُوتِ»**<sup>(٤)</sup> بضم الباء وبجر التاء، أراد: العبد، وهو لغتان: **(عَبْدٌ) [بِسْكُونٍ]**<sup>(٥)</sup> الباء و **(عَبْدٌ) بضمها**، مثل: **(سَبْعٌ وَسَبْعٌ)**.

وقرأ الحسن: **«وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ»** على الواحد.

(١) هذا لم يثبت فيه حديث، وهو أن أصحاب مائدة عيسى مُسخوا خنازير، وأشهر ما ورد هو حديث عمارة بن ياسر عند الترمذى (٣٠٦١)، وابن جرير (١٢٨/٩)، وابن أبي حاتم (٤/١٢٤٥)، وظاهر إسناده الحسن، لكن قال الترمذى عقبه: لا نعلم مرفوعاً من حديث الحسن بن قزعة. ثم رواه موقوفاً، وقال: وهذا أصح، ولا نعلم للحديث المرفوع أصلاً.

(٢) الأثر ضعيفٌ منقطع، وفيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث، وهو ضعيف، وذكره الواحدى فى «الوسیط» (٢/٢٠٤) بدون إسناد، بل قال: وقال الوالبي عن ابن عباس، فذكره، وعلى بن أبي طلحة لا يُنسب بـ(الوالبي)، وإنما سعيد بن جبیر، فالله أعلم.

(٣) في المخطوطتين: (من عبد)، والمثبت هو الصواب كما في «تفسير ابن كثير».

(٤) قراءة صحيحة، وهو من القراء المشهورين، والقراءة بفتح العين والدال، وضم الباء، فسرها ابن جرير خدم الطاغوت.

(٥) في المخطوطتين: (بجزم)، والمثبت أقرب.

(٦) ذكرها البغوي في «تفسيره» بدون إسناد.

وفي "تفسير الطبرسي"<sup>(١)</sup>: قرأ حمزة وحده ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾ بضم الباء، وجر التاء، والباقيون ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾ بنصب الباء وفتح التاء.

وقرأ ابن عباس، وابن مسعود، وإبراهيم النخعي، والأعمش، وأبان بن تغلب: ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾ بضم العين والباء، وفتح الدال، وخفض التاء.<sup>(٢)</sup>

قال، وحجة حمزة في قراءته ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾ أنه يحمله على ما عمل فيه (جعل) كأنه: وجعل منهم عبد الطاغوت، ومعنى جعل خلق، كقوله: ﴿وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ﴾ [الأنعام: ١]، وليس عبد لفظ جمع؛ لأنَّه ليس من أبنية الجموع شيء على هذا البناء، ولكنه واحد يراد به الكثرة، ألا ترى أنَّ في الأسماء المفردة المضافة إلى المعرف ما لفظه [لفظ]<sup>(٣)</sup> الإفراد ومعناه الجمع، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوْهَا﴾ [إبراهيم: ٣٤]؛ ولأنَّ بناء فعل يراد به المبالغة والكثرة نحو: يقط، ودنس، وكأن تقديره: أنه قد ذهب في عبادة الطاغوت كل مذهب.

وأما من فتح فقال: ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾؛ فإنه عطفه على بناء المضي الذي في الصلة، وهو قوله: ﴿لَعْنَهُ اللَّهُ﴾، وأفرد الضمير في ﴿عبد﴾، وإن كان المعنى فيه الكثرة؛ لأنَّ

(١) اسم كتابه "مجمع البيان لعلوم القرآن"، وصاحبها هو: أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي نسبة إلى طبرستان، وهو معتزلي، رافضي، وتفسيره أدخل فيه مذهب الرفض والاعتزال، هلك في عام ٥٣٨هـ، انظر: "التفسير والمفسرون" (٩٩-١٠٠/٢).

(٢) ﴿عَبْد﴾ بضم العين والباء: جمع عبد، والمعنى: جعل منهم عبيد الطواغيت، والآثار غير مسندة. والمعنى العام لهذه الآية ﴿وَعَبَدَ الطاغوت﴾ أنَّ الله تعالى جعل من اليهود، والنصارى من يعبد الطواغيت، ويشركون بالله؛ فإنَّهم أعرضوا عن عبادة الله، فجازاهم الله وأزاغهم ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَرَأَيْتَ اللَّهَ قُلُوبَهُمْ﴾ [الصف: ٥]، فعبدوا الطواغيت من دون الله، فأعرضوا عن عبادة الله، ف quoqibوا في عبادة غير الله من الطواغيت. فالمؤلف استدل بهذه الآية على أنَّ من هذه الأمة من يتشبه بهم، ويعبد غير الله من الطواغيت، وفيه رد على الصوفية الذين يقولون: هذه الآيات لم تنزل في هذه الأمة؛ لأنَّ الشيطان يئس أن يعبد المصلون في جزيرة العرب.

(٣) ساقط من [أ].

الكلام محمول على لفظه دون معناه، وفاعله ضمير «من» كما أن فاعل الأمثلة المعطوف عليها ضمير (من)، فأفراد لحمل ذلك جمِيعاً على اللفظ.  
وأما قوله: «عُبُدُ الطاغوت»، فهو جمع عبد.

**وقال** أحمد بن يحيى: (عبد) جمع عابد، كباذل وبذل، وشارف وشرف، وكذلك (عبد) جمع عابد، ومثله عباد وعبداد. انتهى  
**وقال** شيخ الإسلام في قوله «وَعَبَدَ الطَّاغُوتِ»: الصواب أنه معطوف على ماقبله من الأفعال، أي: من لعنه، وغضبه عليه، ومن جعل منهم القردة والخنازير، [ومن]<sup>(١)</sup> عبد الطاغوت.

**قال**، والأفعال المتقدمة الفاعل فيها اسم الله مظهراً أو مضمراً وهنا الفاعل اسم من «عبد الطاغوت»، وهو الضمير في «عبد»، ولم يعد سبحانه «من»؛ لأنه جعل هذه الأفعال صفة لصنف واحد وهم اليهود.<sup>(٢)</sup>  
قوله: «أُولَئِكَ شَرُّ مَكَانًا».

ما تظنون بنا، «وَأَضَلُّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ»، وهذا من باب استعمال فعل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر مشاركة، <sup>(٣)</sup> قوله: «أَصْحَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا» [الفرقان: ٢٤]، قاله العمامي ابن كثير في «تفسيره»، وهو ظاهر.

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: «قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَتَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا» [الكهف: ٢١].

ش / والمراد أنهم فعلوا مع الفتية بعد موتهم ما يلزم فاعله؛ لأن النبي ﷺ قال: «لعن

(١) ساقط من [ب].

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤٥٥ / ١٤).

(٣) يعني قوله تعالى: «أُولَئِكَ شَرُّ مَكَانًا» لا يفهم منه أن المؤمنين في شر، لكن شر الكفار الأكثر.

الله اليهود والنصارى اخنوا قبور أنبيائهم مساجد<sup>(١)</sup> ، أراد تحذير أمنة أن يفعلوا ك فعلهم.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي سعيد رضي الله عنه، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «لتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذْوَ الْقَذْدَةِ بِالْقَذْدَةِ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٍ لَدَخَلْتُمُوهُ». قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: «فَمَنْ؟»، أخر جاه.<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: «سنن».

بفتح المهملة، أي: طريق من كان قبلكم، قال المهلب: الفتح أولى.

قوله: «حذو القذة بالقذة».

بنصب «حذو» على المصدر، و«القذة» بضم القاف، واحدة القذاذ، وهو ريش السهم.

أي: تتبعن طريقهم في كل ما فعلوه وتشبهوهم في ذلك كما تشبه قذة السهم القذة الأخرى، فوقع كما أخبر النبي صلوات الله عليه وسلم، وبهذا تظهر مناسبة الآيات للترجمة، وقد وقع [ما أخبر به]<sup>(٣)</sup>، وهو [علم]<sup>(٤)</sup> من أعلام النبوة.

قوله: «حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه».

وفي حديث آخر: «حتى لو كان فيهم من يأتي أمه علانية؛ لكان في أمتي من يفعل ذلك».<sup>(٥)</sup>

(١) تقدم تخرجه.

(٢) الحديث في «البخاري» (٢٦٦٩)، ومسلم (٧٣٢٠) بلفظ: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع» بدل قوله: «حذو القذة بالقذة»، وهذا اللفظ عند أحمد (٤/١٢٥) من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه، وحديث شداد بن أوس سنه ضعيف، فيه: شهر بن حوشب.

(٣) في [ب]: كما أخبر.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) حسن. رواه الترمذى (٢٦٤١)، والحاكم (١٢٩/١) من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص، وفي =

أراد عليه السلام أن أمته لا تدع شيئاً مما كان يفعله اليهود والنصارى إلا فعلته كله لا ترك منه شيئاً، ولهذا قال سفيان بن عيينة: من فسد من علمائنا؛ ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا؛ ففيه شبه من النصارى.<sup>(١)</sup> انتهى

قلت: فما أكثر الفريقين، لكن من رحمة الله تعالى ونعمته أن جعل هذه الأمة لا تجتمع على ضلاله كما في حديث ثوبان الآتي قريباً.

**قوله:** قالوا يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: «فمن؟».

هو برفع (اليهود): خبر مبتدأ ممحذوف، أي: أهم اليهود والنصارى الذين نتبع سنتهم؟ ويجوز النصب بفعل ممحذوف تقديره: تعني.

**قوله:** قال: «فمن؟».

استفهام إنكار، أي: فمن هم غير أولئك؟

= سند: عبد الرحمن بن زياد الأفريقي، وهو ضعيف.

وله شاهد عن ابن عباس رضي الله عنهما عند البزار كما في «كشف الأستار» (١٥/٣٢)، والدولابي (٢/٣٠)، وغيرهما، وفي سنته: أبو أويس والد إسماعيل، وفيه ضعف، وكلها يصلح في الشواهد؛ ولذا حسن الألباني بطريقه كما في «الصحيححة» (١٣٤٨).

(١) ذكره شيخ الإسلام في «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٦٧).

قال المصنف حَدَّثَنَا: ولمسلم عن ثوبان صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إِنَّ اللَّهَ زَوْيَ لِي الْأَرْضَ، فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتِي سَيِّلْغُ مُلْكُهَا مَا زَوْيَ لِي مِنْهَا، وَأُعْطِيْتُ الْكَنْزَيْنِ: الْأَحْمَرَ وَالْأَبْيَضَ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأُمَّتِي أَنْ لَا يُهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بَعَامَةٍ، وَأَنْ لَا يُسْلَطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سَوْيَ أَنفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِحَ بَيْضَتُهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لَا يُرِدُّ، وَإِنِّي أَعْطَيْتُكَ لِأُمَّتِكَ أَنْ لَا أَهْلِكُهُمْ بِسَنَةٍ عَامَةٍ، وَأَنْ لَا أُسْلَطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سَوْيَ أَنفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِحَ بَيْضَتُهُمْ، وَلَوِ اجْتَمَعَ عَلَيْهِمْ مَنْ يَأْفَطَارُهَا، حَتَّىٰ يَكُونَ بَعْضُهُمْ يُهْلِكُ بَعْضًا، وَيَسْبِي بَعْضُهُمْ بَعْضًا».<sup>(١)</sup>

ورواه البرقاني في «صحيحه»، وزاد: «وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّينَ، وَإِذَا وَقَعَ عَلَيْهِمُ السَّيْفُ، لَمْ يُرْفَعْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ يَلْحَقَ حَيٌّ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَحَتَّىٰ تَبْعَدَ فِتَامٌ مِنْ أُمَّتِي الْأَوْثَانَ، وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَابُونَ ثَلَاثُونَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَأَنَا حَاتَّمُ النَّبِيِّنَ، لَا نَبِيٌّ بَعْدِي، وَلَا تَرَالْ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصُورَةٌ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ [وَلَا مَنْ خَالَفَهُمْ]<sup>(٢)</sup>، حَتَّىٰ يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ».

ش/ هذا الحديث رواه أبو داود في «سننه»، وابن ماجه بالزيادة التي ذكرها

المصنف.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** عن ثوبان.

هو مولى النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، صَاحِبَهُ وَلَازِمَهُ، ونزل بعده الشام، ومات بحمص سنة أربع وخمسين.

**قوله:** «زوَيَ لِي الْأَرْضَ».

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٨٨٩).

(٢) زيادة من المخطوطة.

(٣) صحيح. أخرجه أبو داود (٤٢٥٢)، وابن ماجه (٣٩٥٢)، وإسناده صحيح على شرط مسلم.

**قال التورشتي<sup>(١)</sup>** : زويت الشيء جمعه وقبضته. يريد تقريب البعيد منها حتى اطلع عليه اطلاعه على القريب.

وحاصله أنه طوى له الأرض وجعلها مجموعة كهيئة كف في مرآة ينظره.

**قال الطبي**: أي جمَعَهَا لِي حتَّى أَبْصَرْتُ مَا تَمْلَكَهُ أُمْتِي مِنْ أَقْصِي المُشَارِقِ  
والمغارب منها.<sup>(٢)</sup>

**قوله**: «وَإِنْ أُمْتِي سَيِّلَغُ مَلْكُهَا مَا زَوَّى لِي مِنْهَا».

**قال القرطبي**: هذا الخبر وُجِدَ مخبره كما قال، وكان ذلك من دلائل نبوته؛ وذلك أنَّ ملك أمته اَتَسَعَ إِلَى أَنْ يَلْعُجَ أَقْصَى طنجه - بالنون والجيم - الذي هو متنه عمارة المغرب إلى أقصى المشرق مما هو وراء خراسان والنهر، وكثير من بلاد السند، والهند، والصُّفْدُ، ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشمال؛ ولذلك لم يذكر الكتاب أنه أُريَه، ولا أَخْبَرَ أَنَّ ملك أمته تبلغه.<sup>(٣)</sup>

**قوله**: «زَوَّى لِي مِنْهَا».

يُحتمل أن يكون مَبْنِيًّا للفاعل، [وأن]<sup>(٤)</sup> يكون مَبْنِيًّا للمفعول.

**قوله**: «وأعطيت الكنزين: الأَحْمَرُ وَالْأَبْيَضُ».

**قال القرطبي**: يعني بها كنز كسرى وهو ملك الفرس، وكنز قيصر وهو ملك الروم،

(١) هو المحدث الفقيه، شهاب الدين فضل الله بن حسن، له شرح لـ«مصالح الغاوي» اسمه «الميسير في شرح المصالح». «طبقات الشافعية» (٨/٣٤٩)، وانظر كلام التورشتي في «شرح الطبي» (١١/٣٦٣٧).

(٢) لم أجده هذا النص في المطبوع من شرحه (١١/٣٦٣٧).

(٣) انتهى من «المفهوم» (٧/٢١٧).

(٤) في [أ]: أو.

## ٢٢- باب ما جاءَ أَنْ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأَوْتَانَ

وقصورهما وبلادهما، وقد قال ﷺ: «والذي نفسي بيده، لتنفقن كنوزهما في سبيل الله»<sup>(١)</sup>، وعبر بالأحمر عن كنز قيصر؛ لأن الغالب عندهم كان الذهب، وبالأبيض عن كنز كسرى؛ لأن الغالب عندهم كان الجوهر والفضة، ووجد ذلك في خلافة عمر بن الخطاب؛ فإنه سبق إليه تاج كسرى وحليته، وما كان في بيوت أمواله، وجميع ما حوتته مملكته، على سعتها وعظمتها، وكذلك فعل الله بقيصر، والأبيض والأحمر منصوبان على البدل.

**قوله:** «إني سألت ربي لأمي أن لا يهلكها بسنة بعامة».

هكذا ثبت في أصل المصنف للطلاقه بعامة، بالباء، وهي رواية صحيحة في «صحيف مسلم»، وفي بعضها بحذفها.

**قال القرطبي:** وكأنها زائدة؛ لأن «عامة» صفة السنة، والسنة: الجدب الذي يكون به الهلاك العام، ويسمى الجدب والقطح: سنة، ويجمع على سنين، كما قال تعالى: «ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين» [الأعراف: ١٣٠]، أي: الجدب المتواتي.

**قوله:** «من سوى أنفسهم».

أي: من غيرهم من الكفار، من إهلاك بعضهم ببعضًا، وسيبي بعضهم ببعضًا كما هو مرسوط في التاريخ فيما قبل، وإلى زماننا هذا، نسأل الله العفو والعافية.

**قوله:** «فيستبيح بيضتهم».

**قال الجوهرى:** بيضة كل شيء حوزته، وببيضة القوم ساحتهم.

وعلى هذا فيكون معنى الحديث: إن الله تعالى لا يسلط العدو على كافة المسلمين

(١) أخرجه البخاري برقم (٣١٢١)، و-Muslim برقم (٢٩١٨)، و-Muslim برقم (٢٩١٩)، من حديث أبي هريرة، وجابر بن سمرة رضي الله عنه.

(٢) انتهى من «المفہوم» (٧/٢١٧).

حتى يستبيح جميع ما حازوه من البلاد والأرض، ولو اجتمع عليهم من بأقطار الأرض  
 وهي جوانبها.<sup>(١)</sup>

وقيل، بيضتهم معظمهم وجماعتهم وإن قلوا.

**قوله:** «حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً، ويسيء بعضهم بعضاً».

والظاهر أن «حتى» عاطفة، أو تكون لانتهاء الغاية، أي: إن أمر الأمة يتنهى إلى أن «يكون بعضهم يهلك بعضاً» الحديث، وقد يسلط بعضهم على بعض كما هو الواقع؛ وذلك لكثره اختلافهم وتفرقهم.

**قوله:** «إِنْ رَبِّيْ قَالَ: يَا مُحَمَّدَ، إِذَا قَضَيْتَ قَضَاءَ فَإِنَّهُ لَا يَرِدُ».

قال بعضهم: أي إذا حكمت حكماً مُبرّماً نافذاً؛ فإنه لا يرد بشيء، ولا يقدر أحد على رده، كما قال النبي ﷺ: «ولَا رَادَّ لِمَا قَضَيْتَ».<sup>(٢)</sup>

**قوله:** رواه البرقاني في «صحيحه».

(١) انظر: «المفهوم» (٧/٢١٨).

(٢) هذا الحديث: «ولَا رَادَّ لِمَا قَضَيْتَ» هو قطعة من حديث المغيرة بن شعبة الذي أصله في «الصحيحين» في الذكر عقب الصلاة. انظر: «البخاري» رقم (٨٤٤)، ومسلم رقم (٥٩٣)، وهذه الزيادة خارج «الصحيحين»، وهي صحيحة، أخرجها الطبراني في «الدعاء» رقم (٦٨٦)، وسندتها على شرط الشيخين.

وآخرها عبدالرزاق في «تصنيفه» (٤٤٠/١٠)، وأكثر الروايات بدونها، لكن زادها حافظان، وهما: مسعود بن كدام، ومعمر بن راشد، ولم يخالفان عدداً كبيراً، ولا نعلم أحداً من الحفاظ أعلاها. والمقصود بالقضاء الذي لا يُرد هو القضاء الكوني كما قال تعالى: «وَقَضَيْنَا إِلَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتَقْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ» [الإسراء: ٤]، وأما القضاء الشرعي فهو كقوله تعالى: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنِي أَهُ» [الإسراء: ٢٢]، وقد يقع، وقد لا يقع. تبيّن: القدر لا ينقسم إلى كوني وشرعي، وإنما القدر كوني فقط.

هو الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن محمد بن أحمد بن غالب الخوارزمي الشافعي، ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمائة، ومات سنة خمس وعشرين وأربعين.

**قال الخطيب:** كان ثبناً ورعاً، لم نر في شيوخنا أثبت منه، عارفاً بالفقه، كثير التصانيف، صنف مستنداً ضمئته ما اشتمل عليه «الصحيحان»، وجمع حديث الثوري، وحديث شعبة، وطائفة.

(١) وهذا الحديث رواه أبو داود بتمامه بسنته إلى أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم «إن الله - أو قال: إنَّ ربِّي - زوى لي الأرض، فَأَرِيتُ مشارق الأرض وغاربها، وإنَّ مُلْكَ أَمْتِي سَيِّلَغَ مَا زَوَّى لِي مِنْهَا، وَأُعْطِيَتِ الْكَنْزَيْنِ: الأَحْمَرُ وَالْأَبْيَضُ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأَمْتِي أَنْ لَا يَهْلِكَهَا بَسْنَةُ عَامَةٍ، وَلَا يَسْلُطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سَوْيِ أَنْفُسِهِمْ، فَيُسْتَبِّحَ بِيَضْتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ لِي: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً؛ فَإِنَّهُ لَا يُرُدُّ، وَلَا أَهْلِكُهُمْ بَسْنَةُ عَامَةٍ، وَلَا أَسْلُطُ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سَوْيِ أَنْفُسِهِمْ، فَيُسْتَبِّحَ بِيَضْتَهُمْ، وَلَوْ اجْتَمَعُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِ أَقْطَارِهَا - أوَّلَى: بِأَقْطَارِهَا - حَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يَهْلِكُ بَعْضًا، وَحَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يَسْبِي بَعْضًا، وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أَمْتِي الْأَمْمَةِ الْمُضْلِّيْنِ، وَإِذَا وَضَعَ السِّيفَ فِي أَمْتِي لَمْ يَرْتَفِعْ عَنْهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَلَا تَقْوِيمُ السَّاعَةِ حَتَّى يَلْحِقَ قَبَائِلُ مِنْ أَمْتِي بِالْمُشْرِكِيْنِ، وَحَتَّى تَعْبُدَ قَبَائِلُ مِنْ أَمْتِي الْأُوْثَانَ، وَإِنَّهُمْ سَيَكُونُ فِي أَمْتِي كَذَابُوْنَ ثَلَاثَوْنَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ لَا نَبِيٌّ بَعْدِي، وَلَا تَزَالْ طَائِفَةٌ مِنْ أَمْتِي عَلَى الْحَقِّ، قَالَ ابْنُ عِيسَى: ظَاهِرِيْنَ، ثُمَّ اتَّفَقَ لَا يَضُرُّهُمْ مِنْ خَالِفِهِمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ».

وروى أبو داود أيضاً عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلوات الله عليه وسلم أنه قال: «تدور رحى الإسلام لخمس وثلاثين، أو ست وثلاثين، أو سبع وثلاثين؛ فإن يهلكوا فسبيل

(١) من ههنا ساقط من [١].

من هلك، وإن يقم لهم دينهم يقم [سبعين]<sup>(١)</sup> عاماً، قال: قلت: أما بقي أو مما مضى؟ قال: «ما مضى».<sup>(٢)</sup>

(١) في المخطوطة: (سبعين)، والمثبت من مصادر الحديث.

(٢) صحيح. الحديث له ثلاث طرق، كل طريق منها فيها ضعف:

الطريق الأولى: فيها البراء بن ناجية، عند أبي داود (٤٢٥٤)، وأحمد (١/٣٩٣)، والبراء مجهول.

الطريق الثانية: فيها شريك القاضي، ومجالد بن سعيد الهمداني، كلاهما ضعيف، وهذه الرواية عند الطحاوي في «مشكل الآثار» (٢/٢٣٦)، والطبراني (١٠٣١١).

الطريق الثالثة: من طريق عبد الرحمن بن مسعود، عن أبيه، وهذه الرواية عند أحمد (١/٣٩٠)، وأبي يعلى (٥٠٠٩) (٥٢٩٨)، والطحاوي في «شرح المشكل» (٢/٢٣٥-٢٣٥)، وابن حبان (٦٦٦٤)، والطبراني (١٠٣٥٦)، والسند صحيح إلى عبد الرحمن، وعبد الرحمن اختلفوا في سماعه من أبيه، والذي يظهر أنه سمع، لكن قليلاً، وعلى فرض الانقطاع؛ فالحديث حسن بمجموع هذه الثلاث الطرق، وقد صححه العلامة الألباني وَاللهُ فِي الصَّحِيحَةِ (٩٧٦).

وأختلفوا في تفسيره، قال الحافظ ابن حجر وَاللهُ فِي الْفَتْحِ (٧٢٢٣): قال الخطابي: «رَحْيُ الْإِسْلَامِ كِتَابَةٌ عَنِ الْحَرْبِ، شَبَهَهَا بِالرَّحْيَّ الَّتِي تَطْحَنُ الْحَبَّ؛ لِمَا يَكُونُ فِيهَا مِنْ تَلْفٍ الْأَرْوَاحِ، وَالْمُرَادُ بِالْدِيْنِ فِي قَوْلِهِ يَقُولُ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الْمُلْكُ، قَالَ: فَيُشَبِّهُ أَنْ يَكُونُ إِشَارَةً إِلَى مُدَّةِ بَنِي أُمِّيَّةِ فِي الْمُلْكِ، وَأَنْتَقَالَهُ عَنْهُمْ إِلَى بَنِي الْعَبَّاسِ؛ فَكَانَ مَا بَيْنَ إِسْتِقْرَارِ الْمُلْكِ لِبَنِي أُمِّيَّةِ وَظُهُورِ الْوَهَنِ فِيهِ تَحْوِي مِنْ سَبْعِينَ سَنَةً. قُلْتُ: لَكِنْ يُعَكِّرُ عَلَيْهِ أَنَّ مِنْ إِسْتِقْرَارِ الْمُلْكِ لِبَنِي أُمِّيَّةِ عِنْدِ اجْتِمَاعِ النَّاسِ عَلَىٰ مُعَاوِيَةِ سَنَةٍ إِحْدَى وَأَرْبَعِينَ إِلَى أَنْ زَالَتْ دُولَةُ بَنِي أُمِّيَّةِ، فَقُتِلَ مَرْوَانُ بْنُ مُحَمَّدٍ فِي أَوَّلِ سَنَةٍ إِثْتَيْنِ وَثَلَاثَيْنِ وَمِائَةً أَرْبَدَ مِنْ تَسْبِعِينَ سَنَةً، ثُمَّ نَقَلَ عَنِ الْخَطِيبِ أَبِي بَكْرٍ الْبَعْدَادِيَّ قَوْلَهُ «تَدُورُ رَحَيُ الْإِسْلَامِ» مَثَلٌ يُرِيدُ أَنَّ هَذِهِ الْمُدَّةَ إِذَا اِنْتَهَتْ حَدَّثَ فِي الْإِسْلَامِ أَمْرٌ عَظِيمٌ يُخَافُ بِسَيِّبِهِ عَلَىٰ أَهْلِهِ الْهَلَكَ، يُقَالُ لِلْأُمْرِ إِذَا تَغَيَّرَ وَاسْتَحَالَ: دَارَتْ رَحَاهُ. قَالَ: وَفِي هَذَا إِشَارَةٌ إِلَى اِتِّقَاضِ مُدَّةِ الْخِلَافَةِ.

ثُقُولٌ، وَالتَّفَسِيرُ الَّذِي فَسَرَهُ بِهِ الْخَطَابِيُّ، ثُمَّ الْخَطِيبُ بَعِيدٌ، وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ الْمُرَادَ بِقَوْلِهِ: «تَدُورُ رَحَيُ الْإِسْلَامِ» أَنَّ تَدُومَ عَلَىِ الْإِسْتِقَامَةِ، وَأَنَّ اِتِّنَادَهُ ذَلِكَ مِنْ أَوَّلِ الْبَعْثَةِ النَّبِيَّةِ، فَيَكُونُ إِنْتَهَاءُ الْمُدَّةِ بِقَتْلِ عُمَرٍ فِي ذِي الْحِجَّةِ سَنَةَ أَرْبَعٍ وَعَشْرِينَ مِنْ الْهِجْرَةِ، فَإِذَا اِنْفَصَمَ إِلَى ذَلِكَ اِنْتَهَى عَشْرَةُ سَنَةٍ وَسِتَّةُ أَشْهُرٍ مِنَ الْمُبْعَثِ فِي رَمَضَانَ؛ كَانَتْ الْمُدَّةَ حَمْسًا وَثَلَاثَيْنَ سَنَةً وَسِتَّةَ أَشْهُرٍ، فَيَكُونُ ذَلِكَ جَمِيعَ الْمُدَّةِ النَّبِيَّةِ، وَمُدَّةِ الْخَلِيفَتَيْنِ بَعْدَهُ خَاصَّةً، وَيُؤَيِّدُهُ حَدِيثُ حُذَيْفَةَ الْمَاضِيِّ قَرِيبًا الَّذِي يُشَيرُ إِلَى أَنَّ بَابَ الْأَمْنِ مِنْ الْفِتْنَةِ يُكْسِرُ بِقَتْلِ عُمَرٍ، فَيُفْتَحُ بَابُ الْفِتْنَةِ، وَكَانَ الْأَمْرُ عَلَىٰ مَا ذُكِرَ، وَأَمَّا قَوْلُهُ فِي بَقِيَّةِ الْحَدِيثِ: «فَإِنْ يَهْلِكُوا فَسَيِّلُ مَنْ هَلَكَ، وَإِنْ يَقُولُ لَهُمْ دِيْنَهُمْ يَقُولُ سَبْعِينَ سَنَةً»، فَيَكُونُ الْمُرَادُ =

وروى في «سننه» أيضًا عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «يتقارب الزمان، وينقص العلم، وتظهر الفتنة، ويلقى الشح، ويكثر المهرج»، قيل: يا رسول الله، أيه هو؟  
 قال: «القتل، القتل»<sup>(١)</sup>.  
<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «إِنَّمَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْمُضَلِّينَ».

أي: الأمراء، والعلماء، والعباد، فيحكمون فيهم بغير علم، فيضلونهم كما قال تعالى:  
**﴿وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلًا﴾** [الأحزاب: ٦٧]، وكان بعض  
 هؤلاء يقول لأصحابه: من كان له حاجة، فليأت إلى قبري؛ [فإنني أفضيها]<sup>(٣)</sup> له، ولا خير  
 في رجل يحجبه عن أصحابه ذراع من تراب. أو نحو هذا، وهذا هو الضلال البعيد، يدعوه  
 أصحابه إلى أن يعبدوه من دون الله، ويسألوه [ما لا يقدر عليه من]<sup>(٤)</sup> قضاء حاجاتهم،  
 وتغريج كرباتهم، وقد قال تعالى: **﴿يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يُصْرِهُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ**  
**الضَّلَالُ الْبَعِيدُ \*** يَدْعُوا لَمَنْ ضَرَهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لِئِسَ الْمَوْلَىٰ وَلَئِسَ الْعَشِيرُ  
**﴾[الحج: ١٢-١٣]، وقال تعالى: ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلَهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا**  
**يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُورًا﴾** [الفرقان: ٣]، وقال  
 تعالى: **﴿فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ﴾** [العنكبوت: ١٧] ، وأمثال هذا في القرآن كثير يبين

= **بِذَلِكَ إِنْقَضَاءُ أَعْمَارِهِمْ، وَتَكُونُ الْمُدَّةُ سَبْعِينَ سَنَةً إِذَا جُعِلَ اِبْتِداُهَا مِنْ أَوَّلِ سَنَةِ ثَلَاثِينَ عِنْدَ**  
**إِنْقَضَاءِ سِتِّ سِنِينَ مِنْ خِلَاقَةِ عُثْمَانَ؛ فَإِنَّ اِبْتِداءَ الطَّعْنِ فِيهِ إِلَىٰ أَنَّ الْأَمْرَ إِلَىٰ قَتْلِهِ كَانَ بَعْدَ سِتِّ**  
**سِنِينَ مَضَتْ مِنْ خِلَاقَتِهِ، وَعِنْدِ إِنْقَضَاءِ السَّبْعِينَ لَمْ يَقُلْ مِنَ الصَّحَابَةِ أَحَدٌ؛ فَهَذَا الَّذِي يَظْهُرُ لِي فِي**  
**مَعْنَىٰ هَذَا الْحَدِيثِ اهـ**

(١) إلى هنا يتنتهي السقط من [أ].

(٢) أخرجه أبو داود (٤٢٥٥)، والحديث أيضًا في «البخاري» (٧٠٦١)، و«مسلم» في [كتاب العلم] رقم (١٢، ١١).

(٣) في [ب]: فأفضيها.

(٤) ساقط من [أ].

الله تعالى به الهدى من الضلال.

ومن هذا الضرب من يدّعى أنه يصل مع الله إلى حال تسقط [فيها]<sup>(١)</sup> [عنده]<sup>(٢)</sup> التكاليف، ويدّعى أنّ الأولياء يدعون ويسوغون بهم في حياتهم ومماتهم، وأنّهم ينفعون، ويضرّون، ويدبرون الأمور على سبيل الكرامة، وأنّه يطلع على اللوح المحفوظ ويعلم أسرار الناس، وما في ضمائّرهم، أو يجوز بناء المساجد على قبور الأولياء، والصالحين، وإيقادها بالسروح، ونحو ذلك من الغلو، والإفراط، والعبادة لغير الله، فما أكثر هذا الهذيان، والكفر، والمحاداة لله، ولكتابه، ولرسوله.

**وقوله ﷺ: «إِنَّمَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْمُضْلَّةِ».**

أتى بـ: «إنما» التي قد تأتي للحصر؛ بياناً لشدة خوفه على أمته من أمّة الضلال، وما وقع في خلاد النبي ﷺ من ذلك إلا لما أطّلعته الله عليه من غيبه أنه سيقع نظير ما في الحديث قبله من قوله: «لتبعن سنن من كان قبلكم» الحديث.

[وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ أَخَافُ مَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْمُضْلَّةِ» رواه أبو داود الطيالسي.<sup>(٣)</sup>

وعن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إِنَّمَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْمُضْلَّةِ» رواه الدارمي<sup>(٤)</sup> [.]<sup>(٥)</sup>.

(١) إضافة يقتضيها السياق.

(٢) في [ب]: عنهم.

(٣) آخر جهه الطيالسي (٩٧٥)، وهو أيضاً في «مسند أحمد» (٦ / ٤٤١)، وفي سنده رجالان مبهمان، ويُعني عنه حديث ثوبان الذي في الباب.

(٤) آخر جهه الدارمي (١ / ٧٠، ٣١١)، وهو نفس حديث الباب، ونفس السنده على شرط مسلم، وأخر جهه أيضاً أحمد بهذا الملفظ (٥ / ٢٧٨، ٢٨٤).

(٥) ما بين المعقوفين زيادة في المطبوع.

وقد بَيَّنَ اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ صِرَاطَهُ الْمُسْتَقِيمُ الَّذِي هُوَ سَبِيلُ الْمُؤْمِنِينَ، فَكُلُّ مَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ، وَلَا فِي سَنَةِ رَسُولِهِ ﷺ؛ فَهُوَ مَلُوْنٌ، وَحَدِيثُهُ مَرْدُودٌ، كَمَا قَالَ ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا، أَوْ آوَى حُدَثًا؟ فَعَلَيْهِ لِعْنَةُ اللَّهِ، وَالْمَلَائِكَةِ، وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبِلُ اللَّهُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صِرْفًا، وَلَا عَدْلًا». <sup>(١)</sup>

وَقَالَ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>(٢)</sup>، وَقَالَ: «كُلُّ مَحَدَّثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلُّ  
بَدْعَةٍ ضَلَالٌ».<sup>(٣)</sup>

وَهَذِهِ أَحَادِيثُ صَحِيحَةٍ، وَمَدَارُ أَصْوَلِ الدِّينِ وَأَحْكَامِهِ عَلَى هَذِهِ الْأَحَادِيثِ وَنَحْوِهَا،  
وَقَدْ بَيَّنَ اللَّهُ تَعَالَى هَذَا الْأَصْلُ فِي مَوَاضِعٍ مِنْ كِتَابِهِ الْعَزِيزِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿أَتَبِعُوا مَا أَنْزَلَ  
إِلَيْكُمْ مَنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الْأَعْرَافِ: ٣٢]، وَقَالَ: ﴿إِنَّمَا  
جَعَلْنَاكُمْ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعُوهَا وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الْجَاثِيَّةِ: ١٨]،  
وَنَظَارَهَا فِي الْقُرْآنِ كَثِيرٌ.

وَعَنْ زِيَادِ بْنِ حَدِيرٍ قَالَ: قَالَ لِي عَمْرُ جِبِيلَةَ: هَلْ تَعْرِفُ مَا يَهْدِمُ الْإِسْلَامَ؟ قَلَّتْ: لَا.  
قَالَ: يَهْدِمُهُ زَلْةُ الْعَالَمِ، وَجَدَالُ الْمُنَافِقِ بِالْكِتَابِ، وَحُكْمُ الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّلِينَ. رَوَاهُ  
<sup>(٤)</sup> الدَّارْمِيُّ.

(١) أَخْرَجَهُ البَخَارِيُّ بِرَقْمِ (١٨٧٠)، وَمُسْلِمٌ بِرَقْمِ (١٣٧٠)، مِنْ حَدِيثِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رض بِلِفْظِهِ: «مَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا...» يَعْنِي بِالْمَدِينَةِ، وَكَذَلِكَ أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ بِرَقْمِ (١٣٧١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ رض.

(٢) أَخْرَجَهُ البَخَارِيُّ بِرَقْمِ (٢٦٩٧)، وَمُسْلِمٌ بِرَقْمِ (١٧١٨) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رض.

(٣) أَخْرَجَهُ «مُسْلِمٌ» (٨٦٧) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رض، وَأَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٤/١٢٦)، وَأَبْوَ دَاؤِدَ (٤٦٠٧)،  
وَالتَّرْمِذِيُّ (٢٦٧٦) وَغَيْرُهُمْ، عَنِ الْعَرَبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رض، وَهُوَ حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

فَانْتَدَةُ زِيَادَةَ: «وَكُلُّ ضَلَالٌ فِي النَّارِ» لَيْسَ فِي «مُسْلِمٌ»، وَإِنَّمَا هِيَ فِي حَدِيثِ جَابِرٍ عَنْ النَّسَائِيِّ (١٨٩/٣)، وَسَنَدُهَا صَحِيحٌ.

(٤) صَحِيحٌ. رَوَاهُ الدَّارْمِيُّ بِرَقْمِ (٢٢٠)، وَابْنُ بَطْرَةَ فِي «الْإِبَانَةِ» (١/٦٤٣)، وَابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ فِي «جَامِعِ  
بَيَانِ الْعِلْمِ» (١٨٦٧) (١٨٦٩) (١٨٧٠)، وَالخطيبُ فِي «الْفَقِيْهِ وَالْمُتَفَقَّهِ» (٦٠٧)، مِنْ طَرْقِ عَنْ =

**وقال** يزيد بن عمير: كان معاذ بن جبل رضي الله عنه لا يجلس مجلساً للذكر إلا قال: الله حَكْمٌ قِسْطٌ، هلك المرتابون. وفيه: واحذروا زيفة الحكيم؛ فإن الشيطان قد يقول الضلالة على لسان الحكيم، وقد يقول المنافق كلمة الحق. قلت لمعاذ: وما يدريني رحمك الله أن الحكيم قد يقول كلمة الضلالة، والمنافق قد يقول كلمة الحق؟ قال: قال لي: اجتنب من كلام الحكيم المشتبهات التي يقال: ما هذه؟ ولا يثنيك ذلك عنه؛ فإنه لعله يراجع الحق، وتلق الحق إذا سمعته؛ فإنَّ عَلَى الْحَقِّ نُورًا. رواه أبو داود، وغيره.<sup>(١)</sup>

**قوله:** وإذا وقع عليهم السيف لم يُرفع إلى يوم القيمة.

وكذلك وقع؛ فإن السيف لما وقع بقتل عثمان رضي الله عنه لم يرفع، وكذلك يكون إلى يوم القيمة، ولكن قد يكثر تارة ويقل أخرى، ويكون في جهة ويرتفع عن أخرى.

**قوله:** «ولا تقوم الساعة حتى يلحق حيٌّ من أمتي بالمرتدين».

**الحي:** واحد الأحياء، وهي القبائل.

وفي رواية أبي داود: «حتى يلحق قبائل من أمتي بالمرتدين»، والمعنى: أنهم يكونون معهم، ويرتدون برغبتهم عن أهل الإسلام، [ويلحقون]<sup>(٢)</sup> بأهل الشرك.

**وقوله:** «حتى تبعد فئام من أمتي الأوثان».

**الفئام:** مهموز: الجماعات الكثيرة، قاله أبو السعادات.

= الشعبي، عن زياد بن حذير به، وهذا إسناد صحيح.

\* وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» (١٤٧٥) من طريق: حصين، عن زياد بن حذير به.

(١) صحيح. رواه أبو داود برقم (٤٦١١)، فقال رضي الله عنه: حدثنا يزيد بن خالد بن عبد الله بن موهب الهمданى، حدثنا الليث، عن عقيل، عن ابن شهاب، أن أبا إدريس الخولاني أخبره أنَّ يزيد بن عميرة أخبره...، فذكره. وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات معروفون.

(٢) في المخطوطتين: (ولحوthem)، والمثبت أقرب.

## ٢٢- باب ما جاءَ أَنْ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأُوْثَانَ

وفي رواية أبي داود: «حتى تعبد قبائل من أمتي الأوثان»، وهذا هو شاهد الترجمة، فيه الرد على من قال بخلافه من عباد القبور الجاحدين لما يقع منهم من الشرك بالله، عبادتهم الأوثان<sup>(١)</sup>؛ وذلك لجهلهم بحقيقة التوحيد، وما ينافسه من الشرك والتنديد، فالتوحيد هو أعظم مطلوب، والشرك هو أعظم الذنوب.

وفي معنى هذا الحديث ما في «الصحيحين» عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب آليات نساء دوس على ذي الخلصة»، قال: ذو الخلصة طاغية دوس التي كانوا يعبدون في الجاهلية.<sup>(٢)</sup>

وروى ابن حبان عن معمر قال: إنَّ عَلَيْهِ الْآنَ بَيْتًا مَبْنِيًّا مَغْلُقًا.<sup>(٣)</sup>

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في قصة هدم اللات لما أسلمت ثقيف: فيه أنه لا يجوز إبقاء مواضع الشرك والطاغية بعد القدرة على هدمها وإبطالها يوماً واحداً، وكذلك حكم المشاهد التي بُنيَت على القبور، والتي اتُّخذَت أوثاناً تُعبد من دون الله، والأحجار التي تُقصد للتبرك والنذر، لا يجوز إبقاء شيء منها على وجه الأرض مع القدرة على إزالتها، وكثير منها بمنزلة اللات، والعزى، ومناة، أو أعظم شركاً عندها، وبها، فاتَّبع هؤلاء سنن من كان قبلهم، وسلكوا سبيلهم حذو القذة بالقذة، وغلب الشرك على أكثر النفوس؛ لظهور الجهل، وخفاء العلم، وصار المعروف مُنْكراً، والمُنْكَرُ معروفاً، والستة

(١) فائدة: استدل بعض الصوفية بحديث: «إن الشيطان قد يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن بالتحرش» على عدم وقوع الشرك، وهذا باطل لما تقدم من الأدلة على وقوعه، وأما الحديث فله تأويلات عند أهل العلم، منهم من قال: يئس أن يعبده المصلون كلهم. ومنهم من قال: إنه خبر بأنه يئس من ذلك، ومع ذلك هو يقع كما أخبر به النبي صلوات الله عليه وسلم، ويأس الشيطان لا يمنع وقوعه، فهذا تفسيران لهذا الحديث.

(٢) آخر جه البخاري برقم (٧١٦)، ومسلم برقم (٢٩٠٦).

(٣) رواه ابن حبان برقم (٦٧٤٩)، وسنده صحيح، ورواه عبد الرزاق، عن معمر برقم (٢٠٧٩٥).

بدعة والبدعة سنة، وطمست الأعلام، واشتدت غربة الإسلام، وقلَّ العلماء، وغلب السفهاء، وتفاقم الأمر، واشتتد البأس، وظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس، ولكن لا تزال طائفة من العصابة المحمدية بالحق قائمين، ولأهل الشرك والبدع مجاهدين، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وهو خير الوارثين.<sup>(١)</sup>

**قلت:** فإذا كان هذا في القرن السابع قبله، فما بعده أعظم فساداً.

**وقولهُ:** «وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي».

**قال القرطبي:** وقد جاء عدد them معيناً في حديث حذيفة قال: قال رسول الله ﷺ: «يكون في أمتي كذابون دجالون سبع وعشرون منهم أربع نسوة» أخرجه أبو نعيم وقال: هذا حديث غريب<sup>(٢)</sup>. انتهى<sup>(٣)</sup>

و الحديث ثوبان أصح من هذا.

**قال القاضي عياض:** عدّ من تنبأ من زمن رسول الله ﷺ إلى الآن ممن اشتهر بذلك، وعرف، واتبعه جماعة على ضلاله، فوجد هذا العدد فيهم، ومن طالع كتب الأخبار والتاريخ عرف صحة هذا.<sup>(٤)</sup>

**وقال الحافظ:** وقد ظهر مصدق ذلك في زمن رسول الله ﷺ، فخرج مسلمة

(١) من "زاد المعاد" (٣/٥٠٦-٥٠٧).

(٢) صحيح. أخرجه أ Ahmad (٥/٣٩٦)، والطحاوي في "مشكل الآثار" (٣٩٥٣)، والطبراني في "الكبير" (٣٠٢٦)، و"الأوسط" (٤٤٤٦)، وأبو نعيم في "الحلية" (٤/١٧٩)، من طرق عن معاذ بن هشام قال: وجدت في كتاب أبي بخط يده ولم أسمعه منه: عن قتادة، عن أبي معشر، عن إبراهيم التخعي، عن همام، عن حذيفة...، فذكره. وهذا إسناد صحيح، وأبو معشر هو زياد بن كلبي. قوله أبي نعيم (غريب) لا يستفاد منه ضعف الحديث، وإنما يستفاد منه التفرد، فكثير من العلماء يطلقون الغريب على التفرد؛ إلا من كان له اصطلاح خاص به كالترمذى، وابن كثير؛ فإنهما يطلقانه على ما كان ضعيفاً، والزيلعى يطلقها على ما لا أصل له.

(٣) لم أقف على مصدر كلام القرطبي.

(٤) انتهى من "إكمال المعلم" رقم (٢٩٢٣).

الكذاب باليمامنة، والأسود العنسي باليمن، وفي خلافة أبي بكر: طليحة بن خويلد فيبني أسد بن خزيمة، وسجاح فيبني تميم، وقتل الأسود قبل أن يموت النبي ﷺ، وقتل مسيلمة في خلافة أبي بكر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(١)</sup>، وتاب طليحة ومات على الإسلام في زمن عمر بن الخطاب، ونقل أن سجاح تاب أيضاً، ثم خرج المختار بن أبي عبيد الثقفي وغلب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير، فأظهر محبة أهل البيت، ودعا الناس إلى طلب قتلة الحسين، فتبعهم فقتل كثيراً من باشر ذلك وأعان عليه، فأحبه الناس، ثم ادعى النبوة، وزعم أن جبريل عليه السلام يأتيه.

ومنهم الحارث الكذاب خرج في خلافة عبد الملك بن مروان، فقتل، وخرج في خلافةبني العباس جماعة.

وليس المراد بالحديث مَنْ ادَّعَ النَّبُوَةَ مُطْلَقاً؛ فَإِنَّهُمْ لَا يَحْصُونَ كُثْرَةً؛ لِكُوْنِهِمْ غَالِبِهِمْ يَنْشَا عَنْ جَنُونٍ، أَوْ سُوْدَاءِ، وَإِنَّمَا الْمَرَادُ مِنْ قَامَتْ لَهُ شُوْكَةً، وَبِدَا لَهُ شَبَهَةً، كَمَنْ وَصَفْنَا، وَقَدْ أَهْلَكَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ وَقْعِ [الله]<sup>(٢)</sup> مِنْهُمْ ذَلِكَ، وَبَقِيَ مِنْهُمْ مَنْ يَلْحِقُهُ بِأَصْحَابِهِ، وَآخَرُهُمْ الدجال الأكبر.<sup>(٣)</sup>

قوله: «وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ».

[قال الحسن<sup>(٤)</sup>:] الخاتم الذي ختم به، أي إنه آخر النبيين كما قال تعالى: ﴿مَا كَانَ

(١) في المطبوع زيادة: (قتله وحشى قاتل حمزة يوم أحد، وشاركه في قتل مسيلمة يوم اليمامنة رجلٌ من الأنصار).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) انتهى من «الفتح» (٣٦٠٩).

(٤) لم نجد له مسندًا، وقد ذكره الواحدى فى تفسيره: «الوسط» [آية: ٤٠] من سورة الأحزاب بدون إسناد.

مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ» [الأحزاب: ٤٠] <sup>(١)</sup>، وإنما ينزل عيسى ابن مریم في آخر الزمان حاكماً بشرعية محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه، مُصلِّياً إلى قبنته، فهو كأحد أمتها، بل هو أفضل هذه الأمة، قال النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: «والذي نفسي بيده، لينزلن فيكم ابن مریم حكماً مُقسطاً، فليكسرن الصليب، وليرسلن الخنزير، وليضعن الجزية» <sup>(٢)</sup>.

قوله: «ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم».

قال يزيد بن هارون، وأحمد بن حنبل: إن لم يكونوا أهل الحديث، فلا أدرى من هم. قال ابن المبارك، وعلي بن المديني، وأحمد بن سنان، والبخاري، وغيرهم: إنهم أهل الحديث. <sup>(٣)</sup>

وعن ابن المديني رواية: هم «العرب» <sup>(٤)</sup>، واستدل برواية من روى: «هم أهل الغرب» <sup>(٥)</sup>، وفسر الغرب بالدلالة العظيمة؛ لأن العرب هم الذين يستقون بها.

قال النووي: يجوز أن تكون الطائفة جماعة متعددة من أنواع المؤمنين ما بين شجاع،

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) أخرجه البخاري برقم (٢٢٢٢)، ومسلم برقم (١٥٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. فلائحة، كيف يضع عيسى ابن مریم صلوات الله عليه وآله وسلامه الجزية، والجزية من شرعية محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه، وهو يحكم بها؟ قال العلماء: هذا محمول على أن قبول الجزية يُنسخ عند خروجه، ويكون إخبار النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه بذلك نسخاً لهذا الحكم عند خروجه؛ فهو من شرع نبينا صلوات الله عليه وآله وسلامه.

(٣) هذه الآثار تجدها في «شرف أصحاب الحديث» للخطيب البغدادي رقم (٤٦-٥١)، وما بعده، وأسانیده ثابتة، ومعنى قوله: (لا تزال طائفة) أي: أن أهل الحديث يكونون على رأس هذه الطائفة، وليس المقصود أنه لا يكون في هذه الطائفة إلا من كان من المحدثين، بل كل من استقام على دين الله؛ فهو من هذه الطائفة المنصورة.

(٤) ذكرها الحافظ في «الفتح» (١٢٧٣) من طريق: يعقوب بن شيبة عنه.

(٥) أخرجه مسلم برقم (٢٥١٩)، من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه.

٢٢-باب ما جاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأُوْثَانَ

وبصير بالحرب، وفقيه، ومحدث، ومفسر، وقائم بالأمر بالمعرف والنهي عن المنكر، وزاهد، وعبد، ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين في بلد واحد، بل يجوز اجتماعهم في قطر واحد وافتراقهم في أقطار الأرض، ويجوز أن يجتمعوا في البلد الواحد وأن يكونوا في بعض دون بعض منه، ويجوز إخلاء الأرض من بعضهم أوّلًا فأولًا إلى أن لا يبقى إلا فرقة واحدة ببلد واحد، فإذا انفرضوا جاء أمر الله. انتهى ملخصاً مع زيادة فيه. قاله الحافظ.<sup>(١)</sup>

**قال القرطبي:** وفيه [دليل]<sup>(٢)</sup> على أن الإجماع حجة؛ لأن الأمة إذا اجتمعت؛ فقد دخل فيهم الطائفة المنصورة.<sup>(٣)</sup>

**قال المصنف رحمه الله:** وفيه: الآية العظيمة أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم، ولا من خالفهم، والبشرة بأن الحق لا يزول بالكلية.<sup>(٤)</sup>

قلت: واحتج به الإمام أحمد على أن الاجتهاد لا ينقطع ما دامت هذه الطائفة موجودة. قوله: «حتى يأتي أمر الله».

الظاهر أن المراد به ما رُوي من قبض من بقي من المؤمنين بالريح الطيبة، ووقوع الآيات العظام، ثم لا يبقى إلا شراؤ الناس، كما روى الحكم أن عبد الله بن عمرو قال: لا تقوم الساعة إلا على شرار الخلق، هم شر أهل الجاهلية. فقال عقبة بن عامر لعبد الله: أعلم ما تقول، وأما أنا فسمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على

(١) انظر: «الفتح» (١٣٧٣)، و«شرح مسلم» (١٩٢٠).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) انتهى من «المفہوم» (٣/٧٦٤).

(٤) انظر مسائل «كتاب التوحيد» رقم (٩، ١٠).

أمر الله ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى تأتיהם الساعة وهم على ذلك»، فقال عبد الله: «ويبعث الله ريحًا ريحها المسك ومسها مس الحرير، فلا ترك أحدًا في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قبضته، ثم يبقى شرارُ الناس، فعليهم تقوم الساعة».<sup>(١)</sup>

وفي «صحيح مسلم»: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله، الله».<sup>(٢)</sup>

وعلى هذا فالمراد بقوله في حديث عقبة وما أشبهه «حتى تأتיהם الساعة»: ساعتهم، وهي وقت موتهم بهبوب الريح. ذكره الحافظ.<sup>(٣)</sup> وقد اختلف في محل هذه الطائفة، فقال ابن بطاطا: إنها تكون في بيت المقدس. [كما رواه الطبراني من حديث أبي أمامة قيل: يا رسول الله، وأين هم؟ قال: «بيت المقدس»]<sup>(٤)(٥)</sup>.

وقال معاذ بن جبل رضي الله عنه: هم بالشام.<sup>(٦)</sup>

(١) أخرجه الحاكم (٤٥٦ / ٤) بإسناد صحيح على شرط مسلم، وقد أخرجه مسلم برقم (١٩٢٤).

(٢) أخرجه مسلم برقم (١٤٨)، من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

(٣) انظر: «الفتح» (٧٣١٢).

(٤) ضعيف. الحديث أخرجه الطبراني (٧٦٤٣)، وأخرجه أيضًا أحمد (٥ / ٢٦٩)، من طريق: يحيى بن أبي عمرو السيباني، عن عمرو بن عبد الله السيباني الحضرمي، عن أبي أمامة، وزاد أحمد: «وأكناه بيت المقدس»، وإسناده ضعيف؛ لجهالة عمرو بن عبد الله السيباني الحضرمي، والفسوسي يوثقه، لكن نص الألباني رحمه الله في الضعيفة (٥٨٤٨) على أن الفسوسي عنده تساهل. وقد وثقه ابن حبان، والعجلي، وعندهما تساهل أيضًا.

﴿ وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ الْبَهْزِيِّ، أَخْرَجَهُ يَعْقُوبُ بْنُ سَفِيَّانَ فِي «الْمَعْرُفَةِ وَالتَّارِيخِ» (٢ / ١٧١)، وَالْطَّبَرَانِيُّ فِي الْمَعْجمِ الْكَبِيرِ (٢٠ / ٣١٧)، وَابْنِ عَسَاكِرِ (١١ / ٢١٠)، وَفِي إِسْنَادِهِ: أَبُو وَعْلَةَ شِيخِ عَنْ عَكَّ، وَيُقَالُ فِيهِ: أَبُو زَرْعَةَ الْوَعَلَانِيِّ، وَهُوَ مَجْهُولٌ، وَفِيهِ: كَرِيبُ السَّحْوَلِيِّ مَجْهُولُ الْحَالِ. ﴾

﴿ وَلَهُ شَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ، أَخْرَجَهُ ابْنُ عَسَاكِرَ (١ / ٢٥٤ - ٢٥٤) مِنْ عَدَةِ طَرَقٍ، وَكُلُّهَا مَعْلُوَةٌ. ﴾

(٥) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٦) الأثر صَحَّ موقوفًا عليه كما في «البخاري» (٣٦٤١).

وفي كلام الطبرى ما يدل على أنه لا يجب أن تكون في الشام، أو في بيت المقدس دائمًا، [بل<sup>(١)</sup>] قد تكون في موضع آخر في بعض الأزمنة.

قلت: ويشهد له الواقع، وحال أهل الشام، وأهل بيت المقدس من أزمنة طويلة لا يعرف فيهم من قام بهذا الأمر بعد شيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه في القرن السابع، وأول الثامن؛ فإنهم [كانوا<sup>(٢)</sup>] [في زمانهم<sup>(٣)</sup>] على الحق يدعون إليه، ويناظرون عليه، ويجاهدون فيه، وقد يجيء من أمثالهم بعد بالشام من يقوم مقامهم بالدعوة إلى الحق، والتمسك بالسنة، والله على كل شيء قادر، ومما يؤيد هذا أن أهل الحق والسنة في زمن الأئمة الأربع، وتواتر العلماء في ذلك الزمان قبله وبعده لم يكونوا في محل واحد، بل هم في غالب الأمصار في الشام منهم أئمة، وفي الحرمين، وفي مصر، وفي العراق، [وفي اليمن]<sup>(٤)</sup>، وكلهم على الحق يناضلون، ويجاهدون أهل البدع، ولهم المصنفات التي صارت أعلاماً لأهل السنة، وحججاً على كل مبتدع.

فعلى هذا فهذه الطائفة قد تجتمع وقد تفترق، وقد تكون في الشام وقد تكون في غيره؛ فإنَّ حديث أبي أمامة، وقول معاذ لا يفيد حصرها بالشام، وإنما يفيد أنها تكون في الشام في بعض الأزمان لا في كلها.<sup>(٥)</sup>

**وقوله:** «تبارك وتعالى».

**قال ابن القيم:** البركة نوعان: أحدهما: بركة هي فعله، والفعل منها: بارك، ويتعدى

(١) ساقط من [ب].

(٢) زيادة يقتضيها السياق.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في [أ]: واليمن.

(٥) في المطبوع زيادة: (وكل جملة من هذا الحديث علم من أعلام النبوة؛ فإن كل ما أخبر به النبي ﷺ في هذا الحديث وقع كما أخبر ﷺ).

بنفسه تارة، وبأداة (على) تارة، وبأداة (في) تارة، والمفعول منها (بارك)، وهو ما جعل منها كذلك، فكان مباركاً بجعله تعالى. والنوع الثاني: بركة تضاف إليه إضافة الرحمة والعزة، والفعل منها (بارك)؛ ولهذا لا يقال لغيره ذلك، ولا يصلح إلا له عز وجل؛ فهو سبحانه المبارك، وعبده رسوله المبارك، كما قال المسيح عليه السلام: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَّاً أَنِّي مَا كُنْتُ﴾ [مريم: ٣١]، فمن يبارك الله فيه وعليه؛ فهو المبارك.

وأما صفة (بارك) فمختصة به، كما أطلقها على نفسه في قوله: ﴿تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بَيَّنَ الرُّحْمَةَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [الملك: ١]، أفلأ تراها كيف اطردت في القرآن، جارية عليه، مختصة به، لا تطلق على غيره؟

وجاءت على بناء السعة والمباغة كـ(تعالي، وتعاظم)، ونحوه، ف جاء بناء (بارك) على بناء تعالى الذي هو دالٌ على كمال العلو ونهايته، فكذلك (بارك) دالٌ على كمال بركته، وعظمتها، وسعتها، وهذا معنى قول من قال من السلف: تبارك تعاظم. وقال ابن

عباس رضي الله عنه: جاء بكل بركة.<sup>(١)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء.

الثانية: تفسير آية المائدة.

الثالثة: تفسير آية الكهف.

الرابعة: وهي أهمها ما معنى الإيمان بالجنت والطاغوت، وهل هو اعتقاد قلبٍ، أو هو موافقة أصحابها مع بغضها، ومعرفة بطلاقها؟<sup>(٢)</sup>

الخامسة: قولهم: إن الكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلاً من المؤمنين.

(١) انتهى من "بدائع الفوائد" (١٨٦-١٨٥/٢)، وأثر ابن عباس رضي الله عنه لم أقف عليه.

(٢) تقدم التنبيه على هذا الكلام في الشرح.

السادسة: وهي المقصود بالترجمة أنَّ هذا لابدَ أن يوجد في هذه الأمة، كما تقرر في حديث أبي سعيد.

السابعة: التصریح بوقوعها، أعني عبادة الأوثان في هذه الأمة في جموع كثيرة.

الثامنة: العَجَابُ العَجَابُ خروج من يَدْعُى النَّبُوَةَ، مثل المختار، مع تكُلُّمه بالشهادتين، وتصریحه بأنه من هذه الأمة، وأنَّ الرَّسُولَ حُقُّ، وأنَّ الْقُرْآنَ حُقُّ، وفيه: أَنَّ مُحَمَّداً خاتِمَ النَّبِيِّنَ، ومع هذا يُصَدِّقُ في هذا كله مع التضاد الواضح، وقد خرج المختار في آخر عصر الصحابة، وتبعه فَئَامٌ كثيرة.

التاسعة: البشارة بأنَّ الحَقَ لا يَزُولُ بِالْكَلِيلِ كَمَا زَالَ فِيمَا مَضِيَّ، بل لا تزالُ عَلَيْهِ طائفة.

العاشرة: الآية العظمى: أَنَّهُمْ مَعَ قِتْلَتِهِمْ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ، وَلَا مَنْ خَالَفَهُمْ.

الحادية عشرة: أَنَّ ذَلِكَ الشَّرْطُ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ.

الثانية عشرة: ما فيهن من الآيات العظيمة، منها: إِخْبَارُهُ بِأَنَّ اللَّهَ زَوَّى لِهِ الْمُشَارِقَ وَالْمُغَارِبَ، وَأَخْبَرَ بِمَعْنَى ذَلِكَ، فَوْقَ كُمَا أَخْبَرَ، بِخَلَافِ الْجَنُوبِ وَالشَّمَالِ، وَإِخْبَارُهُ بِأَنَّهُ أُعْطِيَ الْكَتْزِينَ، وَإِخْبَارُهُ بِإِجَابَةِ دُعُوتِهِ فِي الْاثْنَتَيْنِ، وَإِخْبَارُهُ بِأَنَّهُ مُنْعَى الثَّالِثَةِ، وَإِخْبَارُهُ بِوُقُوعِ السَّيفِ، وَأَنَّهُ لَا يُرِفَعُ إِذَا وَقَعَ، [وَإِخْبَارُهُ بِإِهْلَاكِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، وَسَبِّ بَعْضِهِمْ بَعْضًا، وَخُوفِهِ عَلَى أَمَّتِهِ مِنَ الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّلِينَ]<sup>(١)</sup>، وَإِخْبَارُهُ بِظُهُورِ الْمُتَنَبِّئِينَ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ، وَإِخْبَارُهُ بِبَقَاءِ الطَّائِفَةِ الْمَنْصُورَةِ، وَكُلُّ هَذَا وَقَعَ كَمَا أَخْبَرَ؛ مَعَ أَنَّ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا أَبْعَدَ مَا يَكُونُ فِي الْعُقُولِ.

الثالثة عشرة: حصر الخوف عَلَى أَمَّتِهِ مِنَ الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّلِينَ.

الرابعة عشرة: التنبية عَلَى مَعْنَى عبادة الأوثان.

(١) ما بين المعقوفين زيادةً من بعض النسخ.

## ٢٣- بَابُ مَا جَاءَ فِي السُّحْرِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَا جَاءَ فِي السُّحْرِ.

ش / أي: والكهانة.

السحر في اللغة: عبارة عما خفي ولطف سببه؛ ولهذا جاء في الحديث: «إن من البيان لسحرا»<sup>(١)</sup>، وسمى السحر سحرا؛ لأنّه يقع خفيا آخر الليل.

قال أبو محمد المقدسي في «الكافي»: السحر عزائم، ورقى، وعقد يؤثر في القلوب، والأبدان،<sup>(٢)</sup> فيمرض، ويقتل، ويفرق بين المرء وزوجه، قال الله تعالى: «فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ يُبَيِّنَ الْمَرْءُ وَزَوْجِهِ» [البقرة: ١٠٢].

وقال سبحانه: «وَمِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ» [الفلق: ٤] يعني السواحر اللاتي يعقدن في سحرهن، وينفثن في عدهن، ولو لا أن للسحر حقيقة<sup>(٣)</sup> لم

(١) أخرجه البخاري برقم (٥١٤٦) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، ومسلم برقم (٨٦٩) من حديث عماد بن ياسر رضي الله عنهما.

(٢) هذا هو النوع الأول من أنواع السحر، وهو الأكثر انتشاراً عند السحرة، وهذا النوع لا يتعلم صاحبه إلا بعد الكفر بالله كما قال تعالى: «وَمَا يُعْلَمُانِي مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولَا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُّرُ» [البقرة: ١٠٢]، فيصرفون العبادة للشياطين، ويستمتع كل واحد بالآخر، فالإنسني يستمتع بالجن بأن يخدموه، ويعينوه، والجن يستمتعون بالإنس بتعظيمهم، وصرف عبادات لهم. وهناك نوع آخر من السحر، وهو أن يسحره بخفة الحركة، أو باستخدام الأعشاب، أو بعض العقاقير؛ فهذا يختلف حكمه، فقد يكون كفراً، وذلك إذا اعتقاد إباحة ذلك، وقد يكون فسقاً، وظلماً، وذلك إذا اعتقاد تحريمها، وأذى الناس بها، أو أكل أموالهم بالباطل.

(٣) مسألة: هل السحر تخيل، أم حقيقة؟ جمهور أهل السنة والجماعة على أنه حقيقة، بمعنى أن له تأثيراً حقيقياً بحيث يجعل الرجل يظن أنه يفعل الشيء ولا يفعله، أو يضيق عليه صدره، أو يؤثر عليه في بدنها ونشاطه، فهذه أمور ملاحظة، ومشاهدة: أنَّ الرجل يتغير حالة، هذا هو معنى قولهم (حقيقة)، =

يأمر [الله]<sup>(١)</sup> بالاستعاذه منه، وعن عائشة رضي الله عنها أنَّ النبي ﷺ سُحْرَ حَتَّى إِنَّه لِيُخَيِّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعُلُ الشَّيْءَ وَمَا يَفْعُلُهُ، وَأَنَّهُ قَالَ لَهَا ذَاتَ يَوْمٍ: «أَتَانِي مَلْكًا، فَجَلَسَ أَحَدُهُمْ عَنْدَ رَأْسِيْ وَالْآخَرْ عَنْدَ رِجْلِيْ، فَقَالَ: مَا وَجْعُ الرَّجُلِ؟ قَالَ: مَطْبُوبٌ قَالَ: مَنْ طَبَّهُ؟ قَالَ: لَبِيدُ بْنُ الأَعْصَمِ فِي مَشْطٍ وَمَشَاطَةٍ، فِي جَفٍّ طَلْعَةٍ ذَكْرٍ فِي بَشَرٍ ذَرْوَانٍ»، رواه البخاري.<sup>(٢)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اسْتَرَأَهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ﴾ [البقرة: ١٠٢].

ش/ قال ابن عباس: من نصيب.<sup>(٣)</sup>

قال قتادة: وقد علم أهل الكتاب فيما عهد إليهم: أنَّ الساحر لا خلاق له في الآخرة.<sup>(٤)</sup>

وقال الحسن: ليس له دين.<sup>(٥)</sup> فدللت الآية على تحريم السحر، وكذلك هو محظوظ في جميع أديان الرسل عليهم السلام، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُفْلِحُ السَّارِحُ حَيْثُ أَتَى﴾

= وليس المراد أن السحر يقلب الحقائق من شيء إلى شيء، كأن يقلب الشجرة إلى إنسان حقيقة. وأما حديث: «حتى إنه ليخيل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله» هذا فيه دلالة لقول جمهور أهل السنة؛ فإن التخيل هذا معناه: أنه تغير في حال النبي ﷺ، فهذا يدل على أنه حقيقة أثر على النبي ﷺ بسبب عمل الساحر، وكذلك قوله تعالى: ﴿يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ سُحْرِهِمْ أَهَنَا تَسْعَى﴾ [طه: ٦٦] يعني أنهم سحرموا أعين الناس حتى خيل إليهم أن العصي تسعى. والمعتلة يقولون: ليس هناك تأثير حقيقي، بل هو خيالي. وقال بقولهم بعض الفقهاء، وهو قول باطل. انظر: «الحاوي الكبير» (٩٣/١٣)، «المغني» (٢٩٩/١٢).

(١) ساقط من المخطوطتين.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٥٧٦٣)، ومسلم برقم (٢١٨٩)، وكلام ابن قدامة رحمه الله في «الكافي» (٤/٤٦٤).

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير سورة البقرة [آلية: ٢٠: ١]، وفي سنته: أبو جعفر الرازبي، وفيه ضعف.

(٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير سورة البقرة عند الآية السابقة بسند صحيح، وهو من طريق: سعيد ابن أبي عروبة، عن قتادة.

(٥) أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم في تفسير [آلية: ١٠: ٢] من سورة البقرة، من طريق: معمر، عن الحسن به، وهذا إسناد ضعيف؛ لأنَّ معمرًا لم يسمع من الحسن البصري رحمه الله.

[طه:٦٩]، وقد نص أصحاب أحمد أنه يكفر بتعلمها وتعليمها.

وروى عبد الرزاق عن صفوان بن سليم قال: قال رسول الله ﷺ: «من تعلم شيئاً من السحر قليلاً كان أو كثيراً كان آخر عهده من الله»، وهو مرسلاً.<sup>(١)</sup>

وقد اختلفوا: هل يكفر الساحر أو لا؟ فذهب طائفة من السلف [إلى]<sup>(٢)</sup> أنه يكفر، وبه قال مالك، وأبو حنيفة، وأحمد. قال أصحابه: إلا أن يكون سحره بأدوية، وتدخين، وسقي شيء [لا]<sup>(٣)</sup> يضر؛ فلا يكفر. وقال الشافعي: إذا تعلم السحر قلنا له: صفت لنا سحرك؛ فإن وصف ما يوجب الكفر مثل ما اعتقاده أهل بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة، وأنها تفعل ما يلتمس منها؛ فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر؛ فإن اعتقاد إياحته؛ كفر. انتهى<sup>(٤)</sup>

وقد سماه الله كفراً في قوله: «إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرْ»، «وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا»، قال ابن عباس في قوله: «إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرْ»، وذلك أنهما علما الخير والشر، والكفر والإيمان، فعرفا أن السحر من الكفر.<sup>(٥)</sup>

(١) أخرجه عبد الرزاق (١٨٤/١٠)، وهو مع إرساله في سنته: إبراهيم بن أبي يحيى، كذبه ابن معين وغيره، وبعضهم يقول: متروك.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) الصحيح مذهب الجمهور، وهو أن من تعلم السحر، أو سحر؛ فإنه يكفر لما تقدم في الآية، وهو ترجيح ابن باز، وابن عثيمين، والوادعي، والفوزان رحمة الله عليهم.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) انظر: «الحاوي الكبير» (٩٦/١٣)، «المغني» (١٢/٣٠١).

(٦) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» [آية: ١٠٢] من سورة البقرة، وفيه: أبو جعفر الرازبي، وفيه ضعف.

قال المصنف حَدَّثَنَا: وَقَوْلُهُ تَعَالَى ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّاغُوتِ﴾ [النساء: ٥١].

ش/ تقدم الكلام عليهما في الباب قبله، وفيه أن السحر من الجب، قاله المصنف.

قال حَدَّثَنَا: قال عمر: **الجِبْرُ: السُّحْرُ، وَالظَّاغُوتُ: الشَّيْطَانُ**.

ش/ هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم وغيره.<sup>(١)</sup>

وقال حَدَّثَنَا: وقال جابر: **الظَّاغِيْتُ: كُهَانُ كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فِي كُلِّ حَيٍّ وَاحِدٍ**.

ش/ هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم بنحوه مطولاً عن وهب بن منبه، قال: سألت جابر ابن عبد الله عن الطواغيت التي كانوا يتحاكمون إليها؟ فقال: إنَّ في جهنمة واحداً، وفي أسلم واحداً، وفي هلال واحداً، وفي كل حيٍّ واحداً، وهم كُهان تنزل عليهم الشياطين. قوله: قال جابر. هو ابن عبد الله [بن عمرو]<sup>(٢)</sup> بن حرام الأنباري.

قوله: الطواغيت كهان.

أراد أن الكهان من الطواغيت؛ فهو من أفراد المعنى.

قوله: كان ينزل عليهم الشيطان.

أراد الجنس، لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة، بل تنزل عليهم الشياطين، ويخاطبونهم، ويخبرونهم بما يسترقو من السمع، **فَيَصُدُّونَ مِرَةً، وَيَكْذِبُونَ مائةً**.

(١) تقدم تخرجه في أول الكتاب.

(٢) هذا الأثر علقه البخاري بصيغة الجزم في «صحيحه» في التفسير، ووصله ابن أبي حاتم كما في «تعليق التعليق» (٤ / ١٩٥)، فقال: ثنا أبي ، ثنا الحسن بن الصباح، ثنا إسماعيل بن عبدالكريم، حدثني إبراهيم بن عقيل، عن أبيه عقيل بن معلى، عن وهب بن منبه، عن جابر فذكره، وقد ساق الشارح لفظه بتمامه، وهذا إسناد صحيح رجاله ثقات معروفة.

(٣) زيادة من بعض النسخ المطبوعة.

**قوله:** في كل حي واحد.

الحي: واحد الأحياء، وهم القبائل، أي: في كل قبيلة كاهن يتحاكمون إليه، ويسألونه عن الغيب، وكذلك كان الأمر قبل مبعث النبي ﷺ، فأبطل الله ذلك بالإسلام، وحرست السماء بكثرة الشهب.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «اجتنبوا السبع الموبقات» قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقدف المحسنات الغافلات المؤمنات». <sup>(١)</sup>

ش/ [كذا أورده المصنف غير معزو]<sup>(٢)</sup>، وقد رواه البخاري ومسلم.  
**قوله:** «اجتنبوا».

أي: ابتعدوا، وهو أبلغ من قوله: دعوا، أو اتركوا، لأن النهي عن القربان أبلغ لقوله:  
﴿وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾ [الأعراف: ١٥١].  
**قوله:** «الموبقات».

بموحدة وقاف، أي: المهلكات، وسميت هذه موبقات؛ لأنها تهلك فاعلها في الدنيا بما يترب عليها من العقوبات، وفي الآخرة من العذاب.

وفي حديث ابن عمر عند البخاري في «الأدب المفرد»، والطبراني في «التفسير»، وعبد الرزاق مرفوعاً وموقاوفاً، قال: «الكبائر تسع»، وذكر السبع المذكورة، [وزاد]<sup>(٣)</sup>: «والإلحاد في الحرم، وعقوق الوالدين».

(١) أخرجه البخاري برقم (٢٧٦٦)، ومسلم برقم (٨٩).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) إضافة يقتضيها السياق.

(٤) الموقوف على ابن عمر صحيح، أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» رقم (٨)، قال: حدثنا مسدد،

ولابن أبي حاتم عن علي قال: «الكبارير»، فذكر السبع؛ إلا مال اليتيم، وزاد: «العقوق، والتعرب بعد المحرجة، وفرق الجماعة، ونكث الصفة». <sup>(١)</sup>

قال الحافظ: ويحتاج عند هذا إلى الجواب عن الحكمة في الاقتصار على سبع، ويجب بأن مفهوم العدد ليس بحججة، وهو ضعيف، أو بأنه أعلم أولًا بالمذكورات، ثم أعلم بما زاد، فيجب الأخذ بالزائد، أو أن الاقتصار وقع بحسب المقام بالنسبة للسائل. وقد أخرج [الطبرى]<sup>(٢)</sup>، وإسماعيل القاضى عن ابن عباس أنه قيل له: الكبارير سبع؟ قال: هن أكثر من سبع وسبعين. <sup>(٣)</sup>  
وفي رواية: هي إلى السبعين أقرب. <sup>(٤)</sup>

قال: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، قال: حدثنا زياد بن مخرارق، قال: حدثني طيسلة بن مياس، عن ابن عمر فذكره مطولاً، وهذا إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات.  
✿ وأخرجه عبدالرزاق (٤٦١ / ١٠) بإسناد معرض.

✿ وأما المرفوع فأخرجه البهقى (٤٠٩ / ٣) من طريق: أىوب بن عتبة، عن طيسلة، عن ابن عمر به مرفوعاً، وأىوب بن عتبة ضعيف، وقد خولف في الحديث، فقد رواه الثقة كما تقدم موقفاً فالصحيح وقنه، ولا يقال: الموقوف يقوى المرفوع؛ لأنَّ الاختلاف في الحديث نفسه.

✿ قوله شاهد آخر من حديث عمير الليثي رضي الله عنه، أخرجه أبو داود (٨٧٥)، والحاكم (٥٩ / ١) (٤)، والبهقى (٤٠٨ / ٣)، وفي إسناده: عبد الحميد بن سنان وهو مجاهول، وقد حسنه الألبانى في «الإرواء» (١٥٦ / ٣)، ولكن يظهر أنَّ حديث أىوب بن عتبة لا يستشهد به؛ لأنَّ الراجح وقنه، ولا يقال في الموقوف: إنَّ له حكم الرفع؛ لأنَّ فيه مجالاً للاجتهاد؛ فالحديث لا يصح مرفوعاً، والله أعلم.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٩٣٣ / ٣) عند آية النساء: «إِنْ تَجْنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ» [ النساء: ٣١ ]، وعنده ذكر (مال اليتيم)، والراوى عن علي هو مالك بن الجوين، وهو مجاهول لم يوثقه معتبر. (٢) في المخطوطتين: (الطبراني)، والمثبت من «الفتح».

(٣) أخرجه الطبرى في «تفسيره» [آية: ٣١] من سورة النساء، فقال: حدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال: حدثنا معتمر، عن أبيه، عن طاوس، عن ابن عباس به، وهذا إسناد صحيح.

(٤) سندتها صحيح كما في «تفسير الطبرى» و«مصنف عبدالرزاق» (٤٦٠ / ١٠)؛ فإنَّ لها إسنادين إلى ابن عباس رضي الله عنه، كلُّ منها صحيح.

(١) (٢) وفي رواية: إلى السبعمائة .

**قوله:** قال: «الشرك بالله».

هو أن يجعل الله نِدًا يدعوه كما يدعوه، ويرجوه كما يرجو الله، ويحافظه كما يحافظ الله، وبدأ به؛ لأنَّه أعظم ذنب عُصيَ الله به كما في «الصحيحين» عن ابن مسعود: سألت النبي ﷺ أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل الله نِدًا وهو خلقك» الحديث.<sup>(٣)</sup>

وأخرج الترمذى بسنده عن صفوان بن عسال قال: قال يهودي لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبي. فقال له صاحبه: لا تقلنبي، إنه لو سمعك؛ لكان له أربع أعين، فأتيا رسول الله ﷺ فسألاه عن تسع آيات بيئات. فقال النبي ﷺ: «لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزدواجوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تمشو ببريء إلى ذي سلطان ليقتله، ولا تسخروا، ولا تأكلوا الربا، ولا تقدروا محسنة، ولا تولوا للفرار يوم الزحف، وعليكم خاصة اليهود أن لا [تعدوا]<sup>(٤)</sup> في السبت» فقبلًا يديه ورجليه وقال:

(٥) نشهد أنكنبي. الحديث، وقال: حسن صحيح.

**قوله:** «السحر».

تقدير معناه، وهذا وجه مناسبة هذا الحديث للترجمة.

(١) أخرجهما ابن أبي حاتم في «تفسيره» [آية: ٣١] من سورة النساء، وفيه زيادة، وهي قوله: «إلا أنه لا صغيرة مع الإصرار، ولا كبيرة مع الاستغفار»، وهو من طريق أبي حاتم، ثنا هارون بن زيد بن أبي الزرقاء، ثنا أبي، ثنا شبل، عن قيس، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به، وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات معروفون، وقيس هو ابن سعد.

(٢) انتهى من «الفتح» ٦٨٥٧.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٤٤٧٧)، ومسلم برقم (٨٦).

(٤) في المخطوطتين: (تعدوا)، والمثبت من «سنن الترمذى»، وغيره.

(٥) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣١٤٤)، وكذلك أخرجه ابن ماجه (٣٧٠٥)، والنسائي (١١١/٧)، وأحمد (٤/٢٣٩)، والحاكم (٩/١)، والبيهقى (٨/١٦٦)، وغيرهم، وإنسانه ضعيف، فيه: عبدالله ابن سلمة المرادي، فيه ضعف، ولهم بعض المنكرات وهذا منها.

**قوله:** «وقتل النفس التي حرم الله».

أي: حرم قتلها.

**قوله:** «إلا بالحق».

أي: بأن تفعل ما يوجب قتلها، كالشرك، والنفس بالنفس، والزاني بعد الإحسان، وقوله: «وقتل النفس التي حرم الله»، أي: نفس المسلم المعصوم، وقتل المعاهد كما في الحديث: «من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة» الحديث.<sup>(١)</sup>

**واختلف العلماء فيمن قتل مؤمناً متعمداً، هل له توبة أم لا؟**

فذهب ابن عباس، وأبو هريرة وغيرهما إلى أنه لا توبة له<sup>(٢)</sup>؛ استدلاً على بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا﴾ [النساء: ٩٣].

قال ابن عباس: نزلت [هذه الآية، وهي آخر ما نزل، وما نسخها شيء].<sup>(٣)</sup>

(١) أخرجه البخاري برقم (٣١٦٦)، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما.

(٢) أثر ابن عباس رضي الله عنهما في «الصحيحين»، أخرجه البخاري برقم (٤٧٦٤)، ومسلم برقم (٣٠٢٣) (٢٠)، وأثر أبي هريرة رضي الله عنه في منصور في «سننه» رقم (٦٦٨) (٦٦٩)، من طريقين: طريق فيها مجهول، وهو كردم، وطريق أخرى فيها حاد بن يحيى الأبح صدوق يخطئ؛ فلا بأس بتحسينه. وتوجيهه بأنه لا توبة للقاتل، يعني فيما بينه وبين المقتول؛ فإنه يأتي يوم القيمة يحمل رأسه. ويدل على هذا التوجيه سياق أثر أبي هريرة رضي الله عنه؛ فإنه قال: هل يستطيع أن يحييه؟ وبنحو هذا جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما، ومنهم من وجهه بأنه تورية، وتعريض: (لا توبة له)، أي: إن أصر على ذنبه، ولم يبين ذلك.

وابن عباس رضي الله عنهما قد ثبت عنه غير هذا القول فلعله قد تراجع عنه فقد ثبت عنه كما في «الأدب المفرد» رقم (٤) أنَّ رجلاً سأله أنه قتل امرأة فهل له من توبة؟ فقال: أملك حيَّة؟ قال: لا. قال: تب إلى الله عزوجل، وتقرب إليه ما استطعت. أخرجه البخاري عن سعيد بن أبي مريم، قال: أخبرنا محمد بن جعفر بن أبي كثير، قال: أخبرني زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن ابن عباس به. وهذا إسناد صحيح.

والذي عليه جمهور أهل السنة والجماعة أن جميع الذنوب تحت المشيئة إلا الشرك، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦].

(٣) أخرجه البخاري برقم (٤٥٩٠)، ومسلم برقم (٣٠٢٣).

وفي رواية: [لقد نزلت] <sup>(١)</sup> في آخر ما نزل، وما نسخها شيء حتى قبض رسول الله ﷺ، وما نزل وحى <sup>(٢)</sup>.

ورُوي في ذلك آثار تدل لما ذهب إليه كما عند الإمام أحمد، والنسائي، وابن المنذر عن معاوية: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا الرجل يموت كافراً، أو الرجل يقتل مؤمناً متعمداً». <sup>(٣)</sup>

وذهب جمهور الأمة سلفاً وخلفاً إلى أن القاتل له توبة فيما بينه وبين الله؛ فإن تاب، وأناب، وعمل صالحًا؛ بدل الله سبحانه حسنات كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَّا أَخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزِنُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْعَ أَثَاماً \* يُضَاعِفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا \* إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا﴾ [الفرقان: ٦٨-٧٠] الآية.

قوله: «ومن يقتل مؤمناً متعمداً».

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) هذا اللفظ عند أحمد (٢١٤٢)، وفي إسناده: يحيى بن المجرب التيمي، وهو ضعيف، ولكن هو بمعنى اللفظ السابق، فلا يضر.

(٣) صحيح لغيره. أخرجه أبو داود (٤/٩٩)، والنسائي (١/٨٧)، وابن المنذر كما في « الدر المثمر » [آية: ٩٣] من سورة النساء، والحاكم (٤/٣٥١)، وفي إسناده: أبو عون الشامي الأنصاري، وهو مجهول الحال، وله شاهد من حديث أبي الدرداء أخرجه أبو داود (٤٢٧٠)، وابن حبان (٥٩٨٠)، والحاكم (٤/٣١٥)، وإسناده صحيح، وهو في « الصحيح المسند » (١٠٥٣).

تنبيه: هذا الحديث ظاهره أن القاتل لا يغفر له، لكن هذا مفسر عند أهل السنة بأنه خرج مخرج الزجر، ومنهم من قال: يصاب بذنبه في الدنيا، أو يمحص في الآخرة، وال الصحيح أنه تحت المشيئة، ويدل على ذلك حديث عبادة بن الصامت في « الصحيحين » عند أن بايعوا النبي ﷺ على ترك القتل، والزناء، والسرقة، قال ﷺ: « فمن أصاب من ذلك شيئاً، فعقوبته في الدنيا؛ فهو كفارة له، ومن لم يعاقب في الدنيا؛ فهو إلى الله إن شاء عف عنه، وإن شاء عاقبه»، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ﴾ الآية

فقد قال أبو هريرة وغيره: هذا جزاؤه إن جازاه.<sup>(١)</sup>

[وقد رُوي عن ابن عباس ما يوافق قول الجمهور، فروى عبد بن حميد، والنحاس عن سعيد بن عبيد<sup>(٢)</sup> أن ابن عباس رضي الله عنه كان يقول: لمن قتل مؤمناً توبه. وكذلك عن ابن عمر رضي الله عنه.<sup>(٣)</sup>]

ورُوي مرفوعاً: «أن جزاءه جهنم إن جازاه»<sup>(٤)</sup> [١٠].

**قوله:** «وأكل الربا».

أي: تناوله بأي وجه كان، كما قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ﴾ [٢٧٥] الآيات.

قال ابن دقيق العيد: وهو م التجرب لسوء الخاتمة، نعوذ بالله من ذلك.

**قوله:** «وأكل مال اليتيم».

يعني التعدى فيه، وَعَبَرَ بِالْأَكْلِ؛ لأنَّه أعم وجوه الانتفاع، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ

(١) لم نجده عن أبي هريرة رضي الله عنه، وإنما وجدناه عن بعض التابعين كما عند الطبرى، وابن أبي حاتم في تفسير [آلية: ٩٣] من سورة النساء.

(٢) الصواب: عن سعد بن عبيدة، والأثر أخرجه ابن أبي شيبة (٣٦٢/٩)، ورجاله رجال الشیخین، وسعد بن عبيدة لم يُذكر له سمع من ابن عباس، ولكنه أدركه، ومع ذلك لم نجد من أثبته، ولا من أنكر السمع، وعليه فالآثار صحيح، والله أعلم، وقد عزاه السيوطي في «الدر المنشور» إلى النحاس، وعبد بن حميد كما في تفسير سورة النساء [آلية: ٩٣].

(٣) وجدناه عن عمر رضي الله عنه، وليس عن ابن عمر، أخرجه ابن أبي شيبة بسند منقطع (٣٦١/٩).

(٤) رواه مرفوعاً ابن أبي حاتم (٩٨/٩)، والطبراني في «الأوسط» (٨٦٠٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وفي سنته: محمد بن جامع، ضعفه أبو حاتم، وقال أبو زرعة فيه: ليس بصدوق. وفيه: العلاء بن ميمون العنبرى، ذكره العقيلي في «الضعفاء» (٣٤٦/٣)، وقال: لا يتابع على حديثه هذا، ولا يعرف إلا به. يعني هذا الحديث.

(٥) ما بين المعقوفين ليس موجوداً في المخطوطتين، وقد أثبتناه من المطبوع للفائدة، مع التنبيه.

يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُوْنَ سَعِيرًا» [النساء: ١٠].

**قوله:** «والتولي يوم الزحف».

أي: الإدبار عن الكفار وقت التحام القتال، وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فته، أو غير متحرف لقتال، كما قيد به في الآية.

**قوله:** «وقدف الممحصنات الغافلات المؤمنات».

وهو بفتح الصاد: المحفوظات من الزنا، وبكسرها: الحافظات فرو جهن منه، والمراد بالحرائر: العفيقات. والمراد رميهم بزنا، أو لواط. و«الغافلات»، أي: عن الفواحش، وما رمین به؛ فهو كناية عن البرئات؛ لأن الغافل بريء عما بهت به. و«المؤمنات»، أي: بالله تعالى؛ احترازاً من قذف الكافرات.

قال المصنف رحمه الله: وعن جندي مرفوعاً: «حَدَّ السَّاحِرُ ضَرْبُهُ بِالسَّيْفِ» رواه الترمذى، وقال: الصحيح أنه موقف.

ش/ قوله: (عن جندي).

ظاهر صنيع الطبراني في «الكبير» أنه جندي بن عبد الله البجلي، لا جندي الخير الأزدي قاتل الساحر؛ فإنه رواه في ترجمة جندي البجلي من طريق خالد العبد، عن الحسن، عن جندي، عن النبي صلوات الله عليه وسلم، وخالد العبد ضعيف.<sup>(٢)</sup> قال الحافظ: والصواب أنه غيره، وقد

(١) أخرجه الترمذى (١٤٦٠)، وفي إسناده: إسماعيل بن مسلم المكي، وهو يرويه عن الحسن، عن جندي. وأخرجه الدارقطنى (١١٤/٣)، والطبراني (١٦٦٥)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (١٤٤)، والحاكم (٤/٣٦٠)، والبيهقي (٨/٣٦٠)، من طريق: إسماعيل بن مسلم به، وإسماعيل شديد الضعف.

(٢) أخرجه الطبراني (١٦٦٦)، وخالد العبد تابع إسماعيل المكي؛ إلا أن خالداً متهم بالكذب والوضع؛ =

رواه ابن قانع، والحسن بن سفيان من وجهين عن الحسن عن جندب الخير: أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات، وقال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ...، فذكره.

و Gundub al-Khayr هو Gundub ibn Kubab - وقيل: Gundub ibn Zuhair. وقيل: هما واحد. كما قال ابن حبان - أبو عبد الله الأزدي العامدي صحابي، روى ابن السّكّن من حديث بريدة

أن النبي ﷺ قال: «يَضْرِبُ ضَرْبَةً وَاحِدَةً؛ فَيَكُونُ أَمَةً وَحْدَهٗ»<sup>(١)</sup>.

**قوله:** «حَدُّ السَّاحِرِ ضَرْبَةً وَاحِدَةً».

وروى بالهاء وبالباء، وكلاهما صحيح.

وبهذا الحديث أخذ أحمد، وأبي حنيفة، فقالوا: يُقتل الساحر.

وروى ذلك عن عمر، وعثمان، وابن عمر، وحفصة، وجندب بن عبد الله، وجندب ابن كعب، وقيس بن سعد، وعمر بن عبد العزيز.<sup>(٢)</sup>

= فلا يصلح في الشواهد.

(١) ضعيف جداً. فيه: الجريري، مختلط، وفيه: يحيى بن كثير صاحب البصري كما في «الإصابة» وهو متوك، وجاء مرسلاً عند عبدالرزاق (١٨١-١٨٢ / ١٠) من مراسيل بجالة التميي بلفظ: «جندب وما جندب، يضرب ضربة يفرق فيها ما بين الحق والباطل»، ومع إرساله فيه عن عنة ابن جريج.

(٢) انتهى من الإصابة ترجمة جندب بن كعب، باختصار وتصريف.

(٣) أثر عمر وعليه صحة، وذكره المصنف في الباب.

✿ وأثر عثمان، وابن عمر، وحفصة وعليها، أخرجه ابن أبي شيبة (١٣٥ / ١٠)، وعبدالرزاق (١٨٠ / ١٠)، والبيهقي (١٣٦ / ٨)، من طرق عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر، عن حفصة، وعثمان، فذكر قصة في ذلك، وإسناده صحيح.

✿ وأثر جندب بن عبد الله وعليه عند ابن أبي شيبة (١٣٥ / ١٠)، عن يحيى بن سعيد، عن سفيان، عن أبي إسحاق، عن حارثة بن مضرب، أن جندباً قتل ساحراً، أو أراد أن يقتله. وهذا إسناد صحيح، فمحتمل أن يكون هو، ويحتمل أن يكون جندب الخير، وهو أقرب.

✿ وأثر قيس بن سعد أخرجه ابن أبي شيبة (١٣٥ / ١٠)، وعبدالرزاق (١٨٣ / ١٠) عن ابن عيينة، عن =

ولم ير الشافعي عليه القتل بمجرد السحر؛ إلا إن عمل في سحره ما يبلغ الكفر، وبه قال ابن المنذر، وهو رواية عن أحمد، والأول أولى؛ للحديث، ولأثر عمر، وعمل به الناس في خلافته من غير نكير.

قال المصنف رحمه الله : وفي «صحيح البخاري» عن بجالة بن عبدة، قال: كتب إلينا عمر<sup>(١)</sup>  
ابن الخطاب رحمه الله : أَنْ اقْتُلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرَةٍ . قال: فَقَتَلْنَا ثَلَاثَ سَوَاحِرَ .<sup>(٢)</sup>

ش/ هذا الأثر رواه البخاري كما قال المصنف، لكن لم يذكر قتل الساحر.

قوله: عن بجالة.

فتح الموحدة بعدها جيم، ابن عبدة، بفتحتين، التميمي، العنبري، بصرى ثقة.

قوله: كتب إلينا عمر بن الخطاب: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة.

وظاهره أنه يُقتل من غير استتابة<sup>(٢)</sup> ، وهو كذلك على المشهور عن أحمد، وبه قال

عمرو بن دينار، عن سالم بن أبي الجعد، عن قيس بن سعد، أنه قتل ساحراً. وهذا إسناد صحيح.

﴿ وأثر عمر بن عبد العزيز أخرجه ابن أبي شيبة (١٠/١٣٥)، عن أبي داود الطيالسي، عن همام، عن يحيى بن أبي كثير، عن عمر بن عبد العزيز به. وهذا إسناد صحيح .

﴿ وأثر جندب بن كعب ذكره المصنف، وسيأتي تخرifice .

(١) أخرج البخاري أصل الأثر بدون اللفظ المذكور برقم (٣١٥٦)، وقد أخرجه باللفظ المذكور أحمد (١٩/١)، وأبو داود (٣٠٤٣)، وعبد الرزاق (١٠/١٧٩-١٨٠)، وابن أبي شيبة (١٨٤)، والبزار (١٠٦٠)، وأبو يعلى (٨٦٠)، والبيهقي (٨/٢٤٧-٢٤٨)، من طرق عن سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن بجالة التميمي به. وهذا إسناد صحيح، ولم يذكر بعضهم: «وساحرة».

(٢) مسألة: هل يقتل الساحر كفراً، أم حداً؟ إن كان سحره من السحر الذي يكفر به صاحبه؛ فيقتل كفراً. وهل يستتاب؟ الناظر إلى آثار الصحابة المتقدمة يجد أنهم لم يستتبوا الساحر؛ فالظاهر أنه لا يستتاب، وإن استتابه الحاكم فلا ينكر عليه؛ إلا أن يعلم تلاعبه في التوبة، وعدم صدقه بها. وأما إن كان سحره بغير الكفر؛ فيعزره الحاكم بما يدفع ضرره بالسجن، أو الضرب، ويجوز بالقتل أيضاً =

مالك؛ لأن علم [السحر]<sup>(١)</sup> لا يزول بالتوبة، وعن أحمد يستتاب؛ فإن تاب قُيلت توبته.

[وبه قال الشافعي؛ لأن ذنبه لا يزيد عن الشرك، والمشرك يستتاب وتقبل توبته]<sup>(٢)</sup>، ولذلك صح إيمان سحرة فرعون وتوبتهم.

قال المصنف رحمه الله: وَصَحَّ عَنْ حَفْصَةَ بْنِ عِنْدَقٍ، أَنَّهَا أَمْرَتْ بِقَتْلِ جَارِيَةٍ لَهَا سَحْرَتْهَا، فُقِتِلَتْ. وَكَذَلِكَ صَحَّ عَنْ جُنْدُبِ.  
قال أحْمَدُ: عَنْ ثَلَاثَةِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وآله وسلامه.

ش/ هذا الأثر رواه مالك في «الموطا»<sup>(٣)</sup>.

وحفصة هي أم المؤمنين، بنت عمر بن الخطاب، تزوجها النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه بعد خنيس بن حدافة، وماتت سنة خمس وأربعين.  
قوله: وكذلك صح عن جندب.

أشار المصنف بهذا إلى قتله الساحر كما رواه البخاري في «تاریخه» عن أبي عثمان النهدي قال: كان عند الوليد رجل يلعب، فذبح إنساناً وأبان رأسه، فعجبنا، فأعاد رأسه، فجاء جندب الأزدي، فقتله.<sup>(٤)</sup>

= وبالله التوفيق.

(١) في [ب]: الساحر.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) رواه مالك في «الموطا» (٨٧١/٢)، بإسناد منقطع، ولكن أخرجه عبد الرزاق (١٨٠/١٠)، وابن أبي شيبة (٤١٦/٩)، وأحمد كما في «مسائل عبدالله» (١٥٤٣) بإسناد صحيح، وقد تقدم ذكر إسناده.

(٤) أخرجه البخاري في «التاريخ» (٢٢٢/٢)، وكذلك الدارقطني (١١٤/٣)، والطبراني (١٧٢٥) والبيهقي في «الكتاب» (١٣٦/٨)، والمزي في «تهذيب الكمال» (١٤٣/٥)، من طرق عن خالد الحذاء، عن أبي عثمان النهدي به. وهذا إسناد صحيح، وخالد الحذاء قد سمع من أبي عثمان، وروايته عنه في «الصحابيين».

ورواه البيهقي في «الدلائل» مُطَوّلًا، وفيه: فأمر به الوليد فسجن، فذكر القصة بتمامها<sup>(١)</sup>، ولها طرق كثيرة.

**قوله:** قال أحمد عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ.

أحمد هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل.

**قوله:** عن ثلاثة.

أي: صَحَّ قتل الساحر عن ثلاثة، أو جاء قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ، يعني: عمر، وحفصة، وجندبًا، والله أعلم.

**فيه مسائل:**

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية النساء.

الثالثة: تفسير الجبٰت والطاغوت، والفرق بينهما.

الرابعة: أن الطاغوت قد يكون من الجن، وقد يكون من الإنس.

الخامسة: معرفة السبع المُؤِيقات المخصوصات بالنهي.

السادسة: أن الساحر يكفر.

السابعة: أنه يقتل ولا يستتاب.

الثامنة: وجود هذا في المسلمين على عهد عمر، فكيف بعده؟!

(١) أخرجه البيهقي في «الدلائل» كما في «الإصابة» (١/٦٦)، وفي «الكبرى» (٨/١٣٦)، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١١/٣١٣) من طريق: ابن وهب، عن ابن لهيعة، عن أبي الأسود، وفي القصة أنَّ صاحب السجن أعجب بجندب، فأذن له بالهروب، وإنساندها صحيح؛ لولا ابن لهيعة، ورواية ابن وهب عنه أقوى من غيرها.

## ٢٤- بَابُ بَيَانِ شَيْءٍ مِّنْ أَنْوَاعِ السُّحْرِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابُ بَيَانِ شَيْءٍ مِّنْ أَنْوَاعِ السُّحْرِ.

ش/ قلت: ذكر الشارح هنا شيئاً من الخوارق، وكرامات الأولياء، وذكر ما اغترّ به كثير من الناس من الأحوال الشيطانية التي غرّت كثيراً من العوام، والجهال، وظنوا أنها تدل على ولادة من جرت على يده ممن هو من أولياء الشيطان، لا من أولياء الرحمن، ثم قال: ولشيخ الإسلام كتاب «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان»، فراجعه. انتهى

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: قال أَحْمَد: حَدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، حَدَثَنَا عَوْفٌ، عَنْ حَيَانَ بْنِ الْعَلَاءِ، حَدَثَنَا قَطْنَنُ بْنُ قَبِيصَةَ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ وَهُوَ اللَّهُ قَالَ: «إِنَّ الْعِيَافَةَ، وَالْطَّرْقَ، وَالْطَّيْرَةَ مِنَ الْجِبْتِ». قَالَ عَوْفٌ: الْعِيَافَةُ: رَجْرُ الطَّيْرِ وَالْطَّرْقُ: الْخَطَّ يُخَطُّ بِالْأَرْضِ. وَالْجِبْتُ: قَالَ الْحَسَنُ: رَنَةُ الشَّيْطَانِ<sup>(١)</sup>. إِسْنَادُهُ جَيْدٌ. وَلَأَبِي دَاوُدَ، وَالنَّسَائِيِّ، وَابْنِ حَبَّانَ<sup>(٢)</sup> فِي «صَحِيحِهِ»: الْمَسْنَدُ مِنْهُ.

ش/ قوله: قال أَحْمَدُ. هُوَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ حَنْبَلٍ. وَمُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ [هُوَ]<sup>(٣)</sup>: الْمَشْهُورُ بِ(غُنْدَر) الْهَذَلِيِّ، الْبَصْرِيُّ، ثَقَةُ الْمَسْنَدِ، مَاتَ سَنَةُ سَعْدٍ وَمِائَتَيْنِ. وَعَوْفٌ هُوَ ابْنُ أَبِي جَمِيلَةَ -بِفَتْحِ الْجِيمِ- الْعَبْدِيُّ، الْبَصْرِيُّ، الْمَعْرُوفُ بِعَوْفِ الْأَعْرَابِيِّ، ثَقَةُ الْمَسْنَدِ، مَاتَ سَنَةُ سَعْدٍ، أَوْ سَبْعَ وَأَرْبَعِينَ، وَلَهُ سَعْدٌ وَثَمَانُونَ سَنَةً.

(١) الصواب (إنه الشيطان) كما عند أَحْمَد (٥/٦٠)، وَالبيهقي (٨/١٣٩)؛ فهو تصحيف.

(٢) ضعيف. أخرجه أَحْمَد (٥/٦٠)، وَأَبُو دَاوُد (٣/٤٧٧)، وَأَبُو دَاوُد (٣٩٠٧)، والنَّسَائِيُّ في «الْكَبْرَى» (٨/١١١٠).

وَابْنِ حَبَّانَ (١٣١/٦١)، وَالطَّبراني (١٨/٩٤١-٩٤٥)، وفي إسْنَادِهِ: حَيَانُ بْنُ الْعَلَاءِ، وَهُوَ مَجْهُولٌ.

(٣) ساقط من [ب].

وحيان بن العلاء هو بالتحتية، ويقال: حيان بن مخارق أبو العلاء البصري مقبول.

وَقَطْنَ، بفتحتين، أبو سهل البصري صدوق.

قوله: عن أبيه.

هو قبيصة - بفتح أوله - ابن مخارق - بضم الميم - أبو عبد الله الهلالي، صحابي نزل البصرة.

قوله: «إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت».

قال عوف: العيافة زجر الطير، والتفاؤل بأسمائها، وأصواتها، وممرها، وهو من عادات العرب، وكثير في أشعارهم يقال: عاف يعف عيقاً، إذا زجر، وحدس، وظن.

قوله: والطرق الخط يخط بالأرض.

كذا فسره عوف، وهو كذلك.

وقال أبو السعادات: هو الضرب بالحصى الذي يفعله النساء.

وأما الطيرة فيأتي الكلام عليها في بابها إن شاء الله تعالى.

قوله: من الجبت.

أي: السحر، قال القاضي: والجبت في الأصل [الفَشْل]<sup>(١)</sup> الذي لا خير فيه، ثم استعير لما يبعد من دون الله، وللساحر والسحر.

قوله: قال الحسن: رنة الشيطان.

قلت: ذكر إبراهيم بن محمد بن مفلح أن في «تفسير بقي بن مخلد» أنَّ إبليس رَنَّ

(١) في المخطوطتين: (الفشنل) بالمعجمة، والذي أثبناه أقرب كما في «مفردات القرآن» للراغب مادة (جبت).

أربع رنات:<sup>(١)</sup> رنة حين لُعَنَ، ورنة حين أُهْبِطَ، ورنة حين ولَدَ رسول الله ﷺ، ورنة حين نزلت فاتحة الكتاب.

قال سعيد بن جيير: لما لَعِنَ اللَّهُ إِبْلِيس تغيرت صورته عن صورة، الملائكة ورنة، فكل رنة منها في الدنيا إلى يوم القيمة. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(٢)</sup>

وعن سعيد بن جيير عن ابن عباس قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة رن إِبْلِيس رنة اجتمعت [إليه]<sup>(٣)</sup> جنوده. رواه الحافظ الضياء في «المختارة».<sup>(٤)</sup>

الرنين: الصوت، وقد رن يرلنينا، وبهذا يظهر معنى قول الحسن رحمه الله.

قوله: ولأبي داود، وابن حبان في «صحيحه»: المسند منه.

ولم يذكر التفسير الذي فسره به عوف، وقد رواه أبو داود بالتفسir المذكور بدون كلام الحسن.<sup>(٥)</sup>

(١) الرنة هي رفع الصوت، وهذا الكلام صح عن مجاهد. راجع كتاب «العظمة» لأبي الشيخ الأصبهاني رقم (١١٢٤)، و«الحلية» لأبي نعيم (٢٩٩/٣).

(٢) أخرجه أبو الشيخ الأصبهاني في «العظمة» رقم (١١٢٢)، وسنته صحيح، من طريق: جعفر بن أبي المغيرة عن سعيد بن جيير، وجعفر له أخطاء عن سعيد، لكنه ثقة؛ فالأصل قبول حديثه مالم ينص حافظ على أنه أخطأ فيه، أو خالف.

(٣) في [ب]: عليه.

(٤) وبقية الأثر: أنهم اجتمعوا إليه فقال: أيّسوا أن ترتد أمة محمد على الشرك بعد يومكم هذا، ولكن افتروهم في دينهم، وأفشووا فيهم النوح. أخرجه الضياء المقدسي في «المختارة» (١٠٥/١٠٥)، وسنته صحيح إلى ابن عباس رضي الله عنهما، وهو من نفس الطريق الأولى: جعفر بن أبي المغيرة عن سعيد بن جيير، عن ابن عباس، لكن ابن عباس لم يرفعه؛ فهو من قوله.

(٥) تقدم أن صواب عبارة الحسن (إنه الشيطان)؛ وعليه فلا حاجة إلى التفسير المذكور.

(٦) أبو داود أخرج تفسير عوف بسند آخر (٣٩٠٨)، وليس من طريق حيان بن العلاء، والسند صحيح، ولم يذكر كلام الحسن.

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «مَنْ اقْتَبَسَ شَعْبَةً مِنَ النُّجُومِ، فَقَدْ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السُّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ». رواه أبو داود، وإسناده  
(١)  
 صحيح.

ش/ وكذا صصحه النووي، والذهببي، ورواه أحمد، وابن ماجه.

**قوله:** «من اقتبس».

قال أبو السعادات: قبست العلم واقتبتته إذا علمته. انتهى  
**قوله:** شعبـة.

أي: طائفـة من علم النجوم، والشعبـة: الطائفة، ومنه الحديث: «الحياء شعبـة من الإيمان»<sup>(٢)</sup>، أي: جزء منه.

**قوله:** «فقد اقتبس شعبـة من السحر».  
 المحرم تعلمه.

قال شيخ الإسلام: فقد صرـح رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه بأن علم النجوم من السحر، وقد قال تعالى: ﴿وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى﴾ [طه: ٦٩].  
**قوله:** «زاد ما زاد».

(١) أخرجه أبو داود (٣٩٠٥)، وأحمد (١/٢٧٧، ٣١١)، وابن ماجه (٣٧٢٦)، وإسناده صحيح، وقد صصحـه الشـيخ الـواديـعـي رحمـهـ اللهـ في «الـصـحـيحـ المسـنـدـ» (٦٤٢).

ملاحظـة: تـعـلـمـ علمـ النـجـومـ مـنـ ماـ هـوـ مـحـرـمـ، وـمـنـ مـاـ هـوـ مـبـاحـ، فـتـعـلـمـ سـيـرـ النـجـومـ لـمـعـرـفـةـ الـوقـتـ، وـالـاتـجـاهـاتـ، وـالـأـمـاـكـنـ جـائزـ، وـيـسـمـيـ عـلـمـ التـسـبـيرـ، وـأـمـاـ تـعـلـمـ لأـجـلـ مـطـابـقـةـ الـأـفـلـاكـ السـمـاـوـيـةـ عـلـىـ الـحـوـادـثـ الـأـرـضـيـةـ؛ فـهـذـاـ هـوـ الـمـحـرـمـ، وـهـوـ اـدـعـاءـ عـلـمـ الـغـيـبـ، وـسـيـأـتـيـ إـنـ شـاءـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـ [ـبـابـ التـنـجيـمـ]ـ، كـلـامـ لـابـنـ رـجـبـ، وـكـلـامـ لـلـخـطـابـيـ بـهـذـاـ الـمـعـنـىـ.

(٢) قطـعةـ مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـةـ الـذـيـ أـولـهـ: «الـإـيمـانـ بـضـعـ وـسـبـعـونـ شـعـبـةـ...»ـ، أـخـرـجـهـ الـبـخـارـيـ بـرـقـمـ (٩)، وـمـسـلـمـ بـرـقـمـ (٣٥).

(٣) انـظـرـ: «مـجـمـوعـ الـفـتاـوىـ»ـ (٣٥/١٩٣).

أي: كلما زاد من تعلم علم النجوم زاد في الإثم الحاصل بزيادة الاقتباس من شعنه؛ فإن ما يعتقده في النجوم من التأثير باطل كما أن تأثير السحر باطل، والله أعلم.

قال المصنف رحمه الله: وللنمسائي من حديث أبي هريرة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وَكَلَ إِلَيْهِ». <sup>(١)</sup>

ش/ هذا الحديث ذكره المصنف من حديث أبي هريرة، وعزاه للنسائي، وقد رواه  
النسائي مرفوعاً وحسنه ابن مفلح. <sup>(٢)</sup>

قوله: وللنمسائي.

هو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن [بحر]<sup>(٣)</sup> بن دينار أبو عبد الرحمن صاحب «السنن» وغيرها، روى عن محمد بن المثنى، وابن شمار، وقيمة، وخلق، وكان إليه المنتهى في العلم بعلل الحديث، مات سنة ثلاث وثلاثين، وله ثمان وثمانون سنة.

قوله: «من عقد عقدة، ثم نفث فيها؛ فقد سحر». اعلم أن السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا الخيوط، ونفثوا على كل عقدة حتى

(١) آخرجه النمسائي (٧/١١٢) من طريق: عباد بن ميسرة المتنكري، عن الحسن، عن أبي هريرة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وعبد الله ضعيف، والحسن لم يسمع من أبي هريرة.

﴿٢﴾ وقد رواه عبدالرزاق (١١/١٧) (١١/٢٠٩)، والبيهقي (٩/٣٥) عن الحسن مرسلاً، وإن سند عبدالرزاق ضعيف جداً، لكن إسناد البيهقي صحيح عن الحسن مرسلاً، فسنند عبدالرزاق فيه: أبان ابن أبي عياش وهو ضعيف جداً. يرويه عن الحسن مرسلاً، لكن تابعه جرير بن حازم عند البيهقي، لكن البيهقي اقتصر على الجملة الأخيرة منه: «من تعلق شيئاً؛ وكل إليه»؛ فالحديث ضعيف، وأيضاً ليس كل من عقد عقدة، ثم نفث فيها فقد سحر، وإنما من فعل ذلك بنية السحر مع القدرة عليه.

(٢) «الأدب الشرعي» (٣/٨٢).

(٣) في المخطوطتين: (بحير)، والمثبت هو الصواب.

ينعقد كل ما يريدون من السحر، قال الله تعالى: ﴿وَمِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ﴾ [الفلق: ٤] يعني السواحر اللاتي يفعلن ذلك.

والنفث: هو النفح مع ريق، وهو دون التفل، والنفث فعل الساحر، فإذا تكيفت نفسه بالخبث والشر الذي يريده بالمسحور، ويستعين عليه بالأرواح الخبيثة؛ نفح في تلك العقدة نفخاً معه ريق، فيخرج من نفسه الخبيثة نفس ممازج للشر والأذى، مقتربٌ للريق الممازج لذلك، وقد تساعد هو والروح الشيطانية على أذى المسحور، فيصييه السحر بإذن الله الكوني القديري، لا الشرعي، قاله ابن القيم رحمه الله.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «ومن سحر فقد أشرك».

نصٌ في أنَّ الساحر مُشركٌ؛ إذ لا يتأتى السحر بدون الشرك، كما حكاه الحافظ عن بعضهم.

**قوله:** «ومن تعلق شيئاً وُكِلَ إِلَيْهِ».

أي: من تعلق قلبه شيئاً، بحيث يعتمد عليه، ويرجوه، وكله الله إلى ذلك الشيء، فمن تعلق على ربه وإلهه وسيده ومولاه رب كل شيءٍ ومليكه؛ كفاه ووقاه وحفظه وتولاه، فنعم المولى ونعم النصير، قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦]، ومن تعلق على السحرة والشياطين وغيرهم من المخلوقين وكله الله إلى من تعلقه، فهلك، ومن تأمل ذلك في أحوال الخلق، ونظر بعين البصيرةرأى ذلك عياناً، وهذا من جوامع الكلم، والله أعلم.

(١) كما في «بدائع الفوائد» (٢٢١ / ٢).

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن مسعود رضي الله عنه، أن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: «أَلَا هُلْ أَبْئَكُمْ مَا العَضْهُ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ: الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» رواه مسلم.<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: «أَلَا هُلْ أَبْئَكُمْ».

أخبركم، و «العضه» بفتح المهملة و سكون المعجمة.

قال أبو السعادات: هكذا يروى في كتب الحديث، والذي في كتب الغريب: «أَلَا أَبْئَكُمْ مَا العَضْهُ» بكسر العين، وفتح الصاد.

قال الزمخشري: أصلها العِضْهَة، فعلة من العَضْهَة، وهو البَهَت، فحذفت لامه كما حذفت من السنة والشفة، وتُجمع على عضين.

ثم فسره بقوله: «هي النَّمِيمَةُ الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ»، فأطلق عليها العضه؛ لأنها لا تنفك من الكذب والبهتان غالباً ذكره القرطبي.<sup>(٢)</sup>

وذكر ابن عبد البر عن يحيى بن أبي كثیر قال: يُفْسِدُ النَّمَامُ والكذاب في ساعة ما لا يفسد الساحر في سنة.<sup>(٣)</sup>

وقال أبو الخطاب في «عيون المسائل»: ومن السحر السعي بالنميمة والإفساد بين الناس.<sup>(٤)</sup>

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٠٦).

(٢) كما في «المفهم» (٦/٥٩٠).

(٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣/٧٠)، قال: حدثنا أبو محمد بن حيان، قال: ثنا الحسين بن يحيى، قال: ثنا العباس بن عبد العظيم، عن النضر بن محمد، عن عكرمة بن عمارة، عن يحيى بن أبي كثیر به. وهذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات إلا عكرمة بن عمارة فإنه حسن الحديث، وهو مضطرب في روایته عن يحيى، ولكنه هنا يذكر مقالة له، فلا بأس به إن شاء الله. وذكره ابن مفلح في «الفروع» (٦/١٨٠).

(٤) انظر: «الفروع» (٦/١٧٩).

**قال في «الفروع»:** ووجهه أنه يقصد الأذى بكلامه وعمله على وجه المكر والحيلة؛ أشبه السحر، وهذا يُعرف بالعرف والعادة أنه يؤثر ويتجسد ما يعمله السحر، أو أكثر، فيعطي حكمه؛ تسويةً بين المتماثلين، أو المتقاربين، لكن يقال: الساحر إنما يكفر لوصف السحر، وهو أمرٌ خاصٌ، ودليله خاصٌ، وهذا ليس بساحر، وإنما يؤثر عمله ما يؤثره، فيعطي حكمه إلا فيما اختص به من الكفر، وعدم قبول التوبة. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup> وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمة، وهو يدل على تحريم النميمة، وهو مجمع عليه.

**قال ابن حزم رحمه الله:** اتفقوا على تحريم الغيبة والنميمة في غير النصيحة الواجبة.<sup>(٢)</sup>

وفيه دليل على أنها من الكبائر.

**قوله:** «القالة بين الناس».

**قال أبو السعادات:** أي كثرة القول، وإيقاع الخصومة بين الناس، ومنه الحديث:

**«فتشت القالة بين الناس».**<sup>(٣)</sup>

**قال المصنف رحمه الله:** ولهمما عن ابن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لِسِحْرًا».<sup>(٤)</sup>

ش/ البيان: البلاغة والفصاحة، قال صعصعة بن صوحان: صدق نبي الله؛ فإن الرجل يكون عليه الحق وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق، فيسحر القوم ببيانه، فيذهب بالحق.<sup>(٥)</sup>

(١) من «الفروع» (٦ / ١٨٠).

(٢) انظر: «الأداب الشرعية» لابن مفلح (١ / ٨).

(٣) في «صحيف البخاري» (٢٥٠٥) عن ابن عباسٍ وجابر رضي الله عنهم قالا: قدِمَ النَّبِيُّ صلوات الله عليه وسلم وَاصْحَابُهُ صُبْحَ رَابِعَةَ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ مُهَلِّيَنَ بِالْحِجَّةِ لَا يَخْلُطُهُمْ شَيْءٌ، فَلَمَّا قَدِمْنَا أَمْرَنَا، فَجَعَلْنَاهَا عُمْرَةً وَأَنْ تَحْلِلَ إِلَى نِسَائِنَا؛ فَقَشَّتْ فِي ذَلِكَ الْقَالَةُ.

(٤) أخرجه البخاري فقط برقم (٥١٤٦)، وأما مسلم فأخرجه برقم (٨٦٩) من حديث عمار بن ياسر رضي الله عنهما.

(٥) هذا الكلام ذكره أبو داود عقب الحديث رقم (٥٠١٢)، وفي إسناده أبو جعفر النحوي عبد الله بن

## ٤- بَابُ بَيَانٍ شَيْءٍ مِنْ أَنْوَاعِ السُّحْرِ

وقال ابن عبد البر: تأولته طائفة على الذم؛ لأن السحر مذموم، وذهب أكثر أهل العلم وجامعة أهل الأدب إلى أنه على المدح<sup>(١)</sup>؛ لأن الله تعالى مدح البيان، قال: وقد قال عمر بن عبد العزيز لرجل سأله عن حاجة، فأحسن المسألة، فأعجبه قوله، قال: هذا والله، السحر الحال. انتهى<sup>(٢)</sup>

وال الأول أصح، والمراد به البيان الذي فيه تمويه على السامع وتلبيس، كما قال بعضهم [شِعْرًا]<sup>(٣)</sup>:

فِي زَخْرَفِ الْقَوْلِ تَزْيِينٌ لِبَاطِلٍ      وَالْحَقُّ قَدْ يَعْتَرِيهِ سَوْءٌ تَعْبِيرٌ

[مَأْخُوذٌ مِنْ قَوْلِ الشَّاعِرِ]<sup>(٤)</sup>

وَإِنْ تَشَاءْ قُلْتَ ذَا قَيْءَ الزَّنَابِيرِ      [تَقُولُ هَذَا مَجَاجُ النَّحْلِ تَمَدِّحُهُ]

وَالْحَقُّ قَدْ يَعْتَرِيهِ سَوْءٌ تَعْبِيرٌ<sup>(٥)</sup>      مَدِحًا وَذِمَّا وَمَا جَازَتْ وَصْفَهَا

قَوْلُهُ: «إِنْ مِنْ بَيَانٍ لِسُحْرٍ».

هذا من التشبيه البليغ؛ لكون ذلك يعمل عمل السحر، فيجعل الحق في قالب

ثابت، وهو مجھول.

(١) النبي ﷺ قال في الحديث: «إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه، وإن من البيان لسحراً»، فظاهر الحديث أنه مدح لمن كان بليغاً في إيصال الحق للناس، وأما إذا كان في التلبيس وغيره من الأمور المحرمة؛ فهو مذموم، وإن استعمل في أمور حسنة؛ فهو حسن، فالبيان لا يستفاد أنه للذم من أصله، ولكن البيان قد يجذب النفوس؛ فإن جذبها إلى الحق فهو حسن، وإن كان يزخرف الباطل؛ فهو قبيح مذموم.

(٢) نقله الشارح بالمعنى، وانظر: «التمهيد» (١٦ / ٣٤٢، ٣٤٠) ط/ مرتبة.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) زيادة من المطبع بتضييئها السياق.

(٥) ساقط من [أ]، وأثبتت في حاشية [ب].

الباطل، والباطل في قالب الحق، فيستميل به قلوب الجهال حتى يقبلوا الباطل وينكروا الحق، نسأل الله الثبات والاستقامة على الهدى.

وأما البيان الذي يوضح الحق ويقرره، [ويبطل الباطل]<sup>(١)</sup> وبينه؛ فهذا هو الممدوح، وهكذا حال الرسل وأتباعهم؛ ولهذا علت مراتبهم في الفضائل، وعظمت حسناتهم.

**وبالجملة:** فالبيان لا يُحمد إلا إذا لم يخرج إلى حد الإسهاب والإطناب، وتغطية الحق، وتحسين الباطل، فإذا خرج إلى هذا؛ فهو مذموم، وعلى هذا تدل الأحاديث، كحديث الباب، وحديث: «إن الله يبغض البلع من الرجال الذي يخلل بلسانه كما تخلل البقرة بلسانها» رواه أحمد وأبو داود.<sup>(٢)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: أن العيافة، والطرق، والطيرة من الجبّت.

الثانية: تفسير العيافة والطرق.

الثالثة: أن علم النجوم نوعٌ من السحر.

الرابعة: العقد مع النفث من ذلك.

الخامسة: أن النيممة من ذلك.

السادسة: أنَّ من ذلك بعض الفصاحة.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف. أخرجه أحمد (٢/١٦٥، ١٨٧)، وأبو داود (٥٠٠٥)، والترمذى (٢٨٥٣)، وابن أبي شيبة (٩/١٥) من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، وفيه: عاصم بن سفيان الثقفى، روى عنه ثلاثة، وتفرد ابن حبان بتأييقه؛ فهو مجهول حال؛ فالحديث ضعيف.

## ٢٥- باب ما جاء في الكهان ونحوهم

قال المصنف رحمه الله: باب ما جاء في الكهان ونحوهم.

ش/ الكاهن: هو الذي يأخذ عن مسترق السمع، وكانوا قبل المبعث كثيرًا، وأما بعد المبعث؛ فإنهم قليل؛ لأن الله تعالى حرس السماء بالشہب، وأكثر ما يقع في هذه الأمة ما يخبر به الجن مواليهم من الإنس عن الأشياء الغائبة مما يقع في الأرض من الأخبار، فيظنه الجاهل كشفاً وكراهة، وقد اغتر بذلك كثيرٌ من الناس، يظنون ذلك المخبر لهم عن الجن ولِيَّ الله، وهو من أولياء الشيطان كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الْإِنْسِ وَقَالَ أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بِعَضُنَا بِعَضٍ وَيَلْعَنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثْوَكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾

[الأنعام: ١٢٨].

قال رحمه الله: روى مسلم في «صحيحه» عن بعض أزواج النبي صلوات الله عليه وسلم، عن النبي صلوات الله عليه وسلم، أنه قال: «مَنْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا». <sup>(١)</sup>

(١) الحديث في «مسلم» (٢٢٣٠) بدون قوله: «فصدقه بما يقول»، وهذه الزيادة عند أحمد (٤/٦٨)، وقد تفرد بها أحمد، وخالقه محمد بن المثنى فلم يذكرها كما في «صحيح مسلم»، وكلاهما يرويه عن يحيى القطان، عن عبد الله، عن نافع، عن صفية، عن بعض أزواج النبي صلوات الله عليه وسلم.

❖ وقد توبع محمد بن المثنى على عدم ذكر الزيادة، تابعه: صدقة بن الفضل المروزي كما في «التاريخ الأوسط» للبخاري (٤٥/٢)، وتابعه أيضًا: أبو بكر محمد بن خلاد الباهلي كما في «الحلية» (٤٠٦/١٠)، و«تاريخ أصبغان» لأبي نعيم (٢٣٦/٢)، وقد توبع يحيى القطان على هذا الحديث بدون الزيادة المذكورة، تابعه على ذلك: عبدالله بن رجاء، كما في «التاريخ الأوسط» للبخاري (٤٥/٢)، وعليه فالحديث صحيح بدون هذه الزيادة.

ش / قوله: عن بعض أزواج النبي ﷺ.

هي حفصة، ذكره أبو مسعود الثقفي؛ لأنَّه ذكر هذا الحديث في «الأطراف» في مسندها.  
قوله: «من أتى عرَافًا».

سيأتي بيان العراف إن شاء الله تعالى، وظاهر الحديث أن الوعيد مرتب على مجئه  
وسؤاله، سواء صدقه أو شك في خبره؛ فإنَّ [في]<sup>(١)</sup> بعض روایات الصحيح: «من أتى  
عرَافًا فسألَه عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة».<sup>(٢)</sup>

قوله: «لم تقبل له صلاة».

إذا كانت هذه حال السائل، فكيف بالمسؤول؟

قال النووي وغيره: معناه أنه لا ثواب له فيها، وإن كانت مجزئة بسقوط الفرض  
عنه، ولابد من هذا التأويل في هذا الحديث؛ فإنَّ العلماء متتفقون على أنه لا يلزم من أتى  
العرف إعداد صلاة أربعين ليلة. انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>

وفي الحديث النهي عن إتيان الكاهن ونحوه.

قال القرطبي: يجب على من قدر على ذلك من محاسب وغيره أن يقيم من يتعاطى  
شيئاً من ذلك من الأسواق، وينكر عليهم أشد النكير، وعلى من يجيء إليهم، ولا يغتر  
بصدقهم في بعض الأمور، ولا بكثرة من يجيء إليهم ممن يتسبَّب إلى العلم؛ فإنَّهم غير  
راسخين في العلم، بل من الجهال بما في إتيانهم من المحذور.<sup>(٤)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) هذه روایة مسلم كما تقدم.

(٣) من «شرح مسلم» رقم (٢٢٣٠).

(٤) ذكره القرطبي بمعناه نقلاً عن ابن عبد البر. «المفہوم» (٥/٦٣٣).

قال المصنف حَدَّثَنَا: وعن أبي هريرة صَدِيقُهُ، عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قال: «مَنْ أَتَى كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ». رواه أبو داود.<sup>(١)</sup>

ش/ وفي رواية أبي داود: «أو أتى امرأة»، قال مسدد: «امرأته حائضًا، أو أتى امرأة»،  
قال مسدد: «امرأته في دبرها، فقد برع ما أنزل على محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».<sup>(٢)</sup>

فناقل هذا الحديث من «السنن» حذف منه هذه الجملة، واقتصر على ما يناسب  
الترجمة.

قال المصنف حَدَّثَنَا: ولالأربعة، والحاكم، وقال: صحيح على شرطهما عن.....<sup>(٣)</sup> :  
«مَنْ أَتَى عَرَافًا أو كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».

ش/ هكذا بيض المصنف لاسم الراوي، وقد رواه أحمد، والبيهقي، والحاكم عن  
<sup>(٤)</sup> أبي هريرة مرفوعاً.

(١) صحيح لغيرة. الحديث أخرجه أبو داود (٣٩٠٤)، وأخرجه أيضًا الترمذى (١٣٥)، والنسائي في «الكبرى» (٩٠١٧)، وابن ماجه (٦٣٩)، وأحمد (٤٠٨/٢)، وأبي داود (٤٧٦)، وغيرهم من طريق حكيم الأثرى، عن أبي تيمية، عن أبي هريرة صَدِيقُهُ، وحكيم قد أنكر عليه هذا الحديث. فضعف الحديث البخارى، والنسائي، وأبو علي النيسابورى، وغيرهم كما في «الفتح» (٤٥٢٦)، وأبو تيمية قال البخارى: ليس له سمع من أبي هريرة. ولكن للحديث طريق أخرى، وهي التي بعدها، وشاهد عن جابر سبأ تخرجه؛ فالحديث يرتقي بذلك إلى الصحة.

(٢) رواية: «من أتى امرأته في دبرها» لها شواهد ذكرناها في تحقيق «البلوغ» رقم (١٠١٣) تحسّن بها إن شاء الله. وأما رواية: «من أتى امرأته حائضًا»؛ فإنه ليس لها شواهد تصلح للاستشهاد.

(٣) بياض في الأصول الخطية من «كتاب التوحيد» وشرحه.

(٤) أما الأربعة فأخرجوه باللفظ المتقدم بالإسناد المتقدم، فاما هذا اللفظ فأخرجه أحمد (٤٢٩/٢)، والحاكم (٨/١)، والبيهقي (١٣٥/٨)، وهو منقطع، من طريق خلاس بن عمرو، عن أبي هريرة صَدِيقُهُ ولم يسمع منه.

❖ وقد جاءت عند الحاكم زيادة (محمد بن سيرين) مقووناً بخلافس بن عمرو، والصواب عدم ذكره؛ =

**قوله:** «من أتى كاهناً».

قال بعضهم: لا تعارض بين هذا وحديث: «من أتى عرافا فسألة عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة». <sup>(١)</sup>

هذا على قول من يقول: هو كفر دون كفر، أما على قول من يقول بظاهر الحديث فيسأل عن وجه الجمع بين الحديدين.

وظاهر الحديث أنه يكفر متى اعتقد صدقه بأي وجه كان، وكان غالب الكهان قبل النبوة إنما كانوا يأخذون عن الشياطين.

لأنَّ الحاكم رواه من طريق: الحارث بن أبي أسامة، وليس لهذه الزيادة ذكرٌ في «مسنده» <sup>(٢)</sup> كما في «الإرواء» (٦٩/٧)، وأخرجها من طريق: أحمد بن مهران الأصبهاني، وهو رجل زاهد لم يؤثر توثيقه عن أحد، فرواية الإمام أحمد بدون زيادة (ابن سيرين) أرجح، وعليه فهو منقطع.

﴿وله شاهد آخر من حديث جابر عند البزار كما في «كشف الأستار» (٤٥/٣٠)، قال: حدثنا عقبة ابن سنان، ثنا غسان بن مضر، ثنا سعيد بن يزيد، عن أبي نصرة، عن جابر بن عبد الله، عن النبي ﷺ به. وهذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات من رجال «التهذيب»؛ إلا عقبة بن سنان فقد ترجم له ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦/٣١)، ونقل عن أبيه أنه قال: صدوق. وعليه فالحديث يرتقي إلى الصحة مع طريقه حديث أبي هريرة وبيته.

(١) يعني أن قوله: «فقد كفر بما أنزل» المقصود به كفر أصغر، ولا يوجد تعارض؛ لأنَّ حديث: «لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» يدل على أنه ما زال مسلماً، فالتحديد بالأربعين يدل على أنه كفر دون كفر، أي: أصغر، وعدم القبول هذا محمول -والله أعلم- على أنه إن لم يتبع.

وظاهر الحديث أنه يكفر إن اعتقد صدقه، وهو يدعى علم الغيب، فمن أدعى علم الغيب فهو كافر، ومن صدقه في ادعائه؛ فهو كافر؛ لأنَّه يرد الأدلة كقوله تعالى: ﴿قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٦٥]، وقوله: ﴿عَالَمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ٢٦]، وقوله: ﴿فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنَّ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيْنُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ﴾ [سباء: ٤]، وقوله: ﴿وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا شَكُورْتُ مِنَ الْخَيْرِ﴾ [الأعراف: ١٨٨]، وقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيَنْزِلُ الْغَيْبَ﴾ [لقمان: ٣٤] الآية.

فمن صدق من أدعى علم الغيب؛ فقد كفر كفراً أكبر.

قوله: «فقد كفر بها أنزل على محمد ﷺ».

**قال الطبي**<sup>(١)</sup>: المراد بالمنزل الكتاب والسنة. انتهى

وهل الكفر في هذا الموضع كفر دون كفر، فلا ينفل عن الملة، أم يتوقف فلا يقال  
يخرج عن الملة أولاً يخرج؟ وهذا أشهر الروايتين عن أحمد رضي الله عنه.

قال المصنف رضي الله عنه: ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً.<sup>(٢)</sup>

ش / أبو يعلى اسمه أحمد بن علي بن المثنى الموصلي، الإمام، صاحب التصانيف  
كـ«المسند» وغيره، روى عن يحيى بن معين، وأبي خيثمة، وأبي بكر بن أبي شيبة،  
وخلق، وكان من الأئمة الحفاظ، مات سنة سبع وثلاثمائة.

وهذا الأثر رواه البزار أيضاً، ولفظه: «من أتى كاهناً، أو ساحراً، فصدقه بما يقول؛  
فقد كفر بها أنزل على محمد ﷺ».

وفي دليل على كفر الكاهن والساحر؛ لأنهما يدعيان علم الغيب، وذلك كفر،  
والصدق لهما يعتقد ذلك ويرضى به، وذلك كفر أيضاً.

(١) في المخطوطتين: (القرطبي)، والمثبت من «التيسير» (ص ٤١٠)، وكلام الطبي في شرحه «للمشاكاة» (٣٥٧).

(٢) آخرجه أبو يعلى (٤٠٥)، والبزار كما في «الكشف» (٦٢٠)، من طرق عن أبي إسحاق، عن هبيرة ابن يريم، عن ابن مسعود به.

وآخرجه البزار كذلك (٢٧٠)، والطبراني (٥٠٠١٠) من طريقين عن الأعمش، عن إبراهيم،  
عن علقة عند الطبراني، وعن همام عند البزار، كلاهما عن ابن مسعود به، وهذه أسانيد صحيحة،  
وقد روى مرفوعاً، لكن أبان الدارقطني في «العلل» (٨٨٣) (٢٢٩) أنه غير محفوظ، وهذا  
الموقوف له حكم الرفع، ويشهد له ما تقدم من المرووعات.

قال المصنف رحمه الله: وعن عمران بن حصين رضي الله عنه مرفوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ تَطَيَّرَ أَوْ تُطَيَّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهَّنَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحْرَ لَهُ، وَمَنْ أَتَى كَاهِنًا، فَصَدَقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ صلوات الله عليه» رواه البزار بإسناد جيد.<sup>(١)</sup>

ورواه الطبراني في «الأوسط» بإسناد حسن، من حديث ابن عباس دون قوله: «ومن أتى كاهناً» الحديث.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «لَيْسَ مِنَّا».

**فيه:** وعِيدُ شَدِيدٌ يَدْلُلُ عَلَى أَنَّ هَذِهِ الْأَمْوَارَ مِنَ الْكَبَائِرِ، وَتَقْدِيمُ أَنَّ الْكَهَانَةَ وَالسُّحْرَ كُفْرٌ.

(١) أخرجه البزار كما في «كشف الأستار» (٤٣٠)، وفي سنه: أبو حمزة العطار، فيه ضعف، وهو من روایة الحسن عن عمران، وعامة العلماء على أنه لم يسمع منه، لكن الزيادة التي في آخره: «ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول؛ فقد كفر بما أنزل على محمد» يشهد لها ما تقدم، فصار لهذه الزيادة أربع طرق:

﴿ من حديث عمران رضي الله عنه، وفيها ضعفٌ يسير. ﴾

﴿ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه من طريقين. ﴾

﴿ حديث جابر رضي الله عنه، وهو حسن. ﴾

والجملة الأولى يشهد لها حديث ابن عباس رضي الله عنه، الذي بعده.

(٢) هذا الحديث يشهد للحقيقة الأولى من حديث عمران بن حصين المتفق.

﴿ وحديث ابن عباس رضي الله عنه أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٤١٨٥)، والبزار كما في «كشف الأستار» (٤٣٣)، وفيه: زمعة بن صالح ضعيف، ويكتفى بحديث عمران؛ فيكون الحديث حسنة من حديث عمران، وابن عباس رضي الله عنه، فكل منهما يقوي الآخر، وقد حكم عليه الألباني بالحسن في «الصحيحة».

**فَلَنْدَهُ**، والذهاب إلى الكاهن ليختبره، ويكتشف باطله هذا ذهاب جائز، وقد يكون واجباً كما ذكر ذلك العلامة العثيمين رحمه الله، واستدل على ذلك بسؤال النبي صلوات الله عليه عليه لا بن صياد وفضحه، فصار إثبات الكاهن والذهاب إليه له ثلاثة أحوال:

١) إن ذهب إليه مصدقاً له فيما يقوله بأنه يعلم الغيب؛ فهذا كفر أكبر.

٢) إن ذهب غير مصدق له أنه يعلم الغيب؛ فهذا كفر أصغر، ولا تقبل له صلاة أربعين ليلة.

٣) ذهب إليه ليختبره، ويكتشف باطله، ويفضحه؛ فهذا مشروع، وقد يجب.

**قوله:** «من تَطَيَّرَ».

أي: فعل الطَّيْرَة، «أو تَطَيَّرَ لَهُ»، أي: قَبِيلَ قَوْلَ الْمُتَطَيَّرِ لَهُ وَتَابِعُهُ، وكذا معنى «أو تَكَهَّنَ، أو تَكَهَّنَ لَهُ» كالذِي يَأْتِي الْكَاهِنَ وَيَصْدِقُهُ وَيَتَابِعُهُ، وكذلِكَ مِنْ عَمَلِ السَّاحِرِ لَهُ السُّحْرَ.

فَكُلُّ مَنْ تَلَقَّى هَذِهِ الْأَمْوَارَ عَمِنْ تَعَاطَاهَا فَقَدْ بَرِئَ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ لِكُونِهَا إِما شَرِّكًا كَالظِّيْرَةِ، أَوْ كَفَرًا كَالْكَاهَانَةِ وَالسُّحْرِ، فَمَنْ رَضِيَ بِذَلِكَ وَتَابَعَ عَلَيْهِ؛ فَهُوَ كَالْفَاعِلِ؛ قَبْوِلِهِ الْبَاطِلِ وَاتِّبَاعِهِ.

**قوله:** رواه البزار.

هو أَحْمَدُ بْنُ عُمَرَ بْنِ عبدِ الْخَالِقِ، أَبُو بَكْرِ الْبَزَارِ الْبَصْرِيِّ، صَاحِبِ «الْمَسْنَدِ الْكَبِيرِ»، وَرَوَى عَنْ أَبْنِ بَشَارٍ، وَأَبْنِ الْمَشْنَى، وَخَلْقِهِ، ماتَ سَنَةً اثْتَنَيْنِ وَتِسْعَيْنَ وَمَائَيْنِ.

قال المصنف رحمه الله: قال البغوي: العراف: الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق، ومكان الضالة، ونحو ذلك.<sup>(١)</sup> وقيل: هو الكاهن. والكاهن: هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل. وقيل: الذي يخبر بما في الصميم.

وقال أبو العباس ابن تيمية: العَرَافُ: اسْمُ الْكَاهِنِ وَالْمَنْجُومِ وَالرَّمَالِ وَنَحْوِهِمْ، مَمْنُ يتَكَلَّمُ فِي مَعْرِفَةِ الْأَمْوَارِ بِهَذِهِ الْطَّرِيقِ.<sup>(٢)</sup>

ش/ البغوي: بفتحتين، هو الحسين بن مسعود بن الفراء الشافعي، صاحب التصانيف، وعالم أهل خراسان، كان ثقةً، فقيهاً، زاهداً، مات في شوال سنة ست عشرة

(١) انظر: «شرح السنّة» (١٨٢/١٢).

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٧٣).

وَخَمْسَائِهِ.

**قوله:** العراف الذي يدعى معرفة الأمور.

ظاهره أنَّ العَرَافَ [هو]<sup>(١)</sup> الذي يخبر عن الواقع كالسرقة وسارقها، والضالة ومكانها.

**وقال** شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إنَّ العَرَافَ اسْمُ الْكَاهِنِ، وَالْمَنْجُومِ، وَالرِّمَالِ، وَنَحْوِهِمْ، كَالْحَازِرِ الَّذِي يَدْعُو عِلْمَ الْغَيْبِ، أَوْ يَدْعُو الكَشْفَ.

**وقال** أيضاً: وَالْمَنْجُومُ يَدْخُلُ فِي اسْمِ الْعَرَافِ، وَعِنْدِ بَعْضِهِمْ هُوَ مَعْنَاهُ.<sup>(٢)</sup>

**وقال** أيضاً: وَالْمَنْجُومُ يَدْخُلُ فِي اسْمِ الْكَاهِنِ عَنْدَ الْخَطَابِيِّ وَغَيْرِهِ مِنَ الْعُلَمَاءِ، وَحُكَّمِيَّ  
ذَلِكَ عَنِ الْعَرَبِ، وَعِنْدَ آخَرِينَ هُوَ مِنْ جَنْسِ الْكَاهِنِ وَأَسْوَئُ حَالًا مِنْهُ؛ فَيُلْحِقُ بِهِ مِنْ جَهَةِ  
الْمَعْنَىِ.

**وقال الإمام أحمد:** العَرَافُ طَرْفٌ مِنَ السُّحْرِ، وَالسَّاحِرِ أَخْبَثُ.

**وقال أبو السعادات:** العَرَافُ: الْمَنْجُومُ وَالْحَازِرُ الَّذِي يَدْعُو عِلْمَ الْغَيْبِ، وَقَدْ اسْتَأْثَرَ  
الله تعالى به.

**وقال** ابن القيم: من اشتهر بِإِحْسَانِ الزَّجْرِ عَنْهُمْ<sup>(٣)</sup> سُمِّوهُ عَائِفًا وَعَرَافًا.<sup>(٤)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٩٣).

(٣) خلاصة الكلام المتقدم فيما قيل في العَرَافِ، وَالْكَاهِنِ، وَالسَّاحِرِ: أَنَّ العَرَافَ اسْمٌ جَامِعٌ يَشْمَلُ كُلَّ  
الْأَمْوَالِ المَذَكُورَةِ: الْكَاهِنُ، وَالرِّمَالُ، وَالْمَنْجُومُ...، لَكِنَّ الْكَاهِنَةَ، وَالْتَّنْجِيمَ قدْ تَكُونُ بِغَيْرِ استِخْدَامِ  
الشَّيَاطِينَ، فَيُدْعَى عِلْمَ الْمَغَبِيَّاتِ لِأَكْلِ أَمْوَالِ النَّاسِ، وَقَدْ يَكُونُ باسْتِخْدَامِ الشَّيَاطِينِ أَيْضًا. فَالْكَاهِنُ،  
وَالْمَنْجُومُ يَكْفِرُانِ؛ لَادِعَاهُمَا عِلْمَ الْغَيْبِ، وَقَدْ يَكُونُ باسْتِخْدَامِ الشَّيَاطِينِ، فَيُصْرِفُونَ لَهُمُ الْعِبَادَاتِ =

والمقصود من هذا: معرفة [أن<sup>(١)</sup>] من يدعي معرفة علم الشيء من المغيبات؛ فهو إما داخل في اسم الكاهن، وإما مشارك له في المعنى، فيلحق به، وذلك أنَّ إصابة المخبر بعض الأمور الغائبة في بعض الأحيان يكون بالكشف، ومنه ما هو من الشياطين، ويكون بالفال، والزجر، والطيرة، والضرب بالحصى، والخط في الأرض، والتنجيم، والكهانة، والسحر، ونحو هذا من علوم الجاهلية، ونعني بالجاهلية: كل من ليس من أتباع الرسل عليهم السلام، كالفلسفه، والكهان، والمنجمين، وجاهلية العرب الذين كانوا قبل مبعث النبي ﷺ؛ فإنَّ هذه علوم القوم ليس لهم علم بما جاءت به الرسل عليهم السلام، وكل هذه الأمور يُسمَّى صاحبها كاهناً أو عرافاً، أو في معناهما، فمن أتاهم فصدقهم بما يقولون؛ لحقه الوعيد، وقد ورث هذه العلوم عنهم أقوامٌ فادَّعوا بها علم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه، وادَّعوا أنَّهم أولياء، وأن ذلك كرامة.

ولا ريب أنَّ مَنِ ادَّعَ الولَايَةَ، واستدلَّ بِإِخْبَارِهِ ببعض المغيبات؛ فهو من أولياء الشيطان، لا من أولياء الرحمن؛ إذ الكراهة أمرٌ يجريه الله على يد عبده المؤمن التقى، إما بدعاه، أو أعمال صالحة لا صنع للولي فيها، ولا قدرة له عليها، بخلاف من يدعي أنه ولِي الله ويقول للناس: اعلموا أنِّي أعلم المغيبات. فإنَّ مثل هذه الأمور قد تحصل بما ذكرنا من الأسباب، وإن كانت أسباباً محرومة كاذبة في الغالب؛ ولهذا قال النبي ﷺ في وصف الكهان: «فِي كَذَّبُونَ مَعَهَا مَائَةَ كَذَّبَةٍ»<sup>(٢)</sup>، فَبَيْنَ أَنَّهُمْ يَصِدِّقُونَ مِرَّةً وَيَكْذِبُونَ مَائَةً، وهكذا حال من سلك سبيل الكهان ممن يدعي الولادة والعلم بما في ضمائير الناس مع أنَّ نفس

= كالساحر.

(١) انظر: «مفتاح دار السعادة» (٢٢٩/٢) ط/ دار الكتب العلمية.

(٢) ساقط من المخطوطتين.

(٣) قطعة من حديث أخرجه البخاري برقم (٣٢١٠)، ومسلم برقم (٢٢٢٨)، من حديث عائشة رضي الله عنها.

دعواه دليل على كذبه؛ لأنّ [في]<sup>(١)</sup> دعواه الولاية تزكية النفس المنهي عنها بقوله تعالى: ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنفُسَكُم﴾ [النجم: ٣٢].

وليس هذا من شأن الأولياء؛ بل شأنهم الإزراء على نفوسهم، وعيتهم لها، وخوفهم من ربهم، فكيف يأتون الناس ويقولون: اعرفوا أنا أولياء، وأنا نعلم الغيب؟ وفي ضمن ذلك طلب المنزلة في قلوب الخلق، واقتناص الدنيا بهذه الأمور، وحسبك بحال الصحابة والتابعين، وهم سادات الأولياء رضي الله عنه، أفكان عندهم من هذه الدعاوى والشطحات شيء؟ لا والله، بل كان أحدهم لا يملك نفسه من البكاء إذا قرأ القرآن كالصديق رضي الله عنه،<sup>(٢)</sup> وكان عمر رضي الله عنه يسمع نشيجه من وراء الصفوف يبكي في صلاته،<sup>(٣)</sup> وكان يمر بالآية في ورده من الليل، فيمرض منها ليالي يعودونه.<sup>(٤)</sup> وكان تميم الداري يتقلب في فراشه لا يستطيع النوم إلا قليلاً؛ خوفاً من النار، ثم يقوم إلى صلاته.<sup>(٥)</sup>

ويكفيك في صفات الأولياء ما ذكره الله تعالى من صفاتهم في سورة الرعد، والمؤمنين، والفرقان، والذاريات، والطور، فالمتصفون بتلك الصفات هم الأولياء

(١) ساقط من [أ].

(٢) هو في «البخاري» (٧١٦)، و«مسلم» (٤١٨) (٩٤) عن عائشة رضي الله عنها، وأيضاً عن ابن عمر رضي الله عنه في «البخاري» (٦٨٢).

(٣) علقة البخاري في «صحيحه» بصيغة الجزم في [باب: ٧٠] من كتاب الأذان، ووصله ابن أبي شيبة (٣٥٥)، وابن منصور كما في «التغليق» (٢/٣٠٠)، وابن سعد (٦/١٢٦) بسنده صحيح.

(٤) رواه أحمد في «الزهد» (ص ١١٩) وابن أبي شيبة (١٣/٢٦٩) من طريق الحسن عن عمر رضي الله عنه، ولم يسمع منه؛ فهو منقطع ضعيف.

(٥) لم أجده، ووجدته عن شداد بن أوس رضي الله عنه، كما في «التخويف من النار» لابن رجب، بدون إسناد، وثبت عن تميم الداري رضي الله عنه أنه قرأ سورة الجاثية، فلما أتى على قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ﴾ [الجاثية: ٢١] الآية، فلم يزل يكررها وي بكى حتى أصبح، وهو عند المقام. أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (٩٤)، وابن أبي شيبة (٢/٤٧٧)، وعبد الله بن أحمد في «زوائد الزهد» (ص ١٨٢)، والطبراني (١٢٥١)، بإسناد صحيح عنه.

الأصفياء، لا أهل الدعوى والكذب، ومنازعة رب العالمين فيما اختص به من الكبراء، والعظمة، وعلم الغيب، بل مجرد دعواه علم الغيب كفر، فكيف يكون المدعى لذلك ولِيَ اللَّهُ؟ ولقد عظم الضرر واشتد الخطب بهؤلاء المغتررين الذين ورثوا هذه العلوم من المشركيين، ولبسوا بها على خفافيش القلوب، نسأل الله السلامة والعافية في الدنيا والآخرة.

قال المصنف حَدَّثَنَا: وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِي قَوْمٍ يَكْتُبُونَ أَبَا جَادَ وَيَنْظُرُونَ فِي النُّجُومِ: «مَا أَرَى مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ خَلَاقٍ». <sup>(١)</sup>

ش/ هذا الأثر رواه الطبراني عن ابن عباس مرفوعاً، وإن سناه ضعيف، ولفظه: «رب معلم حروف أبي جاد دارس في النجوم ليس له عند الله خلاق يوم القيمة». <sup>(٢)</sup>

(١) أخرجه عبد الرزاق (١١/٢٦)، وابن أبي شيبة (٤١٤/٨)، والبيهقي (١٣٩/٨) من طريق: عبدالله ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وإن سناه صحيح.

(٢) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٠٩٨٠)، وفي إسناده: خالد بن يزيد العمري، وهو كذاب.

وحرف أبي جاد هي: أبجد، هوز، حطي، كلمن، سعفص، قرشت، ثخذ، ضطغ. فالمنجمون يستخدمونها، فيرقومونها مع علم النجوم، فيستخدمونها في معرفة الغيبات، وهذا كفر بالله، ويستخدمها الشعراء في ذكر بعض التواريخ، لأن يؤرخ به تاريخ انتهاء كتابة قصيده، أو تاريخ بناء مسجد، أو بيت، أو نحو ذلك، ومنها قول العمريطي حَدَّثَنَا في آخر نظم «الورقات»:

أبياتها في العدد در محكمة

في عام طالع ظائم فـ

وقال العلامة العثيمين حَدَّثَنَا: قال شيخنا عبد الرحمن بن سعدي حَدَّثَنَا في تاريخ بناء المسجد الجامع القديم:

جُدْ بِالرَّضِيِّ وَاعْطِ الْمُنْيَ

تَارِيَخَهُ حِينَ انتَهَى

وَالشَّهْرُ فِي شَوَّالٍ يَا

رَبِّ تَقْبِيلٍ سَعِينَا

ورواه حُميد بن زنجويه عنه بلفظ: «رب ناظر في النجوم ومتعلم حروف أبي جاد ليس له عند الله خلاق». قوله: ما أرى.

يجوز فتح الهمزة، بمعنى: لا أعلم، ويجوز ضمها، بمعنى: لا أظن.

وكتابة أبي جاد، وتعلمتها لمن يدعى بها علم الغيب هو الذي يُسمّى علم الحرف، وهو الذي فيه الوعيد، فأما تعلمها للتهجي، وحساب الجمل؛ فلا بأس به.

قوله: وينظرون في النجوم.

أي: يعتقدون أن لها تأثيراً كما سيأتي في باب التنجيم.

وفيه من الفوائد: عدم الاغترار بما يؤتاه أهل الباطل من معارفهم وعلومهم كما قال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْرُونَ﴾ [غافر: ٨٣].

وطريقة الترقيم أنهم يرقومون الحروف الأبجدية المتقدمة على الترتيب من (١) إلى (١٠)، فيكون العاشر حرف الياء، ثم بعد الياء يستخدمون عقود الأعداد على الترتيب إلى (١٠٠)، فيكون حرف القاف رقمه (١٠٠)، ثم يستخدمون عقود المئات إلى (١٠٠٠)؛ فيكون آخرها هو حرف الغين رقمه (١٠٠٠)، فلو عدنا قول العمريطي (طا، ثم ظا، ثم فا) وجدناها في عام (٩٨٩هـ)، ولو عدنا قول السعدي (اغفر لنا) لو جدناها (١٣٦٢هـ)، وانظر «القول المفيد» (٢/٦٤).

**فيه مسائل :**

- الأولى: لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن.
- الثانية: التصریح بأنه كفر.
- الثالثة: ذكر من تُکہن له.
- الرابعة: ذكر من تُطیّر له.
- الخامسة: ذكر من سُحر له.
- السادسة: ذكر من تعلم أبا جاد.
- السابعة: ذكر الفرق بين الكاهن والعرف.

## ٢٦- بَابُ مَا جَاءَ فِي النُّشْرَةِ

قال المصنف رحمه الله: باب ما جاءَ فِي النُّشْرَةِ.

ش/ بضم النون كما في "القاموس".

قال أبو السعادات: النشرة ضربٌ من العلاج والرقية يعالج به من كان يظن أن به مسًّا من الجن، سُمِّيتُ نُشْرَة؛ لأنَّه ينشر بها عنه ما خامره من الداء، أي: يكشف ويزال.

قال الحسن: النشرة من السحر<sup>(١)</sup>، وقد نَشَرْتُ عنه تنشيراً.

ومنه الحديث: «فلعل طبًا أصابه»، ثم نَشَرَه بـ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup>، أي: رقاه.

وقال ابن الجوزي: النشرة حل السحر عن المسحور، ولا يكاد يقدر عليه إلا من  
يعرف السحر.<sup>(٣)</sup>

قال المصنف رحمه الله: عن جابر رضي الله عنهما، أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل عن النُّشْرَة؟ فقال: «هي مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ». رواه أحمد بسنده جيد، وأبوداود، وقال: سُئل أَحمد عنها؟ فقال: ابن مسعود يكره هذا كله.<sup>(٤)</sup>

(١) أخرجه الخطابي في "معالم السنن" (٤/٢٠٤)، وفي سنده: عبدالله بن شبيب، وهو شديد الضعف، وفيه: الحكم بن عطيه العيشي البصري، وهو ضعيف.

(٢) ذكره ابن الأثير في "النهاية" (٥/٥٤) بدون إسناد.

(٣) انظر: "غريب الحديث" لابن الجوزي (٢/٤٠٨).

(٤) صحيح. رواه أحمد (٣/٢٩٤)، ومن طريقه أبو داود (٣٨٦٨) عن عبد الرزاق، عن عقيل بن معقل ابن منه، عن عمه وهب بن منه، عن جابر به، ورجالة ثقات. وعقيل بن معقل وثقة ابن معين، لكن =

ش/ هذا الحديث رواه أحمد، ورواه عنه أبو داود في «سننه» والفضل بن زياد في كتاب «المسائل» عن عبد الرزاق عن عقيل بن معقل بن منبه، عن عميه وهب بن منبه عن جابر، فذكره.

**قال ابن مفلح: إسناد جيد.<sup>(١)</sup> وحسن الحافظ إسناده.<sup>(٢)</sup>**

**قوله: سُئل عن النشرة.**

الألف واللام في النشرة للعهد، أي: النشرة المعهودة التي كان أهل الجاهلية يصنعنها هي من عمل الشيطان.

**قوله: وقال: سُئل أَمْ حَدَّ عَنْهَا؟ فَقَالَ: ابْنُ مُسْعُودٍ يَكْرَهُ هَذَا كُلَّهُ.**

وهب بن منبه ذكر بعض الحفاظ أنه لم يسمع من جابر بن عبد الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما في «جامع التحصل»، وإنما هي صحفة، أو كتاب، وبعض أهل العلم يحتاج بذلك وإن كان كتاباً، لكن العبرة بصحة الكتاب عن جابر، هل صح عنه أم لا؟ لأنّ وهب بن منبه لم يذكر أنه أخذه من أصل جابر، والعلماء عندما يقولون: (إنما هي صحفة، أو كتاب) يريدون بذلك أنه لا يعتمد على هذا السمع؛ لأنّ الصحفة قد تصح وقد لا تصح عن أصحابها؛ وعلى هذا فالحديث منقطع بهذا الإسناد، ثم أفادنا أحد إخواننا عافاه الله بِإِنْ مُسْلِمًا رَحْمَهُ اللَّهُ قَدْ أَثْبَتَ سَمَاعَ وَهَبَ مِنْ جَابِرٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما في الكني؛ وعليه بالإسناد صحيح.

وله شاهد من مراسيل الحسن البصري عند أبي داود في «مراسيله» (٤٥٣)، وزاد الحاكم (٤١٨/٤)، والبزار (٣٠٣٤) عن أنس صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والذي زادها هو: مسكين بن بكيه، وخالقه علي بن الجعد، وهو ثقة، ثبت، وكلامها يرويه عن شعبة، والراجح المرسل، وزيادة: [أنس صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ] غير محفوظة، والراوي عن الحسن كنيته: أبو رجاء، ويكتفى بها في هذه الطبقة اثنان، أحدهما: محمد ابن سيف الأزدي، وهو ثقة، والثاني: مطر الوراق، وهو ضعيف، فالبزار، والمزي يرجحان أنه الثقة، والحاكم يرجح أنه الوراق وهو ضعيف، فهذا المرسل يقوي حديث جابر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويزداد به قوّة، والله أعلم.

وكلام الإمام أحمد أنّ ابن مسعود كان يكره هذا كله؛ لعل الإمام أحمد أخذه من الأثر العام: «إن الرقى، والتمائم، والتولة شرك»؛ لأنّ الأثر الذي ذكره الإمام أحمد لم نقف عليه بهذا النص.

(١) انتهى من «الآداب الشرعية» (٣/٧٧).

(٢) في الباب (٤٩) من كتاب الطب.

أراد أحمد وَاللَّهُ أَعْلَمُ أنَّ ابنَ مسعود يكره النُّشرة التي هي من عمل الشيطان كما يكره تعليق التمام مطلقاً.

قال المصنف وَاللَّهُ أَعْلَمُ: وللبخاري عن قتادة: قلت لابن المسيب: رجل به طِبٌ أو يُؤَخَّذ عن امرأته، أيحُلُّ عنه أو يُنَشَّر؟ قال: لا يَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الْإِصْلَاحَ، فَأَمَّا مَا يَنْفَعُ، فَلَمْ يُنَهِّ عَنْهُ. انتهى<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: عن قتادة.

هو ابن دعامة - بكسر الدال - السدوسي، ثقة، فقيه، من أحفظ التابعين قالوا: إنه وُلد أكمله، مات سنة بضع عشرة ومائة.

قوله: رجل به طِب.

بكسر الطاء، أي: سحر، يقال: طُبُ الرجل - بالضم - إذا سُحر، ويقال: كانوا عن السحر بالطلب تفاؤلاً، كما يقال للديع: سليم.

وقال ابن الأباري: الطب من الأضداد، يقال لعلاج الداء طب، والسحر من الداء يقال له طب.

قوله: يُؤَخَّذ.

بفتح الواو المهموزة، وتشديد الخاء المعجمة، وبعدها ذال معجمة، أي: يحبس عن امرأته، ولا يصل إلى جماعها.

والأخدنة: بضم الهمزة: الكلام الذي يقوله الساحر.

(١) الأثر علقة البخاري في «صحيحه» [باب (٤٩) من كتاب الطب] بصيغة الجزم، ووصله الطبرى في «تهذيب الآثار»، وابن منصور، والأثرم، وإبراهيم الحربي، وابن عبد البر كما في «تغليق التعليق» (٤٩/٥)، من طرق عن قتادة، وإننا نهاده صحيح. وقتادة إذا عنعن في روایته عن سعيد بن المسيب فهي ضعيفة، نص على ذلك ابن المديني وغيره كما في «تهذيب التهذيب»؛ لأنَّه يسقط عنه، لكن هنا نص على أنه سأله ابن المسيب هو بنفسه؛ فالرواية صحيحة.

**قوله:** أَيْحَلُ.

بضم الياء، وفتح الحاء، مبني للمفعول.

**قوله:** أَوْ يَنْشِرُ.

بتشديد المعجمة.

**قوله:** لَا بَأْسَ بِهِ.

يعني أَنَّ النُّسْرَةَ لَا بَأْسَ بِهَا؛ لَأَنَّهُمْ يَرِيدُونَ بِهَا الإِصْلَاحَ، [أَيْ: إِزَالَةَ]<sup>(١)</sup> السُّحْرِ، وَلَمْ يُنْهِ عَمَّا يَرِادُ بِالإِصْلَاحِ، وَهَذَا مِنْ أَبْنَى الْمُسِبِّبِ يُحَمَّلُ عَلَى نُوْعٍ مِّنَ النُّسْرَةِ، لَا يَعْلَمُ أَنَّهُ سُحْرٌ.

---

**قال المصنف رحمه الله:** وروي عن الحسن، أنه قال: لَا يَحْلُّ السُّحْرُ إِلَّا سَاحِرٌ.

---

ش/ هذا الأثر ذكره ابن الجوزي في «جامع المسانيد».<sup>(٢)</sup>

والحسن هو ابن أبي الحسن، واسمه: [يسار]<sup>(٣)</sup> - بالتحتية والمهملة - البصري الأننصاري مولاهم، ثقة، فقيه، إمام، من خيار التابعين، مات سنة عشر ومائة وقد قارب التسعين.

(١) في [أ]: وإزالة.

(٢) الحافظ في «الفتح» عزاه أيضًا للطبراني في «تهذيب الآثار»، وذكره ابن مفلح في «الآداب الشرعية» كلهم ذكروه بدون إسناد.

(٣) في المخطوطتين: (سيار)، والمثبت هو الصواب كما في كتب التراجم.

قال المصنف رحمه الله: قال ابن القيم: النشرة حل السحر عن المسحور، وهي نوعان: أحدهما: حل بسحر مثله، وهو الذي من عمل الشيطان، وعليه يُحمل قول الحسن، فيتقرب الناشر والمتشر إلى الشيطان بما يحب، فيبطل عمله عن المسحور. الثاني: النشرة بالرقية، والتعوذات، والأدوية، والدعوات المباحة، فهذا جائز.<sup>(١)</sup>

ش/ وما جاء في صفة النشرة الجائزة: ما رواه ابن أبي حاتم، وأبو الشيخ عن ليث ابن أبي سليم، قال: بلغني أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله، تقرأ في إناء فيه ماء، ثم يُصب على رأس المسحور الآية التي في يونس: ﴿فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا حِتَّمْ بِهِ السُّحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ \* وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ﴾ [يونس: ٨١-٨٢]، قوله: ﴿فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَّلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١١٨] إلى آخر الآيات الأربع، قوله: ﴿إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى﴾ [طه: ٦٩].<sup>(٢)</sup>

وقال ابن بطال: في كتاب وهب بن منبه: أنه يأخذ سبع ورقات من سدر أخضر، فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء ويقرأ فيه آية الكرسي والقوائل، ثم يحسو منه ثلاثة حسوات، ثم يغسل به، يذهب عنه كل ما به، وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله.<sup>(٣)</sup>

(١) انظر كلامه في «أعلام الموقعين» (٤/٣٩٦).

(٢) رواه ابن أبي حاتم (٦/١٩٧٤)، وأبو الشيخ كما في « الدر المثور » [آية: ٨١] من سورة يونس، وفي إسناد ابن أبي حاتم أبو جعفر الرازبي، وفيه ضعف.

(٣) الأثر ثابت عنه في هذا العمل، ذكره معمر في «جامعه» عن وهب أيضًا كما في «مصنف عبدالرزاق» (١١/١٣)، ومعمر من سمع من وهب، وهذا الفعل لا ينكر على من فعله، وقد أفتى به العلامة ابن باز رحمه الله، لكن الأفضل أن يرشد الناس إلى ما فعله النبي صلوات الله عليه وسلم، وهو الرقية مع النفث في يديه، ومسح جسده. وجاء عن شيخ الإسلام ابن القيم القول بجواز الرقية في الماء، ثم الشرب منه، أو الاغتسال. انظر «زاد المعاد» (٤/١٧٠، - ٣٥٧).

قلت: قول العلامة ابن القيم: والثاني النشرة بالرقية، والتعوذات، والأدوية المباحة؛ جائز يشير إلى مثل هذا، وعليه يحمل كلام من أجاز النشرة من العلماء.

[والحاصل: أنَّ ما كان منه بالسحر؛ فيحرم، وما كان بالقرآن والدعوات والأدوية المباحة؛ فجائز، والله أعلم].<sup>(١)</sup>

#### فيه مسائل :

الأولى: النهي عن النشرة.

الثانية: الفرق بين المنهي عنه، والمرخص فيه، مما يزيل الإشكال.

(١) ما بين المعقوفين ليس موجوداً في المخطوطتين، وأشار إليه في حاشية [ب].

## ٢٧- باب مَا جَاءَ فِي التَّطْبِيرِ

قال المصنف وَكَلَّهُ: باب مَا جَاءَ فِي التَّطْبِيرِ.

ش / [أي: من النهي عنه، والوعيد]<sup>(١)</sup> مصدر تطير يتطير [تطيرًا]<sup>(٢)</sup>.

والطَّيْرَة بكسر الطاء وفتح الياء، وقد تسكن، اسم مصدر من تَطَيِّرَ [طِيرَة]<sup>(٣)</sup>، [كما يقال: تخير خيرة، ولم يجيء في المصادر على هذه الزنة غيرهما، وأصله التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظباء وغيرهما]<sup>(٤)</sup>، وكان ذلك يصدّهم عن مقاصدهم، فنفاه الشرع وأبطله، وأخبر أنه لا تأثير له في [جلب نفع أو دفع ضر].<sup>(٥)</sup>

قال المدائني<sup>(٦)</sup>: سألت رُؤبة بن العجاج قلت: ما السانح؟ قال: ما وَلَّاكَ ميامنه. قلت: فما البارح؟ قال: ما وَلَّاكَ مياسره، والذي يجيء من أمامك فهو الناطح والنطيح، والذي يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد.<sup>(٧)</sup>

ولما كانت الطيرة من الشرك المنافي لكمال التوحيد الواجب؛ لكونها من إلقاء الشيطان وتخويفه ووسوسته، ذكرها المصنف في كتاب التوحيد؛ تحذيرًا مما ينافي كمال التوحيد الواجب.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [ب].

(٤) زيادة في المطبع.

(٥) في [أ]: جلب أو دفع ضر.

(٦) هو أبو الحسن علي بن محمد بن عبدالله، ولد سنة (١٣٥)، وتوفي سنة (٢٢٥). «ترجم مصنفي اللغة العربية» (٧/٢١١).

(٧) انظر: «السان العربي» مادة: سنج.

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ١٣١].

ش / ذكر تعالى [هذه]<sup>(١)</sup> الآية في سياق قوله: ﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا نَاهَنَا هَذِهِ وَإِنْ تُصِيبُهُمْ سَيِّئَةً يَطْبَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَنْ مَعَهُ﴾ الآية.

المعنى: أن آل فرعون [كانوا]<sup>(٢)</sup> إذا أصابتهم الحسنة، أي: الخصب، والسعنة، والعافية، كما فسره مجاهد<sup>(٣)</sup> وغيره، قالوا: لنا هذه. أي: نحن الجديرون والحقيقةيون به، ونحن أهلها، ﴿وَإِنْ تُصِيبُهُمْ سَيِّئَةً﴾ أي: بلاء، وقطح ﴿يَطْبَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَنْ مَعَهُ﴾، [فيقولون: هذا بسبب موسى وأصحابه، أصابنا بشؤمهم، فقال الله تعالى]<sup>(٤)</sup> ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾.

**قال ابن عباس:** طائرهم ما قُضِيَ عليهم، وَقُدْرَ لهم.

وفي رواية: شؤمهم [عند الله]<sup>(٥)</sup>، ومن قبِيلِه<sup>(٦)</sup>، أي: إنما جاءهم الشؤم من قبله بکفرهم، وتکذیبهم بآياته، ورسله.

**قوله:** ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾.

أي: إن أكثرهم جهال لا يدركون، ولو فهموا وعقلوا؛ لعلموا أنه ليس فيما جاء به موسى<sup>عليه السلام</sup> إلا الخير، والبركة، والسعادة، والصلاح لمن آمن به، واتبعه.

(١) في المخطوطتين (في هذه)، والمثبت أقرب.

(٢) ساقط من المخطوطتين.

(٣) أثر مجاهد صحيح. أخرجه ابن جرير في "تفسيره" عند هذه الآية من سورة الأعراف.

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٥) في [ب]: فقال تعالى: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ [الأعراف: ١٣١].

(٦) ذكرها البغوي في "تفسيره" بدون إسناد.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿قَالُوا طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ أَئِنْ ذُكْرُتُمْ بِلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ﴾

[يس: ١٩].

شـ / المعنى -والله أعلمـ: حظكم، وما نابكم من شـ معكم، بسبب أفعالكم، وكفركم، ومخالفتكم الناصحين، ليس هو من أجلىـنا، ولا بسبينا، بل ببغيـكم، وعدوانـكم، فطـائر الـباغـي الـظـالم معـهـ، فـما وـقـعـ بـهـ مـنـ الشـرـورـ فـهـوـ سـبـبـهـ الـجـالـبـ لـهـ، وـذـلـكـ بـقـضـاءـ اللهـ، وـقـدـرـهـ، وـحـكـمـتـهـ، وـعـدـلـهـ،<sup>(١)</sup> كـمـاـ قـالـ تـعـالـىـ: ﴿أَفَنَجَعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُمْجَرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾ [القلم: ٣٥-٣٦].

ويـحـتمـلـ أنـ يـكـونـ المعـنىـ: ﴿طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ﴾، أيـ: رـاجـعـ عـلـيـكـمـ، فـالـتـطـيـرـ الـذـيـ حـصـلـ لـكـمـ إـنـمـاـ يـعـودـ عـلـيـكـمـ، وـهـذـاـ مـنـ بـابـ الـقـصـاصـ فـيـ الـكـلـامـ، وـنـظـيرـهـ قـولـهـ عـلـيـهـ الصـلاـةـ وـالـسـلامـ: «إـذـاـ سـلـمـ عـلـيـكـمـ أـهـلـ الـكـتـابـ، فـقـولـواـ: وـعـلـيـكـمـ»<sup>(٢)</sup> ذـكـرـهـ اـبـنـ الـقـيـمـ  
رحمـهـ اللهـ.

وقـولـهـ: ﴿أَئِنْ ذُكْرُتُمْ﴾.

أـيـ: مـنـ أـجـلـ آـنـاـ ذـكـرـنـاـكـمـ، وـأـمـرـنـاـكـمـ بـتـوـحـيدـ اللهـ؛ قـابـلـتـمـوـنـاـ بـهـذـاـ الـكـلـامـ<sup>(٣)</sup> ﴿بـلـ أـنـتـمـ قـوـمـ مـسـرـفـوـنـ﴾، وـقـالـ قـاتـادـةـ: أـئـنـ ذـكـرـنـاـكـمـ بـالـلـهـ تـطـيـرـتـمـ بـنـاـ؟<sup>(٤)</sup>

وـمـنـاسـبـةـ الـآـيـتـيـنـ لـلـتـرـجـمـةـ: أـنـ التـطـيـرـ مـنـ عـلـمـ أـهـلـ الـجـاهـلـيـةـ وـالـمـشـرـكـيـنـ، وـقـدـ ذـمـهـمـ

(١) ما الجـمعـ بـيـنـ قـولـهـ تـعـالـىـ: ﴿أَلَا إِنَّمـا طـائـرـهـمـ عـنـدـ اللهـ﴾، وـقـولـهـ تـعـالـىـ: ﴿قـالـوـا طـائـرـكـمـ مـعـكـمـ﴾ [يس: ١٩]؟  
﴿قـالـوـا طـائـرـكـمـ مـعـكـمـ﴾ يـعـنيـ هـمـ السـبـبـ بـأـنـفـسـهـمـ؛ لأنـهـ هـمـ الـذـينـ أـتـواـ بـالـمـعـاـصـيـ، فـسـبـبـتـ عـلـيـهـمـ هـذـهـ الـمـصـائبـ مـنـ الـقـاطـعـ وـغـيـرـهـ، وـالـلـهـ هـوـ الـذـيـ قـدـرـ ذـلـكـ، فـنـسـبـ إـلـيـ اللـهـ تـعـالـىـ خـلـقـاـ وـتـقـدـيرـاـ، وـنـسـبـ إـلـيـهـمـ سـبـبـاـ، وـتـكـسـبـاـ.

(٢) أـخـرـجـهـ الـبـخـارـيـ بـرـقـمـ (٦٢٥٨)، وـمـسـلـمـ بـرـقـمـ (٢١٦٣)، مـنـ حـدـيـثـ أـنـسـ بـنـ مـالـكـرضـهـ اللهـ.

(٣) انـظـرـ: «مـفـتـاحـ دـارـ السـعـادـةـ» (٣/٢٧٦-٢٧٧) تـ/ الـحـلـبـيـ.

(٤) أـخـرـجـهـ اـبـنـ جـرـيرـ عـنـ تـفـسـيرـ سـوـرـةـ يـسـ [آـيـةـ ١٩] بـإـسـنـادـ صـحـيـحـ.

الله به، ومقتهم، وقد نهى رسول الله ﷺ عن التطير، وأخبر أنه شرك كما سيأتي في أحاديث الباب.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «لَا عَدُوٌّ، وَلَا طِيرَةٌ، وَلَا هَامَةٌ، وَلَا صَفَرٌ». أخر جاه.<sup>(١)</sup>  
زاد مسلم: «وَلَا نَوْءٌ، وَلَا غُولٌ».<sup>(٢)</sup>

ش/ قال أبو السعادات: العدوى اسم من الإعداء [كالرعوى]<sup>(٣)</sup> ، يقال: أعداء الداء،  
يعديه إعداء، إذا أصابه مثل ما بصاحب الداء.<sup>(٤)</sup>

وفي رواية لمسلم أن أبي هريرة كان يحدث بحديث: «لَا عَدُوٌّ»، ويحدث عن النبي ﷺ أنه قال: «لَا يورد مرض على مصح»، ثم إنّ أبي هريرة اقتصر على حديث: «لَا يورد مرض على مصح»، وأمسك عن حديث: «لَا عَدُوٌّ»، فراجعوه وقالوا: سمعناك تحدثه فأبى أن يعترف به.

قال أبو سلمة -الراوي عن أبي هريرة-: فلا أدرى أنسى أبو هريرة، أو نسخ أحد القولين الآخر؟<sup>(٥)</sup>

وقد روی حديث: «لَا عَدُوٌّ» جماعة من الصحابة: أنس بن مالك<sup>(٦)</sup>، وجابر بن

(١) أخرجه البخاري برقم (٥٧٥٧)، ومسلم برقم (٢٢٢٠).

(٢) أخرج مسلم زiyادة: «وَلَا نَوْءٌ» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه برقم (٢٢٢٠) (١٠٦)، وزiyادة: «وَلَا غُولٌ» من حديث جابر رضي الله عنه، برقم (٢٢٢٢).

(٣) في المخطوطتين: (الدعوى)، والمثبت من «النهاية».

(٤) في المطبوع زiyادة: (وقال غيره: لَا عَدُوٌّ هو اسم من الإعداء، وهو مجازة العلة من صاحبها إلى غيره، والمنفي نفس سرایة العلة أو إضافتها إلى العلة، والأول هو الظاهر).

(٥) أخرجه مسلم برقم (٢٢٢١).

(٦) حديث أنس رضي الله عنه عند البخاري برقم (٥٧٥٦)، ومسلم برقم (٢٢٢٤).

عبدالله<sup>(١)</sup>، والسائب بن يزيد<sup>(٢)</sup>، وابن عمر<sup>(٣)</sup> وغيرهم.

وفي بعض روایات هذا الحديث: «وفر من المجنوم كما تفر من الأسد».<sup>(٤)</sup>

وقد اختلف العلماء في ذلك،<sup>(٥)</sup> وأحسن ما قيل فيه قول البهقي، وتبعه ابن الصلاح، وابن القيم، وابن رجب، وابن مفلح وغيرهم<sup>(٦)</sup>: أن قوله: «لا عدوٍ» على الوجه الذي يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى، وأن هذه الأمور تُعدي بطبعها، وإلا فقد يجعل الله بمشيئته مخالطة الصحيح من به شيءٍ من الأمراض سبباً لحدوث ذلك؛ ولهذا قال: «فر من المجنوم كما تفر من الأسد»، وقال: «لا يورد مرض على مصح»، وقال في الطاعون: «من سمع به في أرض فلا يقدم عليه»<sup>(٧)</sup>، وكل ذلك بتقدير الله تعالى.

ولأحمد، والترمذى عن ابن مسعود مرفوعاً: «لا يعدي شيءٍ شيئاً» قالها ثلاثة، فقال أعرابى: يا رسول الله، الثُّقْبَةُ مِنَ الْجَرْبِ تَكُونُ بِمَشْفَرِ الْبَعِيرِ، أو بذنبه في الإبل العظيمة فتجرب كلها؟ فقال رسول الله ﷺ: «فَمَنْ أَجْرَبَ الْأُولَى؟ لَا عَدُوٌّ، وَلَا طِيرَةٌ، وَلَا هَامَةٌ،

(١) حديث جابر رضي الله عنه عند مسلم برقم (٢٢٢٢).

(٢) حديث السائب بن يزيد رضي الله عنه عند مسلم برقم (٢٢٢٠) (١٠٣).

(٣) حديث ابن عمر رضي الله عنه عند البخاري برقم (٥٧٧٢)، ومسلم برقم (٢٢٢٥) (١١٦).

(٤) عَلَّقَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ» (٥٧٠٧)، وَهُوَ مُوْصَلُ خَارِجَ «الصَّحِيفَةِ» كَمَا فِي «الْفَتْحِ»، فَقَدْ وَصَلَهُ أَبُو نَعِيمَ فِي «الْمُسْتَخْرَجِ» بِإِسْنَادِ صَحِيفَةٍ، وَهُوَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ رضي الله عنه.

(٥) أي: اختلف العلماء في الجمع بين حديث: «لا عدوٍ»، وحديث: «وفر من المجنوم»، مع حديث: «لا يورد مرض على مصح». وهذه الأقوال راجعها في «الفتح» [كتاب الطب (باب: ٥٤)]، وما ذكره الشارح عن البهقي هو التفسير الصحيح.

(٦) انظر: «السنن الكبرى» (٧/٢١٦)، «علوم الحديث» (ص ٢٨٥)، «مفتاح دار السعادة» (٣/٣٧٦-٣٧٦)، «الحلبي»، «لطائف المعارف» (ص ١٣٨)، «الأدب الشرعي» (٣/٣٦٣-٣٦٣).

(٧) أخرجه البخاري برقم (٣٤٧٣) (٥٧٢٩)، ومسلم برقم (٢٢١٩) (٢٢١٨)، من حديث أسماء بن زيد، وعبد الرحمن بن عوف رضي الله عنهما.

وَلَا صَفْر، خَلَقَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسٍ وَكُتبَ حَيَاتَهَا، وَمَصَابَهَا، وَرِزْقَهَا». <sup>(١)</sup>

فأخبر بِعَلَيْهِ السَّلَامُ أن ذلك كله بقضاء الله وقدره، والعبد مأمور باتقاء أسباب الشر إذا كان في عافية، فكما أنه يؤمر أن لا يُلقي نفسه في الماء وفي النار مما جرت العادة أن يهلك أو يضر، فكذلك اجتناب مقاربة المريض كالمجذوم، والقدوم على بلد الطاعون؛ فإن هذه كلها أسباب للمرض والتلف، فالله سبحانه هو خالق الأسباب ومسبباتها، لا خالق غيره، ولا مُقدَّر غيره، وأما إذا قوي التوكل على الله، والإيمان بقضاء الله وقدره، فقوية النفس على مباشرة بعض هذه الأسباب؛ اعتماداً على الله، ورجاء منه أن لا يحصل به ضرر، ففي هذه الحال تجوز مباشرة ذلك، لاسيما إذا كانت مصلحة عامة أو خاصة، وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذى: أن النبي بِعَلَيْهِ السَّلَامُ أخذ بيد مجذوم، فأدخلها معه في القصعة، ثم قال: «كُلُّهُ بِسْمِ اللَّهِ ثَقَةٌ بِاللَّهِ وَتَوْكِلًا عَلَيْهِ»<sup>(٢)</sup>، وقد أخذ به الإمام أحمد.

وُرُوِيَ ذَلِكَ عَنْ عُمَرَ وَابْنِهِ وَسَلْمَانَ وَجِيَّفَةَ.<sup>(٣)</sup>

(١) صحيح لغيرة. رواه أحمد (٤١٩٨)، والترمذى (٢١٤٣)، والطحاوى (٤/٣٠٨)، وأبو يعلى (٥١٨٢)، والراوى فيه عن ابن مسعود رجل منهم؛ فالسند ضعيف، لكن يتقوى بشواهد؛ فله شاهد عن أبي هريرة وَجِيَّفَةَ، أخرجه البخارى برقم (٥٧٧٥)، ومسلم (٢٢٢٠) دون قوله: «خَلَقَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسٍ...» إلى آخره. فالحديث صحيح لغيره.

(٢) ضعيف. أخرجه أبو داود (٣٩٢٥)، والترمذى (١٨١٨)، وغيرهما، وفي سنته: المفضل بن فضالة البصري، وهو غير المصري. والبصري ضعيف، وقد أنكر عليه هذا الحديث، وصَوَّبَ العُقَيْلِيَّ أنه موقوف على سلمان، فوهم فيه المفضل، وخالقه النقفات، فرووه عن سلمان وَجِيَّفَةَ موقفاً، وهو أنه كان يشتري الطعام، ويجعل المجدوم يأكل معه، وهو ثابت عن سلمان وَجِيَّفَةَ، وسنته صحيح كما في «مصنف ابن أبي شيبة» (٨/١٢٩)، وضعف الحديث الألباني وَجِيَّفَةَ في «الضعيفة» برقم (١١٤٤).

(٣) أثر عمر وَجِيَّفَةَ صحيح. أخرجه عبدالرزاق (١٠/٤٠٥)، وهو من طريق: أبي الزناد، عن عمر وَجِيَّفَةَ، وهو لم يدركه، ثم وجدت له إسنادين آخرين، أحدهما: أخرجه ابن حجر في «تهذيب الآثار» (مسند علي-ص ٢٤ رقم ٧٥)، حدثني يعقوب بن إبراهيم، قال: حدثنا ابن علية، عن محمد بن إسحاق،

ونظير ذلك ما رُوي عن خالد بن الوليد من أكل السم، ومنه مشي سعد بن أبي وقاص، وأبي مسلم الخولاني على متن البحر، قاله ابن رجب رحمه الله <sup>(١)</sup> .  
قوله: «ولا طيرة».

**قال ابن القيم:** يُحتمل أن يكون نفيًا، أو نهياً، أي: [لا تطيروا] <sup>(٣)</sup> ، ولكن قوله في

= قال: حدثني عاصم بن عمر بن قتادة، عن محمود بن لبيد، عن عبد الله بن جعفر، عن عمر رضي الله عنه به.  
الثاني: أخرجه الطبرى في المصدر السابق رقم (٧٦)، من طريق: شيبان بن ذييم البكري، عن عمر، وهو مجهول الحال، ترجمته في «التاريخ الكبير»، ثم وجدت للأثر طريقاً صحيحة عند ابن سعد (٤/١١٨)، قال: أخبرنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد الزهرى، عن أبيه، عن صالح بن كيسان، قال: قال أبو الزناد: حدثني خارجة بن زيد، أنَّ عمر بن الخطاب...، فذكر الأثر في أكل عمر مع المجنون.

✿ وأثر ابن عمر رضي الله عنه عند ابن أبي شيبة (١٢٩/٨)، والطبرى في «تهذيب الآثار» رقم (٨٢)، وفيه  
رجل مبهم.

✿ وأثر سلمان أخرجه ابن أبي شيبة (١٢٩/٨)، من طريق: يحيى بن سعيد، عن حبيب بن الشهيد،  
عن ابن بريدة، عن سلمان به، وهذا إسناد صحيح.

(١) كما في «لطائف المعارف» (ص ١٣٩ - ١٤٠) ط/ دار ابن كثير.

(٢) أثر خالد بن الوليد رضي الله عنه أخرجه أَحْمَدُ فِي «فضائل الصحابة» (١٤٨١، ١٤٨٢)، عن سفيان، عن إسماعيل، عن قيس، عن خالد بن الوليد، أنه أتى بسم في غزوة مؤتة، فقال: ما هذا؟ قالوا: السم. قال:  
باسم الله. فشربه، وهذا إسناد صحيح، وإسماعيل هو ابن أبي خالد، وقيس هو ابن أبي حازم.

✿ وأثر سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه في مشيه على دجلة كان في فتح القادسية، وهي مشهورة، لكنها من طريق: سيف بن عمر الصَّيَّى، وهو متزوج، وهو مؤرخ مشهور، أخرج هذه القصة الطبرى في «تاريخه» حوادث سنة (٦١ هـ)، وأخرجه أبو نعيم في «الدلائل» رقم (٥٢٢).

✿ وأثر أبي مسلم الخولاني أخرجه ابن أبي الدنيا في «مجابي الدعوة» (ص ١١٣)، فقال: حدثنا أبو موسى هارون بن عبد الله، حدثنا أبو النضر، عن سليمان بن المغيرة، قال: انتهى أبو مسلم الخولاني إلى دجلة وهي ترمي بالخشب من مَدْهَا، فمشى على الماء، ثم التفت إلى أصحابه فقال:  
هل تفقدون شيئاً، فندعوا الله عزوجل.

✿ ورواية البيهقي في «الدلائل» (٦/٥٤) من وجه آخر عن هارون بن عبد الله، والفضل بن سهل به.

قلت: قصة سعد لا يبعد وقوعها؛ فهو مستجاب الدعوة.

(٣) في [ب]: لا طيرًا.

ال الحديث: «لا عدوٍ ولا صفرٍ ولا هامة» يدل على أن المراد النفي، وإبطال هذه الأمور التي كانت الجاهلية تعاينها، والنفي في هذا أبلغ من النهي؛ لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره، والنهي إنما يدل على المنع منه، وفي «صحيح مسلم» عن معاوية بن الحكم أنه قال لرسول الله ﷺ: ومنا أناس يتظيرون. قال: «ذلك شيء يجده أحدكم في نفسه؛ فلا يصدقنكم»<sup>(١)</sup>، فأخبر أن تأديبه وتشاؤمه بالطيرة إنما هو في نفسه، وعقيدته، لا في المتظير به، فهو همه، وخوفه، وإشراكه هو الذي يظيره ويصدقه لا ما رأه وسمعه، فأوضح ﷺ لأمةه الأمر، وبين لهم فساد الطيرة؛ ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل لهم عليها علامة، ولا فيها دلالة، ولا نصبها سبباً لما يخافونه، ويحذرونه؛ ولطمئن قلوبهم، وتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى التي أرسل بها رسلاً، وأنزل بها كتبه، وخلق لأجلها السموات والأرض، وعمر الدارين: الجنة والنار، بسبب التوحيد، فقطع ﷺ علق الشرك من قلوبهم؛ لئلا يبقى فيها علقة منها، ولا يتلبسوها بعمل من أعمال [أهل]<sup>(٢)</sup> النار البتة، فمن استمسك بعروة التوحيد الوثقى، واعتصم بحبه المتيّن، وتوكل على الله؛ قطع هاجس الطيرة من قبل استقرارها، وبادر خواطرها من قبل استمكنها.

قال عكرمة: كُنَّا جلوسًا عند ابن عباس، فمر طائر يصيح<sup>(٣)</sup>، فقال رجل من القوم:

(١) أخرجه مسلم ضمن حديث طويل برقم (٥٣٧).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) من الخطأ أن يعتقد الإنسان أن التطير يكون بالطيور فقط، بل التطير يحصل بأمور كثيرة، منها:

❖ بالطيور، كما فعل أهل الجاهلية.

❖ ومنها أن يرى صورة يكرهها، فيتشاءم منها.

❖ ومنها أن يتشاءم بيوم من الأيام، كالأربعاء، أو بشهر من الشهور كشهر صفر.

❖ والتطير هو الذي يصد الناس عن عمل، أو يجعل الخوف في قلبه، فيعمل وهو خائف وقليل، وهذا التطير أقل من تطير من ترك العمل، والواجب الثقة بالله، والإقدام عليه بصدر مُشرح، مطمئن، مستيقن بربه سبحانه وتعالى.

خير خير. فقال له ابن عباس: لا خير ولا شر.<sup>(١)</sup> فبادره بالإنكار عليه؛ لثلا يعتقد تأثيره في الخير والشر. وخرج طاوس مع صاحب له في سفر، فصاح غراب، فقال الرجل: خير. فقال طاوس: وأي خير عند هذا؟ لا تصحبني. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>

وقد جاءت أحاديث ظن بعض الناس أنها تدل على جواز الطيرة كقوله ﷺ: «الشَّؤمُ

فِي ثَلَاثٍ: فِي الْمَرْأَةِ، وَالدَّابَّةِ، وَالدَّارِ»<sup>(٣)</sup>، ونحو هذا.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: إخباره ﷺ بالشَّؤم في هذه الثلاثة ليس فيه إثبات الطيرة التي نفها الله، وإنما غايته أن الله سبحانه قد يخلق منها أعياناً مشؤومة على من قاربها، وسكنها، وأعياناً مباركة لا يلحق من قاربها منها شَؤم، ولا شَرُّ، وهذا كما يعطي سبحانه والوالدين ولدًا مباركًا يريان الخير على وجهه، ويعطي غيرهما ولدًا مشؤومًا يريان الشر على وجهه، [وكذلك]<sup>(٤)</sup> ما يعطاه العبد من ولادة وغيرها، فكذلك الدار، والمرأة، والفرس، والله سبحانه خالق الخير والشر، والسعادة والنحوين، فيخلق بعض هذه الأعيان سعوداً مباركة، ويقضي بسعادة من قاربها، وحصول اليمين والبركة له، ويخلق بعضها نحوين يتৎسر بها من قاربها، وكل ذلك [بقضاءاته]<sup>(٥)</sup> وقدره، كما خلق سائر الأسباب وربطها بمسبياتها المتضادة والمختلفة، [كما]<sup>(٦)</sup> خلق المسك وغيره من الأرواح الطيبة، ولذلك

(١) الأثر ذكره الحافظ في «الفتح» شرح حديث (٥٧٥٦)، وعزاه للطبرى، وكتاب الطبرى «تهذيب الآثار» أكثره مفقود. وأثر طاوس الذي بعده أخرجه عبد الرزاق (٤٠٦/١٠)، ومعمر شك في شيخه هل هو عبدالله بن طاوس، أو غيره؛ فهذا الشك يجعل الأثر ضعيفاً لأنَّ الشك وقع بين ثقة وبهيم.

(٢) من «مفتاح دار السعادة» (٣/٢٨٤-٢٨٥).

(٣) أخرجه البخاري برقم (٥٠٩٣)، ومسلم برقم (٥٠٩٥)، ومسلم برقم (٢٢٢٥) (٢٢٢٦)، من حديث ابن عمر، وسهل بن سعد رضي الله عنه، وانفرد به مسلم (٢٢٢٧) من حديث جابر رضي الله عنه، وعنهما «الفرس» بدل «الدابة»، والألفاظ متقاربة.

(٤) في [ب]: وكذا.

(٥) في [ب]: بقضاء الله.

(٦) ساقط من [أ].

بها من قاربها من الناس، وخلق صدتها وجعلها سبباً لألم من قاربها من الناس، والفرق بين هذين النوعين مُدرِكٌ بالحس، فكذلك في الديار، والنساء، والخيل، فهذا لون، والطيرة الشركية لون.<sup>(١)</sup> انتهى<sup>(٢)</sup>

**قوله:** «لا هامة».

بتخفيف الميم على الصحيح.

قال الفراء: الهمة طير من طير الليل. كأنه يعني البومة.

قال ابن الأعرابي: كانوا يتشارعون بها إذا وقعت على بيت أحدهم يقول: نَعَتْ إِلَيْنِي<sup>(٣)</sup> نفسى، أو أحداً من أهل داري. فجاء الحديث بنفي ذلك وإبطاله.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «لا صَفَرٌ».

فتح الفاء، روى أبو عبيدة في «غريب الحديث» عن رؤبة أنه قال: هي حية تكون في البطن تصيب الماشية والناس، وهي أعدى من الجرب عند العرب.<sup>(٤)</sup>

وعلى هذا فالمراد بنفيه ما كانوا يعتقدونه من العدوى، وممن قال بهذا سفيان بن

(١) الطيرة الشركية جعل ما ليس سبباً سبباً، فيتعلق ترك العمل بسبب ليس هو سبباً شرعياً، ولا قدرياً، وأما الوارد في الحديث من سوء خلق المرأة، أو صعوبة الدابة، أو ضيق الدار؛ فهذه أسباب ظاهرة تجعل للإنسان الضيق في صدره، والتالم من ذلك؛ فهذه أسباب قدرية جعلها الله للإنسان، فما من إنسان يُنْتَلِي بهذه الأمور إلا ويصيبه الضيق، لكن يصبر، أو يترك هذا الأمر الذي سبب له هذا الضيق إن كانت امرأة؛ يطلقها، أو دابة؛ يبعها، أو داراً يتركها، وهذا ليس بنقص في التوكل؛ لأنَّ هذه الثلاثة جعلها الله أساساً لتضيق الصدور.

(٢) من «مفتاح دار السعادة» (٣٤٢/٣) ت/ الحليبي.

(٣) وقال ابن رجب حَفَظَهُ اللَّهُ في «لطائف المعارف» (ص ١٤٧): «لا هامة» هو نفي لما كانت الجاهلية تعتقد أنَّ الميت إذا مات صارت روحه، أو عظامه هامة، وهو طائر يطير، وهو شبيه باعتقاد أهل التناسخ أنَّ أرواح الموتى تنتقل إلى أجساد حيوانات من غير بعث ولا نشور، وكل هذه اعتقادات باطلة جاء الإسلام بإبطالها، وتكتفي بها.

(٤) انظر: «غريب الحديث» للقاسم بن سلام (١/٢٥-٢٦).

عينة، والإمام أحمد، والبخاري، وابن جرير، وقال آخرون: المراد به شهر صفر، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسيء، وكانوا يحلون المحرم، ويحرمون صفر مكانه، وهو قول مالك.

وروى أبو داود عن محمد بن راشد عمن سمعه يقول: إنَّ أهلَ الْجَاهْلِيَّةِ يَتَشَاءُمُونَ بصفر، ويقولون: إنه شهر مشؤوم. فأبطل النبي ﷺ ذلك.<sup>(١)</sup>

قال ابن رجب: ولعل هذا القول أشبه الأقوال، والتشاؤم بصفر هو من جنس الطيرة المنهي عنها، وكذلك التشاؤم بيوم من الأيام كيوم الأربعاء، وتشاؤم أهل الجاهلية بسؤال<sup>(٢)</sup> في النكاح فيه خاصة.

قوله: «ولا نوء».

النوء: واحد الأنواء، وسيأتي الكلام عليه في بابه إن شاء الله تعالى.  
قوله: «ولا غُول».

هو بالضم اسم، وجمعه أغوال وغيلان، وهو المراد هنا.

قال أبو السعادات: الغول واحد الغilan، وهو جنس من الجن والشياطين، كانت العرب تزعم أن الغول في الفلاة تتراءى للناس تتلون تلونا [في صور]<sup>(٤)</sup> شتى، وتغولهم، أي: تُفْسِلُهُمْ عن الطريق، وتهلكهم. فنفاه النبي ﷺ، وأبطله.<sup>(٥)</sup>

(١) هذا الأثر أخرجه أبو داود برقم (٣٩١٥)، والسائل رجلٌ مبهم، ولا يضر ذلك؛ لأنَّه من قوله، وكأنَّه اشتهر بذلك عن أهل الجاهلية.

(٢) قد ثبت عن عائشة رضي الله عنها في «الصحيح» أنها قالت: تزوجني رسول الله ﷺ في شوال، وبنِي بي في شوال. أخرجه مسلم برقم (١٤٢٣).

(٣) انتهى من «لطائف المعارف» (ص ١٤٨).

(٤) ساقط من [ب].

(٥) في المطبوع زيادة: فإن قيل: ما معنى النفي، وقد قال النبي ﷺ: «إذا تغولت الغilan، فبادروا =

[فيكون]<sup>(١)</sup> المعنى بقوله: «لا غول»: أنها لا تستطيع أن تضل أحداً مع ذكر الله، والتوكل عليه.

ويشهد له الحديث الآخر: «لا غول ولكن السعالى سحرة الجن»<sup>(٢)</sup>، أي: ولكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخيل.

ومنه الحديث: «إذا تغولت الغيلان فبادروا بالأذان»<sup>(٣)</sup>، أي: ادفعوا شرها بذكر الله.

= بالاذان؟ أجب عنه: بأن ذلك كان في الابتداء، ثم دفعها الله عن عباده. أو يقال: المنفي ليس وجود الغول، بل ما يزعمه العرب من تصرفه في نفسه.

(١) في [أ]: أو يكون.

(٢) ضعيف. أخرجه الخطابي في «غريب الحديث» (١/٤٦٣) من طريق: الحسن بن محمد مرسلاً، ولفظ الحديث: «الا غول، ولكن السعالى»، وزيادة «سحرة الجن» هي من تفسير الخطابي، وابن الأثير وغيرهم.

(٣) ضعيف. أخرجه أحمد (٣٠٥/٣)، وابن خزيمة (٢٥٤٨)، وابن السنى (٥٢٣) وغيرهم من حديث جابر رضي الله عنه، وهو من طريق: الحسن، عن جابر، ولم يسمع منه، والراوي عن الحسن هو هشام بن حسان، وله أخطاء في روایته عن الحسن، وقد خالفه يونس بن عبيد عند البزار كما في «الكشف» (٣١٢٩)، فجعله عن الحسن، عن سعد بن أبي وقاص، ولكن في الإسناد إليه شيخ البزار: محمد بن الليث الهدادي، لم أقف له على ترجمة، والحسن لم يسمع من سعد ، وانظر: «السلسلة الضعيفة» للألباني رقم (١١٤٠).

والنبي في الحديث المقدم، وهو قوله: «لا غول» محمول على أنها لا تستطيع أن تصد إنساناً بنفسها، أو أن تضل أحداً، أو تضره مع ذكر الله، وأما وجود الشياطين؛ لاسيما في الأسفار فقد يحصل أنها تتعرض للإنس، فقد جاء في «البخاري» (٢٩٩٨) عن ابن عمر رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لو يعلم الناس ما في الوحيدة؛ لما سار راكب بليل وحده»؛ فإن الشياطين قد تتعرض له بأشكال مخيفة، ومزعجة، وقد وجد هذا أن بعض الناس ممن كانوا يسافرون أنهم يجدون بعض الأشخاص في الليل، وجاء الحديث في «مسند أحمد» (٢٥١٠) من حديث ابن عباس رضي الله عنه، وهو في «الصحيح المسند» (٦٧٥) يؤيد ذلك، فمن حيث وجود الجن والشياطين؛ فإنها قد تظهر وتتلعون خاصة في الأسفار، لكن لا تضر الشخص وهو يذكر الله، هذا هو الذي يُنْفَى، أو يكون المنفي أيضاً أن تصد هذه الشياطين الناس عن حاجاتهم، وأيضاً لو كان الناس جماعة؛ لما حصل هذا؛ لقوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الراكب شيطان، والراكبان شيطانان، والثلاثة ركب»، أخرجه أبو داود (٢٦٠٧)، والترمذى =

وهذا يدل على أنه لم يرد بنيتها عدّها.

ومنه حديث أبي أويوب: كان لي تمر في سهوة فكانت الغول تجيء فتأخذ.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: ولهمما عن أنسٍ، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لَا عَذْوَى، وَلَا طِيرَةٌ، وَلِيُعْجِبَنِي الْفَأْلُ». قالوا: وما الفأل؟ قال: «الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ».<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: «وَيُعْجِبَنِي الْفَأْلُ».

قال أبو السعادات: الفأل مهموز فيما يسر ويسوء، والطيرة لا تكون إلا فيما يسوء، وربما استعملت فيما يسر، يقال: تفألت بكذا، وتفاولت على التخفيف، والقلب، وقد أولع الناس بترك الهمزة تخفيفاً، وإنما أحبت الفأل؛ لأن الناس إذا أملوا فائدة الله ورجوا عائدته عند كل سبب ضعيف أو قوي؛ فهم على خير، وإذا قطعوا آمالهم ورجاءهم من الله تعالى كان ذلك من الشر، وأما الطيرة؛ فإن فيها سوء الظن بالله تعالى، وتوقع البلاء، والتفاؤل: أن يكون رجل مريض، فيسمع آخر يقول: يا سالم. أو يكون طالب ضالة، فيسمع آخر يقول: يا واجد. فيقع في ظنه أنه يبراً من مرضه، ويجد ضالته، ومنه الحديث:

= (١٦٧٤)، والنسياني في «الكتابي» (٨٨٤٩)، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص ياسناد حسن. هذا ولعله أن تعرض الشياطين للأنس بصور مخيفة يكون غالباً عند من ضعف توكله، وخفاف منها، أما من قوي توكله واعتماده على الله فإنه يمضي لحاجته، ولا تعرض له بإذن الله عزوجل.  
(١) ضعيف. أخرجه الترمذى (٢٨٨٠)، وأحمد (٤٢٣/٥)، والطحاوى في «المشكل» (٧٨٧) والطبرانى (٤٠١١)، والحاكم (٤٥٩/٣)، وفيه: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليل، وهو ضعيف؛ لسوء حفظه.

فائدة، حديث: «لَا عَذْوَى، وَلَا طِيرَةٌ، وَلَا هَامَةٌ، وَلَا صَفَرٌ، وَلَا نَوْءٌ، وَلَا غُولٌ»، هذه المنفيات كلها ليس نفيًا لوجودها، بل هي موجودة، وإنما النفي نفي تأثيرها، أو كونها سبيلاً، وإنما هو من تلبس الشيطان على الناس، يجعلهم يظنونها أسباباً، وليس أسباباً، لا قدرية، ولا شرعية؛ فالاعتماد عليها يعتبر منافياً للتوكل.

(٢) أخرجه البخاري برقم (٥٧٧٦)، ومسلم برقم (٢٢٢٤).

قيل يا رسول الله ما الفأل؟ قال: «الكلمة الطيبة».

**قوله:** قالوا: وما الفأل؟ قال: «الكلمة الطيبة».

**بَيْنَ كَلَمَةِ اللَّهِ أَنَّ الْفَأْلَ يَعْجَبُهُ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الطِّيرَةِ الْمَنْهِيِّ عَنْهَا.**

قال ابن القيم: ليس في الإعجاب بالفأل ومحبته شيء من الشرك، بل ذلك إثباته عن مقتضى الطبيعة، ووجب الفطرة الإنسانية التي تميل إلى ما يوافقها ويلازمها، كما أخبرهم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنَّهُ حُبُّ إِلَيْهِ [من الدنيا]<sup>(١)</sup> النساء، والطيب<sup>(٢)</sup> وكان يحب الحلوء والعسل<sup>(٣)</sup>، ويحب حسن الصوت بالقرآن والأذان، ويستمع إليه<sup>(٤)</sup>، ويحب معالي الأخلاق، ومكارم الشيم، وبالجملة يحب كل كمال، وخير وما يفضي إليهما، والله سبحانه قد جعل في غرائز الناس الإعجاب بسماع الإسم الحسن ومحبته، وميل نفوسهم إليه، وكذلك جعل فيها الارتياح، والاستبشار، والسرور باسم الفلاح، والسلام، والتنجح، والتهنئة، والبشرى، والفوز، والظفر، ونحو ذلك، فإذا قرعت هذه الأسماء الأسماع استبشرت بها النفس، وانشرح لها الصدر، وقوى بها القلب، وإذا سمعت

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف معل. آخر جهأحمد (١٢٨/٣)، والنسائي (٦١/٧)، وأبو يعلى (٣٤٨٢)، والطبراني في «الأوسط» (٥١٩٩)، والحاكم (٢/٦٠)، والبيهقي (٧٨/٧) وغيرهم، من حديث أنس رضي الله عنه، وظاهر إسناده الحسن، ولكن قال الدارقطني في «العلل» (٢٢٨٥) (٤٠/١٢): حدث به سلام بن سليمان أبو المنذر، وسلم بن أبي الصهباء، وجعفر بن سليمان الضبعي، عن ثابت، عن أنس، وخالفهم حاد بن زيد، فرواه عن ثابت مرسلاً. وكذلك رواه محمد بن عثمان، عن ثابت البصري مرسلاً، والمرسل أشبه بالصواب.

(٣) آخر جه البخاري برقم (٥٤٣١)، ومسلم برقم (١٤٧٤) (٢١)، من حديث عائشة رضي الله عنها.

(٤) محبته لحسن الصوت؛ لأنَّه كان صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يستمع إلى قراءة أبي موسى الأشعري، وابن مسعود رضي الله عنهما، آخر جه البخاري (٤٥٨٢)، ومسلم (٨٠٠) من حديث ابن مسعود، وأخرجه مسلم (٧٩٣) من حديث أبي موسى، وبريدة رضي الله عنهما، والأذان عندما سمع صوت أبي محدورة، فعلمَه الأذان. وهو عند ابن خزيمة (٣٧٧) عن أنس رضي الله عنه بأسناد حسن.

أضدادها أو جب لها ضد هذه الحال، فأحزنها ذلك، وأثار لها خوفاً، وطيرة، وانكماشاً، وانقباضاً عما قصدت له، وعزمت عليه، فأورث لها ضرراً في الدنيا، ونقصاً في الإيمان، ومقارفة الشرك.<sup>(١)</sup>

**وقال الحليمي:** وإنما كان عَلَيْهِ الْمُبَرَّكَةُ يعجبه الفأل؛ لأن التشاوم سوء ظن بالله تعالى بغير سبب محقق، والتفاؤل حسن ظن به، والمؤمن مأموم بحسن الظن بالله تعالى على كل حال.<sup>(٢)</sup>

قال المصنف حَوْلَةَ اللَّهِ: ولأبي داود -بسند صحيح- عن [عقبة بن عامر]<sup>(٣)</sup> ، قال: ذُكِرَتِ الطِّيرَةُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُبَرَّكَةُ فقال: «أَحْسَنُهَا الْفَأْلُ، وَلَا تَرُدْ مُسْلِمًا، فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مَا يَكْرُهُ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ لَا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ». <sup>(٤)</sup>

ش / قوله: عن عقبة بن عامر.

هكذا وقع في نسخ التوحيد، وصوابه: [عن]<sup>(٥)</sup> عروة بن عامر، كذا أخرجه أحمد، وأبو داود وغيرهما، وهو مكي اختلف في نسبة، فقال أحمد: عن عروة بن عامر القرشي. وقال غيره: الجهنمي.

(١) انتهى من "مفتاح دار السعادة" (٣٠٦-٣٠٧/٣).

(٢) انتهى من "المنهج في شعب الإيمان" (٢٥/٢) بنحوه.

(٣) كذا في الأصل (عقبة بن عامر)، وصوابه: عروة بن عامر، وقد نبه على ذلك الشارح.

(٤) ضعيف. أخرجه أبو داود (٣٩١٩)، وابن أبي شيبة (٩/٣٩)، وابن السنى (٢٩٣)، والبيهقي (٨/١٣٩)، عن عروة بن عامر، وال الصحيح عدم ثبوت صحته؛ فالحديث يكون مرسلاً، وكذلك الراوي عن عروة: حبيب بن أبي ثابت، ولا يعلم له سماع من عروة، بل هو مدلس، ولم يصرّح بالتحديث؛ فال الحديث ضعيف لهاتين العلتين، وقوله: «أَحْسَنُهَا الْفَأْلُ» يُشعر أن الفأل من الطيرة؛ فال الحديث أولاً ضعيف، وثانياً على فرض صحته؛ فإنه يقصد: أحسن من الطيرة الفأل.

(٥) ساقط من [ب].

واختلف في صحبته، فقال الباوردي: له صحبة. وذكره ابن حبان في ثقات التابعين.

وقال المزري: لا صحبة له تصح.

قوله: فقال: «أحسنتها الفأ». <sup>(١)</sup>

قد تقدم أنه <sup>عَلَيْهِ السَّلَامُ</sup> كان يعجبه الفأ.

وروى الترمذى وصححه عن أنس <sup>رضي الله عنه</sup>، أنَّ النَّبِيَّ <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> كان إذا خرج ل حاجته يحب  
 أن يسمع: يا نجيح، يا راشد. <sup>(٢)</sup>

وروى أبو داود عن بريدة أنَّ النَّبِيَّ <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> كان لا يتغطرف من شيء، وكان إذا بعث عاملاً  
 سأله عن اسمه، فإذا أعجبه فرح به، وإن كره اسمه رأى كراهة ذلك في وجهه. وإن سأله  
 حسن. <sup>(٣)</sup>

وهذا فيه استعمال الفأ.

قال ابن القيم: أخبر <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> أنَّ الفأ من الطيرة، وهو خيرها، فأبطل الطيرة، وأخبر أنَّ  
 الفأ منها، ولكنه خير منها، ففصل بين الفأ والطيرة؛ لما بينهما من الامتياز والتضاد،  
 ونفع أحدهما، ومضره الآخر، ونظير هذا: منعه من الرُّقى بالشرك، وإذنه في الرقية إذا لم  
 يكن فيها شرك؛ لما فيها من المنفعة الخالية من المفسدة. <sup>(٤)</sup>

(١) صحيح. أخرجه الترمذى (١٦١٦)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢٠٦/٢)، وسنته صحيح، وهو من روایة حميد، عن أنس، وحيد لم يسمع كثيراً من أنس، لكن نص الحفاظ على أنه أخذ بقية الأحاديث عنه من قتادة وثبت، كما في «جامع التحصيل»؛ فعل هذا لا بأس بتصحیحه، والله أعلم.

(٢) ضعيف. أخرجه أبو داود (٣٩٢٠)، وأحمد (٣٤٧/٥)، والنسائي في «الكبير» (٨٨٢٢)، وغيرهم، وسنته ضعيف، فهو من طريق قتادة، عن عبد الله بن بريدة، ولم يسمع منه؛ فهو منقطع.

(٣) انتهى من «مفتاح دار السعادة» (٣/٣٠٨-٣٠٩).

**قوله:** «ولا ترد مسلماً».

**قال الطبي:** تعريض بأن الكافر بخلافه.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت».<sup>(٢)</sup>

أي: لا تأتي الطيرة بالحسنات، ولا تدفع المكروهات، بل أنت وحدك لا شريك لك

الذي تأتي بالحسنات وتدفع السيئات.<sup>(٣)</sup>

ففيه نفي تعلق القلب بغير الله في جلب نفعٍ، أو دفع ضرٍّ، وهذا هو التوحيد، وهو دعاء مناسب لمن وقع في قلبه شيءٌ من الطيرة، وتصريح بأنها لا تجلب نفعاً، ولا تدفع ضرراً، ويعود من اعتقادها سفيهاً مشركاً.

**قوله:** «ولا حول ولا قوة إلا بك».

استعانة بالله تعالى على فعل التوكل، وعدم الالتفات إلى الطيرة التي قد تكون سبباً؛

(١) انظر: «شرح المشكاة» للطبي (٤٥٩١).

(٢) قد ثبت في السنة دعاء صحيح غير هذا، وهو قوله: «حسبنا الله ونعم الوكيل»؛ لقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وكذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما في «صحيح البخاري» (٤٥٦٣): حسبنا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها النبي ﷺ حين قالوا له: إن الناس قد جعوا لكم فاحشوهم.

(٣) الجمع بين قوله تعالى: ﴿فُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾ [النساء: ٧٨]، وقوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَوَنَّ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾ [النساء: ٧٩] هو أن قوله: ﴿كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾، أي: خلقاً، وتقديرًا، والأية الثانية: ﴿مَنِ اللَّهُ﴾، أي: أن الله هو الذي وفقك لها ﴿فَمِنْ نَفْسِكَ﴾، أي: ابتلاك الله بسبب إعراضك، وذنبك، فوقعت في السيئات.

(٤) في المطبوع زيادة: والحسنات هنا النعم، والسيئات المصائب، كقوله: ﴿وَإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَالِ هُؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا \* مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾ [النساء: ٧٨]-

لوقوع المكرروه عقوبة لفاعلها، وذلك الدعاء إنما يصدر عن حقيقة التوكيل الذي هو أقوى الأسباب في جلب الخيرات، ودفع المكرروهات، والحوال [والتحول]<sup>(١)</sup>، والانتقال من حال إلى حال، والقوة على ذلك بالله وحده، وفيه التبري من الحول، والقوة، والمشيئة بدون حول الله، وقوته، ومشيئته، وهذا هو التوحيد في الربوبية، وهو الدليل على توحيد الإلهية الذي هو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة، وهو توحيد القصد والإرادة، وقد تقدم بيان ذلك بحمد الله تعالى.

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن مسعود مرفوعاً: «الطَّيْرَةُ شِرْكٌ، الطَّيْرَةُ شِرْكٌ، وَمَا مِنَّا إِلَّا وَلَكِنَّ اللَّهَ يُذْهِبُهُ بِالْتَّوْكِلِ» رواه أبو داود والترمذى وصححه.<sup>(٢)</sup>  
وجعل آخره من قول ابن مسعود.

ش / ورواه ابن ماجه، وابن حبان، ولفظ أبي داود: «الطيرة شرك الطيرة شرك الطيرة شرك» ثلاثة، وهذا صريح في تحريم الطيرة، وأنها من الشرك؛ لما فيها من تعلق القلب على غير الله تعالى.

قال ابن حمدان: تكره الطيرة. وكذا قال غيره من أصحاب أحمد.

قال ابن مفلح: والأولى القطع بتحريمها<sup>(٣)</sup> لأنها شرك، وكيف يكون الشرك

(١) في [أ]: والقوة.

(٢) صحيح. أخرجه أبو داود (٣٩١٠)، والترمذى (١٦١٤)، وأخرجه أيضاً ابن ماجه (١٦١٤)، وأحمد (١٣٩/١)، وابن حبان (٦١٢٢)، والحاكم (١١/١٧-١٨)، والبيهقي (١٣٩/٨)، من طرق عن سلمة بن كهيل، عن عيسى بن عاصم، عن زر بن حبيش، عن ابن مسعود به، وهذا إسناد صحيح. قوله: «وما منا إلا...» إلى آخره، من قول ابن مسعود، فقد نقل الترمذى عقب الحديث عن سليمان بن حرب أنه حكم عليه بالوقف، ويُبيّن أنه مدرج في الخبر، وأقرَّه على ذلك البخاري والترمذى.

(٣) هذا هو الصحيح، وراجع «الأداب الشرعية» (٣٦٢/٣).

مكروهًا الكراهة الاصطلاحية؟.

**قال في "شرح السنن": وإنما جعل الطيرة من الشرك؛ لأنهم كانوا يعتقدون أن الطيرة تجلب لهم نفعاً، أو تدفع عنهم ضرّاً إذا عملوا بموجبه، فكأنهم أشركوا مع الله تعالى.**

**قوله: «وما منا إلا».**

**قال أبو القاسم الأصبهاني، والمنذري: في الحديث إضمار، والتقدير: وما منا إلا وقد وقع في قلبه شيء من ذلك. انتهى**

**وقال الخلخالي: حذف المستثنى لما يتضمنه من الحالة المكرورة، وهذا من أدب الكلام.**

**قوله: «ولكن الله يذهب بالتوكل».**

**أي: لكن لما توكلنا على الله في جلب النفع، ودفع الضر؛ أذهب الله عنا بتوكلاه عليه وحده.**

**قوله: وجعل آخره من قول ابن مسعود.**

**قال ابن القيم: وهو الصواب؛ فإن الطيرة نوع من الشرك.**

(١) انظر: «مفتاح دار السعادة» (٢٨١ / ٣).

ابن القيم يشير إلى أنه ليس من قوله ﴿كُلُّ شَيْءٍ﴾، وهذا رجحه جماعة من الحفاظ؛ لأن النبي ﷺ معصوم في أن يقع في قلبه شيء من الشرك؛ لأن توكل الأنبياء عظيم جداً، فيبعد وقوع التشاوئ منهم والطيرة، وأما قوله تعالى: «**حَتَّىٰ إِذَا اسْتَيْسَرَ الرُّشْدُ وَظَنَّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءُهُمْ نَصْرٌ**» **(يوسف: ١١٠)**، أي: استيأسوا من النصرة، والمعنى: أن أتباعهم استيأسوا، وجاء في نفوسهم شيء من تأخر النصر، فظنوا أن رسلهم كذبواهم، أو أن رسلهم قد كذبوا. وهذه الظنون تصدر من كافر، أو منافق، فحصل عند ذلك من الرسل يأس من نصرة أقوامهم لهم، وليس المراد أن الرسل ظنوا أن الله لن يحقق لهم ما وعدهم به، وإنما ظن بعض من أتبعهم أنهم لن ينصروا الشدة الابتلاءات، وهذا

قال المصنف رحمه الله: وألحمد من حديث ابن عمرو: «مَنْ رَدَتْهُ الطَّيْرَةُ عَنْ حَاجِتِهِ فَقَدْ أَشَرَّكَ». قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: «أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ لَا خَيْرٌ إِلَّا خَيْرُكَ، وَلَا طَيْرٌ إِلَّا طَيْرُكَ، وَلَا إِلَهٌ غَيْرُكَ».<sup>(١)</sup>

ش/ هذا الحديث رواه أحمد، والطبراني عن عبد الله بن عمرو بن العاص، وفي

عائد إلى نقص في بعض أتباع الرسل، هذا على قراءة تخفيف كُذِبُوا، وأما على قراءة التشديد كُذِبُوا فيكون المعنى: ظن الرسل أنَّ أتباعهم قد كذبوا عليهم، واستيأسوا من نصرتهم، ويكون الظن هنا بمعنى اليقين، وكانت عائشة رضي الله عنها كما في «صحيح البخاري» تقرؤها بالتشديد، وتنكح قراءة التخفيف، ولا يجوز تفسير الآية أنَّ الأنبياء ظنوا في ربهم أنه لا ينصرهم؛ فهذا بعيد.

(١) ضعيف. أخرجه أحمد (٢٢٠/٢)، وابن السنى (٢٩٣)، والطبراني في الجزء الموجود من الجزء الثالث عشر رقم (٣٨)، من طرق عن ابن لهيعة، عن عبدالله بن هبيرة، عن أبي عبدالرحمن الحبلي، عن عبدالله بن عمرو به. وابن لهيعة ضعيف سيء الحفظ، والراوي عنه عند ابن السنى هو عبدالله ابن وهب، وعند الطبراني في أحد طرفيه هو عبدالله بن يزيد المقرئ؛ ولذلك صححه العلامة الألبانى رحمه الله؛ لأنه يرى تصحيح رواية العبادلة عن ابن لهيعة الذي ثالثهم هو ابن المبارك. والذي يظهر أنَّ ابن لهيعة ضعيف مطلقاً كما نص على ذلك بعض الحفاظ كما في «التهذيب»، وهو اختيار شيخنا الوادعي رحمه الله.

تنتيجة: رواية ابن وهب في «جامعه» رقم (٦٥٨) ظاهرها الوقف، ولكن رواه ابن السنى كما تقدم من طريقه مرفوعاً، فالله أعلم بالصواب.

تنتيجة: الحديث له شواهد لا تصلح لتقويته، فالفقرة الأولى منه جاءت عن فضالة بن عبيد رضي الله عنه، بلطفه: «من ردته الطير فقد قارف الشرك» أخرجه ابن وهب في «جامعه» (٦٥٦) موقوفاً عليه، وفي إسناده: ابن لهيعة.

وله طريق آخر عند ابن وهب وفي إسناده: عبدالرحمن بن شرحبيل بن حسنة، وأبو خراش الحميري، وكلها مجهول. انظر «الصحيحة» (١٠٦٥)، ولها شاهد من حديث رويفع عند البزار كما في «الكشف» (٣٠٤٦)، وفيه: شيبان بن أمية، وهو مجهول، وقال أبو حاتم كما في «العلل» لولده (٢٣٤٧): هذا حديث منكر.

والجملة الثانية من الحديث لها شاهد من حديث بريدة رضي الله عنه عند البزار كما في «الكشف» (٣٠٤٨)، والطبراني في «الدعاء» (١٢٧٠)، وفي إسناده: الحسن بن أبي جعفر، قال البخاري: منكر الحديث. وقال ابن معين: ليس بشيء.

إسناده ابن لهيعة، وبقية رجاله ثقات.

**قوله:** من حديث ابن عمرو.

هو عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمي، أبو محمد، وقيل أبو عبد الرحمن، أحد السابقين المكثرين من الصحابة، وأحد العبادلة الفقهاء، مات في ذي الحجة ليالي الحَرَّة على الأصح بالطائف.

**قوله:** «من ردته الطيرة عن حاجته؛ فقد أشرك».

وذلك أن الطيرة هي التشاوُم بالشيء المرئي، أو المسموع،<sup>(١)</sup> فإذا رده شيءٌ من ذلك عن حاجته التي عزم عليها، كإرادة السفر ونحوه، فمنعه عما أراده، وسعى فيه ما رأى وسمع تشاوِماً؛ فقد دخل في الشرك كما تقدم، فلم يخلص توكله على الله بالتفاته إلى ما سواه، فيكون للشيطان منه نصيب.

**قوله:** فما كفارة ذلك؟ إلى آخره.

إذا قال ذلك، وأعرض عما وقع في قلبه [ولم يلتفت إليه؛ كَفَرَ الله عنه ما وقع في قلبه]<sup>(٢)</sup> ابتداء؛ لزواله عن قلبه بهذا الدعاء المتضمن للاعتماد على الله وحده، والإعراض عما سواه.

وتضمن الحديث أن الطيرة لا تضر من كرهها ومضى في طريقه، وأما من لم يخلص توكله على الله، واسترسل مع الشيطان في ذلك؛ فقد يُعاقب بالوقوع فيما يكره؛ لأنه أعرض عن واجب الإيمان بالله، وأن الخير كله بيده؛ فهو الذي يجلبه لعبده بمشيئته وإرادته، وهو الذي يدفع عنه الضر وحده بقدرته ولطفه وإحسانه، فلا خير إلا منه، وهو

(١) زاد العلامة العثيمين وَاللَّهُ أَعْلَم: أو المعلوم، كالتشاؤم بالأيام، والأشهر.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

الذى يدفع الشر عن عبده، فما أصابه من ذلك فبدنه كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾ [النساء: ٧٩].

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وله من حديث الفضل بن عباس وَهُوَ اللَّهُ: «إِنَّمَا الطَّيْرَةَ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَّكَ».

ش/ هذا الحديث عند الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس قال: خرجت مع رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ يوماً، فبرح ظبي فمال في شقه، فاحتضنته، فقلت: يا رسول الله تطيرت؟ فقال: «إِنَّمَا الطَّيْرَةَ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَكَ».<sup>(١)</sup>

وفي إسناده انقطاع، أي: بين مسلمة راويه، وبين الفضل، وهو الفضل بن العباس بن عبد المطلب ابن عم النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ.

قال ابن معين: قُتل يوم اليرموك. وقال غيره: قُتل [يوم مرج الصفر سنة ثلاثة عشرة، وهو ابن اثنين وعشرين سنة. وقال أبو داود: قُتل]<sup>(٢)</sup> بدمشق، كان عليه درع النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ.

قُولُّهُ: «إِنَّمَا الطَّيْرَةَ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَكَ».

هذا حَدُّ الطِّيرَةِ الْمَنْهِيِّ عَنْهَا: [أَنَّهَا]<sup>(٣)</sup> مَا يَحْمِلُ الْإِنْسَانُ عَلَى الْمُضِيِّ فِيمَا أَرَادَهُ

(١) ضعيف. أخرجه أحمد (٢١٣/١)، من طريق: محمد بن عبدالله بن علاء، عن مسلمة الجهنمي، عن الفضل بن عباس به، وهذا إسناد ضعيف؛ لأن مسلمة الجهنمي لم يسمع من الفضل؛ فإنه متقدم الوفاة، وقد حكم عليه بالانقطاع ابن مفلح في «الأداب الشرعية» (٣٦١/٣)، وفي إسناده أيضاً: ابن علاء، مختلف فيه، والراجح ضعفه.

وله شاهدٌ من حديث أبي أمامة، رواه أبو يعلى كما في «المطالب العلية» (٢٧٣٨) ط/قرطبة، ولكنه شديد الضعف؛ لأنَّ في إسناده: جعفر بن الزبير، وهو متزوك.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) في المخطوطتين: (أنها)، والمثبت أقرب.

ويمتنعه من المضي فيه كذلك<sup>(١)</sup>، وأما الفأل الذي كان يحبه النبي ﷺ فيه نوع بشارة، فيسر به العبد، ولا يعتمد عليه، بخلاف ما يمضي أو يرده؛ فإنَّ للقلب عليه نوع اعتماد، فافهم الفرق، والله أعلم.

**فيه مسائل:**

الأولى: التنبية على قوله: «أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ» مع قوله: «طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ».

الثانية: نفي العدوى.

الثالثة: نفي الطيرّة.

الرابعة: نفي الهامة.

الخامسة: نفي الصَّفَرَ.

السادسة: أنَّ الفأل ليس من ذلك، بل مستحب.

السابعة: تفسير الفأل.

الثامنة: أنَّ الواقع في القلوب من ذلك مع كراحته لا يضر، بل يُذْهِبُ اللَّهُ بالتوكل.

الناسعة: ذكر ما يقول مَنْ وَجَدَه.

العاشرة: التصریح بأنَّ الطیرة شرك.

الحادية عشرة: تفسير الطیرة المذمومة.

(١) هذا الحديث فيه قصر الطیرة على من رده التطیر فقط، والصحيح كما تقدم أن الطیرة تشمل إذا رده، وكذلك إذا مضى في العمل وهو قلق، وخائف غير منشرح الصدر، ورجح هذا ابن عثيمین رحمه الله.

## ٢٨- بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّنَجِيمِ

قال المصنف حَدَّثَنَا: بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّنَجِيمِ.

ش/ قال شيخ الإسلام <sup>(١)</sup>: التنجيم هو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث

(٢) الأرضية.

وقال الخطابي: علم النجوم المنهي عنه [هو] <sup>(٣)</sup> ما يدعى به أهل التنجيم من علم الكواكب والحوادث التي ستقع في مستقبل الزمان، كأوقات هبوب الرياح، ومجيء المطر، وتغير الأسعار، وما في معناها من الأمور التي يزعمون أنها تدرك معرفتها بمسير الكواكب في مجاريها، واجتماعها، وافتراقها، يدعون أن لها تأثيراً في السفليات، وهذا منهم تحكم على الغيب، وتعاطٍ لعلم قد استأثر الله به لا يعلم الغيب سواه. <sup>(٤)</sup>

قال المصنف حَدَّثَنَا: قال البخاري في «صحيحه»: قال قتادة: خَلَقَ اللَّهُ هَذِهِ النُّجُومَ لِثَلَاثٍ: زِينَةً لِلسَّمَاءِ، وَرُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ، وَعَلَامَاتٍ يُهَتَّدَ إِلَيْهَا، فَمَنْ تَأَوَّلَ فِيهَا غَيْرُ ذَلِكَ أَخْطَأً، وَأَضَاعَ نَصِيَّهُ، وَتَكَلَّفَ مَا لَا عِلْمَ لَهُ بِهِ. انتهى

ش/ هذا الأثر عَلَّقه البخاري في «صحيحه»، وأخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد،

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٩٢).

(٢) هذا هو الأشهر في علم النجوم، وجاء فيه الحديث: «من اقتبس علىَّ من النجوم؛ فقد اقتبس شعبة من السحر»، وهناك نوع يُجيئه العلماء سبأي بيانه، وهو الاستدلال بها على الاتجاهات، أو أوقات الزراعة، أو ما أشبهه، فالعلم المحظوظ هو علم التأثير، والعلم العجائزي هو علم التسبيير.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) انتهى من «معالم السنن» (٤/٢١٢-٢١٣).

<sup>(١)</sup> وابن جرير، وابن المنذر وغيرهم.

وأخرجه الخطيب في كتاب «النجوم» عن قتادة، ولفظه قال: إنما جعل الله هذه النجوم لثلاث خصال: جعلها زينة للسماء، وجعلها يُهتدى بها، وجعلها رجوماً للشياطين، فمن تعاطى فيها غير ذلك؛ فقد قال برأيه، وأخطأ حظه، وأضاع نصيه، وتکلف ما لا علم له به، وإن ناساً جَهَلَةً بأمر الله قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة: (من أعرس بنجم كذا وكذا؛ كان كذا وكذا)، و(من سافر بنجم كذا وكذا؛ كان كذا وكذا)، ولعمرى، ما من نجم إلا يولد به الأحمر والأسود، والطويل والقصير، والحسن والذميم، وما علم هذه النجوم، وهذا الدابة، وهذا الطائر بشيء من هذا الغيب، ولو أن أحداً علم الغيب؛ لعلمه آدم الذي خلقه الله بيده، وأسجد له ملائكته، وعلمه أسماء كل شيء.

<sup>(٢)</sup> انتهى

وتأمل ما أنكره هذا الإمام مما حدث من هذه المنكرات في عصر التابعين، وما زال الشر يزداد في كل عصر بعدهم حتى بلغ الغاية في هذه الأعصار، وَعَمَّتْ به البلوى في جميع الأمصار، فمُقْلُّ وَمُسْتَكْثِرٌ، وَعَزَّ في الناسِ من ينكره، وعظمت المصيبة في الدين، فَإِنَّ اللَّهَ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.

**قوله:** خلق الله هذه النجوم لثلاث.

(١) علقة البخاري في «صحيحه» في [كتاب بدء الخلق/ الباب رقم (٣)], ووصله عبد بن حميد في «تفسيره» كما في «التغليق» (٤٨٩): ثنا يونس، ثنا شبيان، عن قتادة به، وهذا إسناد صحيح. ❁ وأخرجه ابن جرير في تفسير سورة الملك [آية: ٥]، وأبو الشيخ في «العظمة» (٧٠٢)، من طريق: سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة به.

❁ وأخرجه أيضاً عبد الرزاق، وابن المنذر كما في «الدر المنشور» [آية: ٩٧] من سورة الأنعام.

(٢) أخرجه الخطيب في كتابه «القول في النجوم» كما في «الدر المنشور» [آية: ٩٧] من سورة الأنعام، وهو عند ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٢٩١٣/٩): حدثنا أبي، ثنا هشام بن خالد، ثنا شعيب بن إسحاق، ثنا سعيد، عن قتادة، فذكره بطلوه مع زيادة، وإسناده صحيح، رجاله ثقات معروفون.

قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ﴾ [الملك:٥]، وقال تعالى: ﴿وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ [النحل:١٦]، وفيه إشارة إلى أن النجوم في السماء الدنيا كما روى ابن ماردين عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أما السماء الدنيا؛ فإن الله خلقها من دخان، وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً، وزينها بمصابيح، وجعلها رجوماً للشياطين، وحفظاً من كل شيطان رجيم». <sup>(١)</sup>

**قوله:** وعلamas.

أي: دلالات على الجهات يهتدى بها، أي: يهتدى بها الناس في ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾ [الأعراف:٩٧]، أي: ليعرفوا بها جهة قصدتهم، وليس المراد أنه يهتدى بها في علم الغيب كما يعتقدون المنجمون، وقد تقدم [وجه] <sup>(٢)</sup> بطلانه، وأنه لا حقيقة له كما قال قتادة: فمن تأول فيها غير ذلك، أي: زعم فيها غير ما ذكر الله في كتابه من هذه الثلاث؛ فقد أخطأ حيث زعم شيئاً ما أنزل الله به من سلطان، وأضعاع نصبيه من كل خير؛ لأنه أشغل نفسه بما يضره ولا ينفعه.

**فإن قيل:** المنجم قد يصدق؟

قيل، صدقه كصدق الكاهن، يصدق في الكلمة ويکذب في مائة، وصدقه ليس عن علم، بل قد يوافق قدرًا فيكون فتنـة في حق من صدقـه.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿وَالْقَوْنِي فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسَبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهَتَّدُونَ \* وَعَلَامَاتٍ﴾ [النحل:١٤-١٥]، فقوله: **﴿وَعَلَامَاتٍ﴾** معطوف على ما تقدم مما ذكره في الأرض، ثم استأنف، فقال: **﴿وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾** ذكره ابن جرير

(١) آخر جهه ابن ماردين كما في «الدر المنشور» [آية:١٧] من سورة الحجر، ولم يذكر إسناده.

(٢) ساقط من [ب].

عن ابن عباس بمعناه.<sup>(١)</sup>

وقد جاءت الأحاديث عن النبي ﷺ بإبطال علم التنجيم، كقوله: «من اقتبس شعبة من النجوم؛ فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد».<sup>(٢)</sup>

وعن رجاء بن حمزة أن النبي ﷺ قال: «ما أخاف على أمتي: التصديق بالنجوم، والتکذیب بالقدر، وحيف الأئمة» رواه عبد بن حميد.<sup>(٣)</sup>

وعن أبي محجن مرفوعاً: «أخاف على أمتي ثلاثة: حيف الأئمة، وإيماناً بالنجوم، وتکذیباً بالقدر» رواه ابن عساكر، وحسنه السيوطي.<sup>(٤)</sup>

وعن أنس بن ماجة مرفوعاً: «أخاف على أمتي بعدي خصلتين: تکذیباً بالقدر، وإيماناً بالنجوم»<sup>(٥)</sup>، رواه أبو يعلى، وابن عدي، والخطيب في كتاب «النجوم»، وحسنه السيوطي.

(١) أثر ابن عباس ونقله أخرجه ابن جرير في تفسير سورة النحل [آية: ١٥-١٦]، وفيه سلسلة العوفيين؛ فسنده ضعيف.

(٢) تقدم تخریجه في الباب رقم (٢٤).

(٣) ذكره السيوطي في «الدر المنشور» في تفسير سورة الواقعة عند الآية: «فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ» [الواقعة: ٧٥]، ولم يذكر سنده، وتفسير عبد بن حميد مفقود.

(٤) رواه ابن عساكر في «تاريخه» (٥٨/٤٠)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (٤٨٢)، وفي سنده: أبو سعد البقال، واسمته: سعيد بن المرزبان، وهو شديد الضعف، قال فيه بعضهم: متروك. وقال بعضهم: ليس بشيء. وقال البخاري: منكر الحديث. وقال الحافظ في «الإصابة»: ولم يدرك أبا محجن. وفيه رجل ضعيف اسمه: علي بن يزيد الصدائى.

(٥) ضعيف جداً. أخرجه أبو يعلى (٤١٣٥)، وابن عدي (٤/١٣٥)، وهو شديد الضعف، في سنده: يزيد الرقاشى متروك.

﴿ وَذَكَرَ السِّيَوْطِي أَيْضًا فِي «الدر المنشور» مَرْسَلًا آخَرَ عَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِيْزَنْ، وَعَزَاهُ لَعْبَدُ بْنُ حَمِيدٍ. وَجَاءَ حَدِيثٌ بِمَعْنَاهُ عَنْ أَبِي أَمَامَةَ عَنْ الطَّبَرَانِيِّ (٨١١٣)، وَفِيهِ عَدَدٌ عَلَلٌ: فِيهِ لَيْثُ بْنُ أَبِي سُلَيْمٍ، وَمِيمُونُ بْنُ زَيْدٍ وَهُمَا ضَعِيفَانِ، وَفِيهِ زَيْدُ بْنُ الْحَرِيشِ وَهُوَ مَجْهُولٌ حَالٌ، وَفِيهِ انْقِطَاعٌ بَيْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَابِطٍ، وَأَبِي أَمَامَةَ .﴾

﴿ وَلَيْثُ بْنُ أَبِي سَلِيمٍ لَهُ فِيهِ إِسْنَادٌ أَخْرَى، فَقَدْ رَوَاهُ عَنْ طَلْحَةَ بْنَ مَصْرُوفَ مَرْسَلًا، أَخْرَجَهُ أَبُو عَمْرُو =

أيضاً، والأحاديث في ذم التنجيم والتحذير منه كثيرة.

قال المصنف وَكَرِهَ قَتَادَةُ تَعْلُمَ مَنَازِلِ الْقَمَرِ، وَلَمْ يُرِّخْصُ ابْنُ عَيْنَةَ فِيهِ. ذَكَرَهُ حَرْبُ عَنْهُمَا. وَرَحَّخَصَ فِي تَعْلُمِ الْمَنَازِلِ أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ.<sup>(١)</sup>

ش/ قال الخطابي: أما علم النجوم الذي يدرك من طريق المشاهدة، والخبر الذي يُعرف به الزوال، وتعلم به جهة القبلة؛ فإنه غير داخل فيما نُهي عنه؛ وذلك أن معرفة رصد الظل ليس شيئاً بأكثر من أنَّ الظل ما دام متناقضاً؛ فالشمس بعد صاعدة نحو وسط السماء من الأفق الشرقي، وإذا أخذ في الزيادة؛ فالشمس هابطة من وسط السماء نحو الأفق الغربي، وهذا علم يصح إدراكه بالمشاهدة، إلا أنَّ أهل هذه الصناعة قد دبروها بما اتخذوا له من الآلات التي يستغني الناظر فيها عن مراعاة مدته ومراصده، وأما ما يستدل به من النجوم على جهة القبلة؛ فإنها كواكب رصدتها أهل الخبرة من الأئمة الذين لا نشك في عنايتهم بأمر الدين ومعرفتهم بها، وصدقهم فيما أخبروا به عنها مثل أن يشاهدها بحضورة الكعبة، ويشاهدها على حال الغيبة عنها؛ فكان إدراكم الدلالة منها بالمعاينة، وإدراكتنا ذلك بقبول خبرهم؛ إذ كانوا عندنا غير متهمين في دينهم ولا مقصرین في معرفتهم. انتهى<sup>(٢)</sup>

وروى ابن المنذر عن مجاهد أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل منازل القمر.<sup>(٣)</sup>

= الداني في «السنن الورادة في الفتنة» برقم (٢٨٢).

(١) انظر: «فضل علم السلف على علم الخلف» ضمن «مجموع رسائل الحافظ ابن رجب» (٣/١١ - ١٢).

(٢) من «معالم السنن» (٤/٢١٣).

(٣) يعني من أجل أن يعرف بها الوقت والمكان، والأثر أخرجه الخطيب في كتابه «النجوم» (ص ١٣٣) كما في «الدر المنشور» (٦/١٥٠) ط/دار هجر، [آية: ٩٧] من سورة الأنعام.

ورُوي عن إبراهيم أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل من النجوم ما يهتم به.<sup>(١)</sup>  
 قال ابن رجب: والمأذون في تعلمها: [علم]<sup>(٢)</sup> التسیر، لا علم التأثير؛ فإنه باطل  
 محَرَّم قليله وكثيره، وأما علم التسیر [فَتَعَلَّم]<sup>(٣)</sup> ما يحتاج إليه منه للاهتداء، ومعرفة  
 القبلة، والطرق، جائز عند الجمهور.<sup>(٤)</sup>

قوله: ذكره حرب عنهم.

هو الإمام الحافظ: حرب بن إسماعيل، أبو محمد الكرماني، الفقيه، من جلة  
 أصحاب الإمام أحمد، روى عن أحمد، وإسحاق، وابن المديني، وابن معين وغيرهم، وله  
 كتاب «المسائل» التي سُئل عنها الإمام أحمد وغيره، مات سنة ثمانين ومائتين.

وأما إسحاق فهو ابن إبراهيم بن مخلد، أبو يعقوب الحنظلي النيسابوري، الإمام  
 المعروف بابن راهويه، روى عن ابن المبارك، وأبيأسامة، وابن عيينة وطبقتهم، قال  
 أحمد: إسحاق عندنا إمام من أئمة المسلمين.

روى عنه أحمد، والبخاري، ومسلم، وأبو داود وغيرهم، وروى هو أيضاً عن أحمد،  
 مات سنة تسع وثلاثين ومائتين.

(١) أخرجه ابن أبي شيبة (٤١٤/٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/٢٢٥)، من طريق: جرير بن عبد الحميد، عن منصور، عن إبراهيم به، وهذا إسناد صحيح.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في المخطوطتين: (فيتعلم منه)، والمثبت من كتاب ابن رجب «فضل علم السلف».

(٤) انظر: «فضل علم السلف على علم الخلف» ضمن «مجموع رسائل ابن رجب» (٣/١٢).

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي موسى قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ: مُدْمِنُ الْخَمْرِ، وَمُصَدِّقُ بِالسُّبْحَرِ، وَقَاطِعُ الرَّحِيمِ» رواه أحمد وابن حبان في صححه.

ش/ هذا الحديث رواه أيضًا الطبراني، والحاكم، وقال: صحيح. وأقره الذهبي، وتمامه: «ومن مات وهو مدمن الخمر سقاه الله من نهر الغوطة: نهر يجري من فروج المومسات، يؤذى أهل النار ريح فروجهن».<sup>(١)</sup>

قوله: عن أبي موسى.

هو عبد الله بن قيس بن سليم بن حصار -فتح المهملة وتشديد الضاد- أبو موسى الأشعري، صحابي جليل، مات سنة خمسين.

قوله: «ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ».

هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها،<sup>(٢)</sup> وقالوا: أَمْرُوهَا كَمَا جَاءَتْ،

(١) ضعيف. أخرجه أحمد (٤/٣٩٩)، وابن حبان (٥٣٤٦/٦١٣٧)، والحاكم (٤/١٤٦)، وأبو يعلى (٧٢٤٨)، والطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٥/٧٤)، وهو من طريق: فضيل بن ميسرة، عن عبدالله ابن حسين أبي حريز، عن أبي بردة، عن أبي موسى، فعبد الله بن الحسين فيه ضعف، وفضيل ابن ميسرة ضابع عليه الكتاب الذي فيه سمو عاته من عبدالله بن الحسين، قال: فاستدركته من إنسان. فيكون في السندين مثل ذلك، وفيه ضعف في ألقابه صحيحة، كـ«قاطع الرحيم لا يدخل الجنة»، هذا في «البخاري» (٥٩٨٤)، و«مسلم» (٢٥٥٦)، من حديث جبير بن مطعم رضي الله عنه بلفظ: «لا يدخل الجنة قاطع»، وكذلك «مدمن الخمر» صح فيه أحاديث خارج «الصحيحين»، جاء ذلك من حديث عبدالله ابن عمرو رضي الله عنه عند أحمد (٢٠١/٢)، وعن أبي سعيد رضي الله عنه عند أحمد أيضًا (٢٨/٣)، وعن أنس رضي الله عنه عند أحمد كذلك (٢٢٦/٣)، وفي أسانيدها ضعف منجبر، وجاء عن أبي الدرداء عند أحمد (٤٤١/٦)، وإسناده حسن، وهو في «ال الصحيح المسند» (١٠٤٤)، وجاء عن ابن عباس رضي الله عنه (١١٦٨)، وفي سنته ضعف يسير.

(٢) لابد من تأويلها؛ جمعًا بين الأدلة، فيحمل على من استحل ذلك، أو أنه لا يدخلها دخولاً أولياً إن =

ومن تأولها فهو على خطر من القول على الله بلا علم، وأحسن ما يُقال: إنَّ كُلَّ عملٍ دون الشرك والكفر المخرج عن ملة الإسلام؛ فإنه يرجع إلى مشيئة الله؛ فإنْ عذبه به فقد استوجب العذاب، وإنْ غفر له فبفضله وغفوه ورحمته.

**قوله:** «مدمن الخمر».

أي: المداوم على شربها.

**قوله:** «وقاطع الرحم».

يعني القرابة، كما قال تعالى: ﴿فَهَلْ عَسِيْتُمْ إِنْ تَوَلَّتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ﴾ [محمد: ٢٢] الآية.

**قوله:** «ومصدق بالسحر».

أي: مطلقاً، ومنه التجيم؛ لما تقدم من الحديث، وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة.

قال الذهبي في «الكبائر»: ويدخل فيه تعلم السيئات<sup>(١)</sup> وعملها، وعقد المرء عن زوجته، ومحبة الزوج لامرأته، وبغضها، وبغضه، وأشباه ذلك، بكلمات مجهرولة.

قال، وكثير من الكبائر - بل عامتها إلا الأقل - يجهل خلق من الأمة تحريمها، وما بلغه الضرر فيه، ولا الوعيد عليه. انتهى<sup>(٢)</sup>

= جازاه الله بفعله، وكراهية بعض السلف لتأویلها إنما هو في حق من يتسامل في المعاصي، فلتذكر له بظاهرها، ليتذرر، وأما من يفهم منها فهم الخوارج؛ فيجب البيان له، والله أعلم.

(١) هي إحداث مثالاث خيالية لا وجود لها في الحسن. «المعجم الوسيط».

(٢) انظر: «الكبائر» (ص ٣٢) ط / مكتبة المنار.

**فِيهِ مَسَائلٌ :**

**الْأُولَى:** الْحِكْمَةُ فِي خَلْقِ النَّجُومِ.

**الثَّانِيَةُ:** الرُّدُّ عَلَى مَنْ زَعَمَ غَيْرَ ذَلِكَ.

**الثَّالِثَةُ:** ذِكْرُ الْخَلَافِ فِي تَعْلِمِ الْمَنَازِلِ.

**الرَّابِعَةُ:** الْوَعِيدُ فِيمَنْ صَدَقَ بِشَيْءٍ مِنَ السُّحُورِ، وَلَوْ عُرِفَ أَنَّهُ باطِلٌ.

## ٢٩- بَابٌ مَا جَاءَ فِي الْاسْتِسْقَاءِ بِالْأَنْوَاعِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابٌ مَا جَاءَ فِي الْاسْتِسْقَاءِ بِالْأَنْوَاعِ.

ش/ أي: من الوعيد، المراد: نسبة السقيا، ومجيء المطر إلى الأنواء، جمع نوء، وهي منازل القمر.

قال أبو السعادات: وهي ثمان وعشرون منزلة، ينزل القمر كل ليلة منزلة منها، ومنه قوله تعالى: ﴿وَالْقَمَرُ قَدَّرَنَاهُ مَنَازِلَ﴾ [يس: ٣٩] يسقط في الغرب كل ثلاث عشرة ليلة منزلة مع طلوع الفجر وتطلع أخرى مقابلتها ذلك الوقت من المشرق، فتنقضي جميعها مع انقضاء السنة، وكانت العرب تزعم أن مع سقوط المنزلة وطلوع رقيبها يكون مطر، وينسبونه إليها، ويقولون: مطرنا بنوء كذا. وإنما سُمِّيَ نوءاً؛ لأنَّه إذا سقط الساقط منها ناء الطالع بالشرق، أي: هض وطلع.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وقول الله تعالى: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾

[الواقعة: ٨٢]

ش/ روى الإمام أحمد والترمذى - وحسنه - وابن جرير، وابن أبي حاتم، والضياء فى «المختار» عن علي وَهُوَ اللَّهُ قال: قال رسول الله وَهُوَ اللَّهُ: «وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ»، يقول: شكركم (١) «أنكم تكذبون»، تقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا، [بنجم كذا وكذا]<sup>(٢)</sup>، وهذا أولى ما فسرت به الآية.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف. أخرجه أَحْمَد (٨٤٩)، وَالْتَّرْمِذِي (٣٢٩٥)، وَابْنُ أَبِي حَاتَمَ كَمَا فِي «تَفْسِيرِ ابْنِ كَثِيرٍ» =

وُرُوي ذلك عن علي، وابن عباس، وقادة، والضحاك، وعطاء الخراساني<sup>(١)</sup> وغيرهم، وهو قول جمهور المفسرين، وبه يظهر وجه استدلال المصنف بالأية.

قال ابن القيم: أي تجعلون حظكم من هذا الرزق الذي به حياتكم: التكذيب به، يعني القرآن، [قال الحسن: تجعلون حظكم ونصيبيكم من القرآن أنكم تكذبون،<sup>(٢)</sup>] قال: وخسر عبد لا يكون حظه من القرآن إلا التكذيب.

قال المصنف حَدَّثَنَا: وعن أبي مالك الأشعري وَهُوَ أَعْلَمُ، أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ قال: «أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ لَا يَتَرْكُونَهُنَّ: الْفَخْرُ بِالْأَحْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ وَالْاسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ، وَالنِّيَاحَةُ»، وَقَالَ: «النِّيَاحَةُ إِذَا لَمْ تَتْبُعْ قَبْلَ مَوْتِهَا، تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَائُ مِنْ قَطَرِانٍ، وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبٍ». رواه مسلم.<sup>(٤)</sup>

= [آية: ٨٢] من سورة الواقعة، وابن جرير كذلك في تفسير [آية: ٨٢] من سورة الواقعة، وفي سنته: عبد الأعلى بن عامر الشعبي، وهو ضعيف، وقد رواه عنه: إسرائيل هكذا مرفوعاً، وخالفه سفيان الثوري، فرواه موقوفاً كما في «تفسير الطبرى». ومعنى الآية: أنهم جعلوا شكر الرزق تكذيباً، فنسبوا النعمة لغير الله بأنها من النجم كذا، فكانوا يعتقدون أن هذه النجوم لها تأثير في نزول المطر، وهذا كفر.

(١) أخرج هذه الآثار كلها ابن جرير في تفسير سورة الواقعة [آية: ٨٢].

\* أثر على فيه: عبد الأعلى بن عامر الشعبي، تقدم في المرفوع أنه ضعيف.

\* وأثر ابن عباس وَهُوَ أَعْلَمُ سنته صحيح؛ فإنه من طريق: محمد بن بشار، عن محمد بن جعفر، قال: ثنا شعبة، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به. وهذا إسناد رجاله رجال الشيختين، وأخرجه أيضًا من وجهين آخرين عن أبي بشر به.

\* أثر قادة سنته صحيح، لكن فيه التكذيب مطلقاً، أي: الكفر بالله.

\* أثر الضحاك سنته ضعيف، فيه: الحسين بن داود الملقب بـسُنَيْد، وهو ضعيف، وفيه رجل مبهم.

\* أثر عطاء الخراساني صحيح؛ فإنه من طريق: محمد بن عبد الأعلى، ثنا ابن ثور، عن معمر، عن عطاء الخراساني به، وكلهم ثقات.

(٢) أخرجه ابن جرير في تفسير الواقعة [آية: ٨٢] من طريق: معمر، عن الحسن، وهي رواية منقطعة.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٤) أخرجه مسلم برقم (٩٣٤).

ش/ أبو مالك اسمه: الحارث بن الحارث الشامي، صحابي تفرد عنه بالرواية أبو سلام، وفي الصحابة أبو مالك الأشعري اثنان غير هذا.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «أربع في أمتي من أمر بالجاهلية لا يتركونهن».

ستفعلها هذه الأمة إما مع العلم بتحريمها، أو مع الجهل بذلك، مع كونها من أعمال أهل الجاهلية المذمومة، المكرروحة، المحرمة، والمراد بالجاهلية هنا: ما قبل المبعث، سُمُوا بذلك لفطرت جهلهم، وكل ما يخالف ما جاء به رسول الله ﷺ فهو جاهلية، فقد خالفهم رسول الله ﷺ في كثير من أمورهم، أو أكثرها، وذلك يُدْرِكُ بتدبر القرآن، ومعرفة السنة.<sup>(٢)</sup>

قال شيخ الإسلام: أخبر أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم ذمًا لمن لم يتركه، وهذا يقتضي أن كل ما كان من أمر الجاهلية و فعلهم فهو مذموم في دين الإسلام، وإن لم يكن في إضافة هذه المنكرات إلى الجاهلية ذم لها، ومعلوم أن إضافتها للجاهلية خرج مخرج الذم، وهذا كقوله تعالى: «وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى» [الأحزاب: ٣٣]؛ فإنَّ في ذلك ذمًا للتبرج، وذمًا لحال الجاهلية الأولى<sup>(٣)</sup>، وذلك يقتضي المنع من مشابهتهم في الجملة.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «الفخر بالأحساب».

(١) أحدهما اسمه: كعب بن عاصم، والثاني: مختلف في اسمه، قيل: عمرو. وقيل: عبيد. انظر: «الإصابة» في فصل الكُنى.

(٢) في المطبوع زيادة: ولشيخنا رحمه الله مصنف لطيف ذكر فيه ما خالف رسول الله ﷺ فيه أهل الجاهلية بلغ مائة وعشرين مسألة.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٤) انتهى من «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٢٠٥-٢٠٦).

أي: التعاظم على الناس بالأباء وما ترهم، وذلك جهل عظيم؛ إذ لا كرم إلا بالتقوى كما قال تعالى: «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ» [الحجرات: ١٣]، وقال تعالى: «وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أُولَادُكُمْ بِالَّتِي تُقْرِبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الْضُّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرْفَاتِ أَمِينُونَ» [سبأ: ٣٧].

ولأبي داود عن أبي هريرة مرفوعاً: «إن الله قد أذهب عنكم عيّة<sup>(١)</sup> الجاهلية، وفخرها بالأباء، إنما هو مؤمن تقى، أو فاجر شقي، الناس بنو آدم، وأ adam خلق من تراب، ليدعن رجال فخرهم بأقوام، إنما هم فحم من فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان» الحديث.<sup>(٢)</sup>

### قوله: «والطعن في الأنساب».

أي: الوقوع فيها بالعيوب والتنقص، ولما عَيَّرَ أبو ذر رض رجلاً بأمه، قال النبي ﷺ: «أعيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية» متفق عليه.<sup>(٣)</sup>

فدل على أن الطعن في الأنساب من عمل الجاهلية، وأن المسلم قد يكون فيه شيء من هذه الخصال المسمّاة بـجاهلية، ويهودية، ونصرانية، ولا يُوجب ذلك كفره، ولا

(١) العيّة: هي الكبر، والنحوة. قاله الخطابي في «غريب الحديث» (١/ ٢٩٠).

(٢) صحيح لغيره. أخرجه أبو داود (٥١٦)، والترمذى (٣٩٥٦)، وأحمد (٢/ ٣٦١)، وفي سنته: هشام ابن سعد، وفيه ضعف، ولو شواهد يصحح بها:

فقد جاء عن رجل منهم بآسناد صحيح في «مسند أحد» (٥/ ٤١) ما يشهد للفقرة «الناس بنو آدم، وأ adam خلق من تراب».

وجاءت الجملة الأخيرة: «ليدعن رجال فخرهم بأقوام...» في شاهد عن ابن عباس رض في «مسند أحمد» (٢٧٣٩) أيضاً بآسناد صحيح، وكلاهما في «الصحيح المسند» لشيخنا الوادعي رحمه الله برقم (١٥٢٣) (٦٧٧).

(٣) أخرجه البخاري برقم (٣٠)، ومسلم برقم (١٦٦١).

فسقه، قاله شيخ الإسلام.<sup>(١)</sup>

قوله: «والاستسقاء بالنجوم».

أي: نسبة المطر إلى النّوء، وهو سقوط النجم.

كما أخرج الإمام أحمد، وابن حجرير عن جابر السوائي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي ثَلَاثًا: اسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ، وَحِيفُ السُّلْطَانِ، وَتَكْذِيبُ الْقَدْرِ».<sup>(٢)</sup>

فإذا قال قائلهم: مطرنا بنجم كذا، أو بنوء كذا؛ فلا يخلو: إما أن يعتقد أن له تأثيراً في نزول المطر؛ فهذا شركٌ وكفرٌ، وهو الذي يعتقده أهل الجاهلية، كاعتقادهم أن دعاء الميت والغائب يجلب لهم نفعاً، أو يدفع عنهم ضرراً، أو أنه يشفع [لهم]<sup>(٣)</sup> بدعائهم إياه، فهذا هو الشرك الذي بعث الله رسوله ﷺ بالنهي عنه، وقتل من فعله، كما قال تعالى: «وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ» [الأنفال: ٣٩]، والفتنة الشرك، وإما أن يقول: مطرنا بنوء كذا - مثلاً - لكن مع اعتقاده أن المؤثر هو الله وحده، لكنه أجرى العادة بوجود المطر عند سقوط ذلك النجم، والصحيح: أنه يحرم نسبة ذلك إلى النجم، ولو على طريق المجاز، فقد صرّح ابن مفلح في «الفروع» بأنه يحرم قول (مطرنا بنوء

(١) كما في «الاقتضاء» (١/٢٢٠-).

(٢) ضعيف جداً. أخرجه أحمد (٥/٩٠)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٣٢٤)، وأبو يعلى (٧٤٦٢)، والبزار كما في «الكشف» (٢١٨١)، والطبراني (١٨٥٣)، وفي سنته: محمد بن القاسم الأستاذ، كذبه أحمد، والدارقطني، وضعفه بعضهم، وتفرد ابن معين بتوثيقه. والتکذیب جرح مفسر مقدم على توثيق ابن معين؛ ولعل هذا الرجل تزين لابن معين فوثقه؛ لأنَّ الكذابين والمجرورين كانوا يهابون ابن معين وَحْلَهُ، فربما يتزين بعضهم له حتى يوثقه، فإذا رأيت روايَاً أجمع الحفاظ على جرمه، وتفرد ابن معين بتوثيقه؛ فهذا الاحتمال وارد، وهو أنه تزين له، ويحتمل أن ابن معين اجتهد فيه؛ فيقدم عندئذ الجرح المفسر. فهذا الحديث شديد الضعف، وتقدمت له شواهد في الباب السابق رقم (٢٨) لا تصلح للتقوية، والله أعلم.

(٣) ساقط من [ب].

(١). كذا).

وجزم في «الإنصاف» بتحريمها، ولم يذكرا خلافاً<sup>(٢)</sup>، وذلك أن القائل لذلك نسب ما هو من فعل الله تعالى الذي لا يقدر عليه غيره إلى خلق مسخر لا ينفع ولا يضر، ولا قدرة له على شيء؛ فيكون ذلك شركاً أصغر، والله أعلم.

**قوله:** «والنياحة».

أي: رفع الصوت بالندب على الميت؛ لأنها تسخط لقضاء الله، وذلك بنافي الصبر الواجب<sup>(٣)</sup> وهي من الكبائر؛ لشدة الوعيد والعقوبة.

**قوله:** «النائحة إذا لم تتب قبل موتها».

فيه: تنبية على أن التوبة تکفر الذنب وإن عظماً، هذا مجمع عليه في الجملة، وتکفر أيضاً بالحسنات الماحية، والمصائب، ودعاة المسلمين بعضهم لبعض، وبالشفاعة بإذن الله، وعفو الله عنمن شاء من لا يشرك [به شيئاً]<sup>(٤)</sup>.

وفي الحديث عن ابن عمر مرفوعاً: «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْبِلُ تُوبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يَغْرِرْهُ»، رواه أحمد، والترمذى، وابن ماجه، وابن حبان.<sup>(٥)</sup>

(١) انظر: «الفروع» لابن مفلح (٢/١٦٣).

(٢) انظر: «الإنصاف» (٢/٤٣٤)، وقول الشارح: (ولم يذكرا خلافاً)، أي: في مذهب الحنابلة، الواقع أنه قد يوجد خلاف، وقد عزا ابن رجب القول بالتحريم إلى أكثر الحنابلة، قال: والنوصوص تدل عليه. قال: وقال طائفه: هو مكروه. وهو قول الشافعى وأصحابه، وبعض أصحابنا. انتهى من «الفتح» لابن رجب (١٠٣٨).

(٣) الناس يتفاوتون في الصبر، لكن الصبر على المصائب واجب، والصبر على الطاعات الواجبة واجب، والصبر على ترك المعاصي واجب، لكن الصبر على فعل التوافل مستحب، وكذلك الصبر على ترك المكرهات مستحب.

(٤) في [ب]: بالله شيئاً.

(٥) حسن. أخرجه أحمد (٢/١٣٢)، والترمذى (٣٥٣٧)، وابن ماجه (٤٢٥٣)، وابن حبان (٦٢٨)، =

**قوله:** «تقام يوم القيمة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب».

قال القرطبي: السرّبال واحد السرّابيل، وهي الثياب والقميص، يعني أنهن يلطخن بالقطران، فيكون لهنّ كالقمص، حتى يكون اشتعال النار بأجسادهن أعظم، ورائحتهن أنتن، وألمها بسبب الجرب أشد.<sup>(١)</sup>

ورُوي عن ابن عباس: أن القطران هو النحاس المذاب.<sup>(٢)</sup>

قال المصنف حَدَّثَنَا: ولهمما عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ وَعَنْ أَنَّهُ، قال: صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً الصُّبْحِ بِالْحُدَيْبِيَّةِ عَلَى إِثْرِ سَمَاءٍ كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَفْبَلَ عَلَى النَّاسِ، فَقَالَ: «هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟» قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّ أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنًا بِي وَكَافِرًا فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطْرُنَا بِفَضْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكِبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطْرُنَا بِنَوْءٍ كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالْكَوْكِبِ». <sup>(٣)</sup>

ش/ زيد بن خالد الجهنمي صحابي مشهور، مات سنة ثمان وستين، وقيل: غير ذلك، وله خمس وثمانون سنة.

**قوله:** صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

أي: بنا، فاللام بمعنى الباء.

= كلهم من طريق: عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، عن أبيه، عن مكحول، عن جبير بن نفير، عن ابن عمر وَعَنْ أَنَّهُ به، وإسناده حسن. ووقع عند ابن ماجه (عبد الله بن عمرو)، وهو وهم، وقد نبه عليه المزري في «تحفة الأشراف».

(١) انتهى من «المفهم» (٥٨٨ / ٢).

(٢) ضعيف. أخرجه ابن جرير عند تفسير قوله تعالى: «سَرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطْرَانٍ» [إبراهيم: ٥٠] من طريق: عبدالله بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، وهذا إسناد ضعيف؛ لضعف عبدالله بن صالح، ولا نقطاعه بين علي بن أبي طلحة، وابن عباس.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٨٤٦)، ومسلم برقم (٧١).

قال الحافظ: وفيه إطلاق ذلك مجازاً، وإنما الصلاة لله.<sup>(١)</sup>  
قوله: بالحدبية.

بالمهملة وتحفيف يائها، وتشقّل.

قوله: على إثٍر. بكسر الهمزة وسكون المثلثة على المشهور، وهو ما يعقب الشيء.

قوله: سماء. أي: مطر؛ لأنَّه ينزل من السحاب، والسماء يُطلق على كل ما ارتفع.

قوله: فلما انصرف.

أي: من صلاته، أي: التفت إلى المؤمنين كما يدل عليه قوله: أقبل على الناس،  
ويحتمل أنه أراد السلام.

قوله: «هل تدرؤن؟».

لنظر استفهم، ومعناه التنبيه، وفي النسائي: «ألم تسمعوا ما قال ربيكم الليلة؟»<sup>(٢)</sup>،  
من الأحاديث القدسية، وفيه إلقاء العالم المسألة على أصحابه ليختبرهم.

قوله: قالوا: الله ورسوله أعلم.

فيه حُسنُ الأدب للمسئول إذا سئلَ عما لا يعلم أنْ يكُلَّ العلم إلى عالمه، وذلك يجب.

قوله: «أصبح من عبادي».

الإضافة هنا للعموم<sup>(٣)</sup>؛ بدليل التقسيم إلى مؤمن وكافر، قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي  
خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ﴾ [التغابن: ٢].

(١) انتهى من «الفتح» رقم (١٠٣٨).

(٢) أخرجه النسائي (٣/١٦٥) بإسناد صحيح على شرط الشيختين.

(٣) المقصود بقوله: (الإضافة للعموم)، أي: العبادة العامة؛ لأنَّ العبادة نوعان: عبادة عامة، وعبادة خاصة، فال العبادة العامة تتضمن معنى: القهر، والذل، فكل المخلوقات مقهورة، ومذلة لله تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ  
فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيَ الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣]، والعبادة الخاصة تتضمن: توفيق العبد  
للطاعة.

**قوله:** «مؤمن بي وكافر».

إذا اعتقد أن للنوء تأثيراً في إنزال المطر فهذا كفر؛ لأنه شرك في الربوبية، والمشرك كافر، وإن لم يعتقد ذلك فهو من الشرك الأصغر؛ لأنه نسب نعمة الله إلى غيره؛ ولأن الله لم يجعل النوء سبباً لإنزال المطر فيه، وإنما هو فضل من الله ورحمته يحبسه إذا شاء وينزله إذا شاء.

ودل هذا الحديث [عل]<sup>(١)</sup> أنه لا يجوز لأحد أن يضيق أفعال الله إلى غيره، ولو على سبيل المجاز، وأيضاً الباء تحتمل معانٍ<sup>(٢)</sup>، وكلها لا تصدق بهذا اللفظ، فليست للسببية، ولا للاستعانة؛ لما عرفت من أن هذا باطل، ولا تصدق أيضاً على أنها للمصاحبة؛ لأن المطر قد يجيء في هذا الوقت وقد لا يجيء فيه، وإنما يجيء المطر في الوقت الذي أراد الله مجيهه فيه برحمته، وحكمته، وفضله، فكل معنى تتحمل عليه الباء في هذا اللفظ المنهي عنه فاسد، فيظهر على هذا تحرير هذه اللفظة مطلقاً؛ لفساد المعنى، وقد تقدم القطع بتحريمه في كلام صاحب «الفروع» و«الإنصاف».

**قال المصنف:** وفيه التقطن للإيمان في هذا الموضوع<sup>(٣)</sup> يشير إلى أنه الإخلاص.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ذكر الشارح أنها للسببية، والاستعانة، والمصاحبة، وهناك معنى آخر للباء، وهو الظرفية «مطرنا بنوء كذا»، أي: في نوء كذا، وعند حلول النوء الفلافي، والباء إذا كانت للظرفية فهي بمعنى (في). وهذا اللفظ إن كان لا يعتقد فيه أنَّ النوء سببٌ، ولا مؤثرٌ؛ فهو جائز، والأفضل تركه حتى لا يفهم منه غير ذلك؛ لاسيما إذا كان بالباء، وأما بغير الباء كالفاء فالامر فيها أهون؛ لأنَّ الباء الاشتباه فيها كبير؛ لأن أكثر استعمال الباء للسببية، والاستعانة، واستعمالها للظرفية قليل، وهذا نبه عليه العلامة العثيمين وكتبه في «القول المفيد» (٢/١٥٧)، وقد أجاز بعض الحنابلة أن يقول: (مطرنا في نوء كذا، وكذا) مريداً الظرفية كما في «الإنصاف» (٢/٤٣٤)، و«الفتح» لابن رجب (١٠٣٨)، وكره بعضهم ذلك إلا أن يقيده برحمة الله عزوجل. والأول أظهر - والله أعلم - وهو اختيار العلامة العثيمين وكتبه.

(٣) انظر المسائل رقم (٦).

**قوله:** «فَإِمَّا مَنْ قَالَ: مَطْرُنا بِفَضْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ».

فالفضل والرحمة صفتان لله، ومذهب أهل السنة والجماعة: أنَّ ما وصف الله به نفسه، ووصفه به رسوله ﷺ من صفات الذات: كالحياة والعلم، وصفات الأفعال كالرحمة التي يرحم بها عباده، كلها صفات الله، قائمة بذاته، ليست قائمة بغيره، فتفطن لهذا، فقد غلط فيه طوائف.

وفي هذا الحديث: أنَّ نِعَمَ اللَّهِ لَا يَجُوزُ أَنْ تُضَافَ إِلَّا إِلَيْهِ وَحْدَهُ، وهو الذي يحمد عليها، وهذه حال أهل التوحيد.

**قوله:** «وَإِمَّا مَنْ قَالَ: مَطْرُنا بِنُوءِ كَذَا وَكَذَا» إلى آخره.

[قد]<sup>(١)</sup> تقدم ما يتعلق بذلك.

**قال المصنف:** وفيه التفطن للකفر في هذا الموضع.<sup>(٢)</sup>

يشير [إلى]<sup>(٣)</sup> أن نسبة النعمة إلى غير الله كفر؛ ولهذا قطع بعض العلماء بتحريمها، وإن لم يعتقد تأثير النوء في إنزال المطر، فيكون من كفر النعم؛ لعدم نسبتها إلى الذي أنعم بها، ونسبتها إلى غيره، كما سيأتي في قوله تعالى: «يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا» [النحل: ٨٣].

**قال القرطبي** في شرح حديث زيد بن خالد: وكانت العرب إذا طلع نجم من الشرق وسقط آخر من المغرب، فحدث عند ذلك مطر، أو ريح، فمنهم من ينسبه إلى الطالع، ومنهم من ينسبه إلى الغارب، نسبةً إيجاد واحتراز، ويطلقون ذلك القول المذكور في الحديث، فنهى الشارع عن إطلاق ذلك؛ لثلا يعتقد أحد اعتقادهم، ولا يتشبه بهم في نطقهم. انتهى<sup>(٤)</sup>

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر المسائل من «كتاب التوحيد» رقم (٧).

(٣) ساقط من [ب].

(٤) من «المفہوم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم» (١/٢٦٠).

**قوله:** فمنهم من ينسبه نسبة إيجاد.

يدل على أن بعضهم كان لا يعتقد ذلك، كما قال تعالى: «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ» [العنكبوت: ٦٣]، فدل على أن منهم من يعرف، ويقر بأن الله هو الذي أوجد المطر، [وقد يعتقد<sup>(١)</sup>] هؤلاء أن للنوع فيه شيئاً من التأثير، والقوطيبي في شرحه لم يصرح أن العرب كلهم يعتقدون ذلك المعتقد الذي ذكره، فلا اعتراض عليه بالآية؛ للاحتمال المذكور.

قال المصنف رحمه الله: ولهما من حديث ابن عباس بمعناه، وفيه: قَالَ بَعْضُهُمْ: لَقَدْ صَدَقَ نَوْءَ كَذَا وَكَذَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ هَذِهِ الْآيَاتِ: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ \* وَإِنَّهُ لَقَسْمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لِقْرآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ \* تَنْزِيلٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* أَفَهَدَا الْحَدِيثُ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ \* وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾<sup>(٢)</sup> [الواقعة: ٧٥-٨٢].

ش/ [ولفظه]<sup>(٣)</sup> عن ابن عباس قال: مُطِيرُ النَّاسِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم، فقال النبي صلوات الله عليه وسلم: «أَصْبَحَ مِنَ النَّاسِ شَاكِرٌ وَمِنْهُمْ كَافِرٌ، قَالُوا: هَذِهِ رَحْمَةُ اللَّهِ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَقَدْ صَدَقَ نَوْءَ كَذَا وَكَذَا»، قال: فَنَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ﴾.

هذا قسمٌ من الله عزوجل يقسم بما شاء من خلقه على ما شاء، وجواب القسم: «إِنَّهُ لِقْرآنٌ كَرِيمٌ»؛ فتكون (لا) صلة لتأكيد النفي<sup>(٤)</sup>، فتقدير الكلام: ليس الأمر كما زعمتم

(١) في [ب]: ويعتقد.

(٢) أخرجه مسلم برقم (٧٣)، ولم يخرجه البخاري، وأخرجه مسلم أيضاً بنحوه عن أبي هريرة رضي الله عنه (٧٢) بدون نزول الآية.

(٣) في المخطوطتين: (ولفظه) والمثبت أقرب.

(٤) هذا هو الذي عليه جمهور العلماء والمفسرين.

في القرآن أنه سحر، أو كهانة، بل هو قرآن كريم.

**قال ابن جرير:** قال بعض أهل العربية: معنى قوله: «فَلَا أُقْسِمُ»: فليس الأمر كما تقولون، ثم استئنف القسم بعد فقيل: أقسم [بموقع]<sup>(١)</sup> النجوم.<sup>(٢)</sup> قال ابن عباس: يعني نجوم القرآن؛ فإنه نزل جملة ليلة القدر من السماء العليا إلى السماء الدنيا، ثم نزل مفرقاً في السنين بعد، ثمقرأ ابن عباس هذه الآية.<sup>(٣)</sup>

**ومواقعها:** نزولها شيئاً بعد شيء. وقال مجاهد: موقع النجوم: مطالعها

(١) في المخطوطتين: (ومواقع)، والمثبت أقرب

(٢) هذا ضعفه الشنقطي وكان في «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب»، وأورد عليه الآية الأخرى: «لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ \* وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ الْلَّوَامَةِ» [القيامة: ٢-١]، فقال: التكرار يدل على خلاف هذا القول، ويدل على أنها صلة وتوكيد كما تقدم، وهذا القول أصح ما ذكر. اهـ وذكر قولين آخرين عند قوله تعالى: «لَا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبَلْدَ» [البلد: ١].

(٣) نجوم القرآن يعني أنه نزل منجماً، أي: مقطعاً، ومفرقاً.

وهذا الأثر أخرجه الطبراني في «تفسيره» سورة الواقعة [آية: ٧٥]، وفي سنته: حكيم بن جبير، أخوه سعيد بن جبير، وهو متزوّك، ولكن الأثر صحيح بدون قراءة الآية: «فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ» [الواقعة: ٧٥]، والثابت عنه قوله: نزل القرآن جملة واحدة إلى بيت العزة في السماء في ليلة القدر، ثم نزل مفرقاً على النبي ﷺ في السنوات.

وهو عند ابن أبي شيبة (١٩١/٧)، وعند النسائي في «الكبير» (٥/٧)، وعند الطبراني رقم (١٢٨١)، ففيه أنه نزل في ليلة القدر، ومعلوم أنه نزل مفرقاً على حسب الأحوال؛ فيكون أحسن جمع لها ما ذكره ابن عباس.

**تبنيه:** إنزال القرآن إلى السماء الدنيا لا يلزم منه أن الله قد تكلم به قديماً، فالقرآن مكتوب في اللوح، ومع ذلك لا يلزم أن الله قد تكلم به عند أن قال للقليل: «اكتب»؛ فهو في اللوح المحفوظ؛ لقوله تعالى: «فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ» [الواقعة: ٧٨]، فالله تعالى يعلم ما سيتكلّم به، فكتبه في اللوح المحفوظ، ونزل جملة في ليلة القدر إلى السماء الدنيا، ويتكلّم بالقرآن عند أن يشاء ذلك؛ فكان النبي ﷺ إذا حصل له أمر، وأراد الله أن يوحى إليه ببعض القرآن أوحى إلى جبريل، فيتكلّم بالقرآن، فيسمعه جبريل، فينزل به إلى النبي ﷺ، قال تعالى: «مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحَدَّثٌ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ» [الأنبياء: ٢]، ومعنى «مُحَدَّثٌ»، أي: متجدد، يعني: أراد الله أن يوحى إلى جبريل في ذلك الوقت، ويتكلّم به.

ومشارقها،<sup>(١)</sup> واختاره ابن جرير، وعلى هذه فتكون المناسبة بين المقسم به والمقسم عليه - وهو القرآن - من وجوهه: أحدها: أن النجوم جعلها الله يُهتدى بها في ظلمات البر والبحر، وأيات القرآن يُهتدى بها في ظلمات الغي والجهل، فتلك هداية في الظلمات الحسية، والقرآن هداية في الظلمات المعنوية، فجمع بين الهدائيتين مع ما في النجوم من الزينة الظاهرة، وفي القرآن من الزينة الباطنة، ومع ما في النجوم من الرجموم للشياطين، وفي القرآن من رجموم شياطين الإنس والجن، والنجم آياته المشهودة العيانية، والقرآن آياته المتلوة السمعية، مع ما في موقعها عند الغروب من العبرة، والدلالة على آياته القرآنية، ومواعدها عند التزول ذكره ابن القيم.<sup>(٢)</sup>

**وقوله:** ﴿وَإِنَّهُ لِقَسْمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ﴾.

قال ابن كثير: أي: وإن هذا القسم الذي أقسمت به لقسم عظيم، لو تعلمون عظمته لعظمتم المقسم به عليه.

**وقوله:** ﴿إِنَّهُ لِقُرْآنٌ كَرِيمٌ﴾.

هذا هو المقسم عليه، وهو القرآن، أي: إنه وحي الله، وتنزيله، وكلامه، لا كما يقول الكفار: إنه سحر، أو كهانة، أو شعر، بل هو قرآن كريم، أي: عظيم، كثير الخير؛ لأنه كلام الله.

قال ابن القيم الثقل: فوصفه بما يقتضي حسنـه، وكثرة خيرـه ومنافعـه، وجلالـته؛ فإنـ الكريم هو البهيـ الكثيرـ الخـيرـ، العـظـيمـ النـفـعـ، وـهـوـ مـنـ كـلـ شـيـءـ أـحـسـنـهـ، وـأـفـضـلـهـ، وـالـلـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ وـصـفـ نـفـسـهـ بـالـكـرـمـ، وـوـصـفـ بـهـ كـلـامـهـ، وـوـصـفـ بـهـ عـرـشـهـ، وـوـصـفـ بـهـ مـا

(١) سنده صحيح، وهو في «تفسير ابن جرير» [آلية: ٧٥] من سورة الواقعة.

(٢) انظر: «التبيان في أقسام القرآن» (ص ١٣٨) مكتبة الرياض.

كثير خيره، وحسن منظره، من النبات وغيره؛ ولذلك فسر السلف الكريم بالحسن. قال الأزهري: الكريم اسم جامع لما يحمد، والله تعالى كريم جميل الفعال، وإنه لقرآن كريم يحمد لما فيه من الهدى، والبيان، والعلم، والحكمة.<sup>(١)</sup>

وقوله: ﴿فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ﴾.

أي: معظم في كتاب معظم محفوظ موقر، قاله ابن كثير.

**وقال ابن القيم:** اختلف المفسرون في هذا، فقيل: هو اللوح المحفوظ. وال الصحيح أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة<sup>(٢)</sup> وهو المذكور في قوله: ﴿فِي صُحْفٍ مُّكَرَّمَةً﴾ \* مَرْفُوعَةً مُطَهَّرَةً \* بِأَيْدِي سَفَرَةٍ \* كِرَامٍ بَرَّةٍ﴾ [عبس: ١٣-١٦]، ويدل على أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة قوله: ﴿لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾؛ فهذا يدل على أنه بأيديهم

**قوله:** ﴿لَا يَمْسِه إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾.

**فَلَمْ يَرَوْهُ عِبَّاسٌ، وَقَالَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَصْنَعُونَ**

وفي رواية: ﴿لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ يعني الملائكة. (٤)

**وقال قتادة:** لا يمسه عند الله إلا المطهرون، فاما في الدنيا فإنه يمسه الم Gorsy

(١) انتهاءً من: «التسان في أقسام القرآن» (ص ١٤١).

(٢) الذي يظهر أن الأقرب هو القول الأول: أنَّ المراد به أنَّ اللوح المحفوظ، ويدل عليه الآية التي في سورة البروج: «بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ \* فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ» [البروج: ٢١-٢٢]، والذي ذكره ابن القيم متحتملًّا: أنه صحف أخرى بأيدي الملائكة، لكن لا يبعد أنَّ اللوح المحفوظ أيضًا تمسه الملائكة.

(٣) انتهی من، «البيان» (ص ١٤١).

(٤) أخرج الروايتين الطبرى فى تفسير [آلية: ٧٩] من سورة الواقعة، فى سند الرواية الأولى: حكيم بن جيرب متروك، وفىيه: شريك القاضى ضعيف، والرواية الثانية فيها سلسلة العويفين الشديدة الضعف.

(١) النجس، والمنافق الرجس.

(٢) واختار هذا القول كثيرون، منهم ابن القيم ورجحه.

**وقال** ابن زيد: زعمت قريش أن هذا القرآن تنزلت به الشياطين، فأخبر الله تعالى أنه لا يمسه إلا المطهرون، كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ \* وَمَا يَبْغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيغُونَ \* إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ﴾ [الشعراء: ٢١٠-٢١٢].<sup>(٣)</sup>

**قال** ابن كثير: هذا قول جيد، وهو لا يخرج عن القول قبله.

**وقال البخاري** في «صحيحه» في هذه الآية: لا يجد طעםه إلا من آمن به.<sup>(٤)</sup>

**قال** ابن القيم: هذا من إشارة الآية وتنبيهها، وهو أنه لا [يلتذ]<sup>(٥)</sup> به، وبقراءاته، وفهمه، وتدبره؛ إلا من [يشهد]<sup>(٦)</sup> أنه كلام الله، تكلم به حقاً، وأنزله على رسوله وحيناً، لا ينال معانيه إلا من لم يكن في قلبه منه حرج بوجه من الوجه.<sup>(٧)</sup>

وقال آخرون: ﴿لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾، أي: من الجناة والحدث، قالوا: ولفظ الآية خبر معناه الطلب، قالوا: والمراد بالقرآن هنا المصحف، واحتجوا على ذلك بما

(١) هو عند ابن حجر في تفسير [آلية: ٧٩] من سورة الواقعة، وسنده صحيح.

(٢) كما في «التبیان» (ص ١٤٣).

(٣) أخرجه ابن حجر أيضًا في تفسير سورة الواقعة [آلية: ٧٩]، قال: حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد....، فذكره، وهذا إسناد صحيح، وهو ليس بعيد عن القول الأول، لكن القول الأول أرجح؛ لأنه في سياق المكتوب، وكلام عبد الرحمن بن زيد بن أسلم في سياق العمل في القلوب.

(٤) ابن كثير ذكر هذا القول عن الفراء، وليس عن البخاري، وهذا الأثر ليس موجوداً في «البخاري» عند الآيات المذكورة، ثم وجدته ذكره في «صحيحه» في كتاب التوحيد باب (٤٧).

(٥) في [ب]: يتلذذ.

(٦) في [أ]: شهد.

(٧) انتهى من «التبیان» (ص ١٤٤).

رواه مالك في «الموطئ» عن عبد الله بن محمد بن أبي بكر بن محمد بن عمر وبن حزم: إن في الكتاب الذي كتبه رسول الله ﷺ لعمرو بن حزم: «أن لا يمس القرآن إلا طاهر». <sup>(١)</sup>

(١) آخر جه مالک في «الموطئ» (١٩٩/١)، وعبدالرازق (١٣٢٢) مرسلاً، وذكر ابن عبدالبر أن العلماء تلقوه بالقبول، وهو كتاب طويل؛ فالحديث لا يأسن بالاحتجاج به. وقد جاءت له شواهد بهذا اللفظ المذكور عن ابن عمر، وحكيم بن حزم وبيهقي:

آخر جه عن ابن عمر رضي الله عنهما الدارقطني (١/١٢١)، والطبراني (١٣٢١٧)، ورجاله ثقات، ليس فيه إلا عنعة ابن جريح.

\* وأخرجه عن حكيم الدارقطني (١٢٢/١)، والطبراني (٣١٣٥)، وفي إسناده: سويد، أبو حاتم، ومطر الوراق، وكلاهما ضعيف، ولكنهما صالحان للاستشهاد.

وقد ذهب جهور أهل العلم، ومنهم: الشافعي، وأحمد، ومالك، وأصحاب الرأي إلى عدم جواز مس المصحف على غير طهارة، وهو قول الحسن، وعطاء، وطاوس، والشعبي، والقاسم بن محمد، وقد صحَّ التحرز عن مسه على غير طهارة عن ابن عمر، كما في «مصنف ابن أبي شيبة» (٢/٣٦١)، و«الأوسط» لابن المنذر (٢/١٠١)، وسعد بن أبي وقاص، كما في «الأوسط» لابن المنذر (١/١٩٤)، وسلمان الفارسي، كما في «سنن الدارقطني» (١/١٢٣). وقد استدل الجمهور بقوله تعالى: ﴿لَا يَمْسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ [الواقعة: ٧٩]، وب الحديث الباب: «لا يمس القرآن إلا ظاهر» قال ابن قدامة رحمه الله: ولا نعلم لهم مخالفًا، إلا داود؛ فإنه أباح مسه، واحتج بأنَّ النبي عليه السلام كتب في كتابه آية إلى قيسر، وأباح الحكم، وحاد مسَّه بظاهر الكف؛ لأنَّ آلة المس باطن الكف، فينصرف إليه النهي دون غيره. وهذا أرجيب عن أدلة الجمهور بأنَّ الآية المراد بها الملائكة، كما يدل عليه سياق الآية. وأما الحديث، فقال الشوكاني رحمه الله في «النيل» (١/٣٢٠): «ولكِنَّ الطَّاهِرَ يُطْلُقُ بِالإِشْتِرَاكِ عَلَى الْمُؤْمِنِ، وَالظَّاهِرِ مِنَ الْحَدَّثِ الْأَكْبَرِ وَالْأَصْغَرِ، وَمَنْ لَيْسَ عَلَى بَذِيهِ تَجَاسَةً، فَمَنْ أَجَازَ حَمَلَ الْمُسْتَرَكَ عَلَى جَمِيعِ مَعَانِيهِ حَمَلَهُ عَلَيْهَا هُنَّا، وَالْمَسْأَلَةُ مُدَوَّنَةٌ فِي الْأُصُولِ، وَفِيهَا مَذَاهِبٌ، وَالَّذِي يَتَرَجَّحُ أَنَّ الْمُسْتَرَكَ مُجْمَلٌ فِيهَا فَلَا يُعْمَلُ بِهِ حَتَّى يُبَيَّنَ». ثم استدل بقوله عليه السلام: «إنَّ الْمُسْلِمَ لَا يَنْجُسُ» على أنَّ المراد بالحديث: لا يمس القرآن إلا ظاهر، يعني إلا مؤمن، ورجح هذا العلامة الألباني، والعلامة الوادعي، رحمة الله عليهما. قال أبو

عبدالله - وفقه الله - : أما قول ابن قدامة رحمه الله (لا نعلم مخالفًا إلا داود)، فليس المخالف داود فقط، بل قد خالف أبو رزين، ومحمد بن سيرين كما في «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٦١/٢)، فأجازا مسه على غير طهارة، وأما الحديث: «لا يمس القرآن إلا طاهر» يظهر أن المراد بالطاهر، أي: السالم من الحديثين: الأصغر والأكبر، والقرينة على ذلك قوله في الحديث في روایة عبد الرزاق كما تقدم: «إلا على طهر»، وهذا ظاهرٌ في أن المقصود على طهارة من الحديثين، وفي =

**وقولهُ: ﴿تَنْزِيلٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾.**

قال ابن كثير: أي: هذا القرآن منزل من رب العالمين، وليس كما يقولون: إنه سحر، أو كهانة، أو شعر، بل هو الحق الذي لا مِرْيَةَ فيه، وليس وراءه حق نافع، وفي هذه الآية: أنه كلام الله، تكلم به.

قال ابن القيم: ونظيره: **﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي﴾** [السجدة: ١٣]، قوله: **﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدْسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ﴾** [النحل: ١٠٢] هو إثبات علو الله تعالى على خلقه؛ فإن النزول والتنزيل الذي تعقله العقول، وتعرفه الفطر: هو وصول الشيء من أعلى إلى أسفل، ولا يرد عليه قوله: **﴿وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَّةً أَزْوَاجٍ﴾** [الزمر: ٦]؛ لأننا نقول: إن الذي أنزل لها فوق سماواته، فأنزلها لنا بأمره.<sup>(١)</sup>

قال ابن القيم: وذكر التنزيل مضافاً إلى ربوبيته للعالمين [المستلزمة]<sup>(٢)</sup> لملكه لهم، وتصرفه فيهم، وحكمه عليهم، وإنعامه عليهم، وأن من هذا شأنه مع الخلق

رواية ابن المنذر في «الأوسط» (٢/١٠٣): «إلا على طهور»، وكذلك قوله في حديث حكيم بن حزام: «لا تمس القرآن»، وكذلك في مرسل ابن حزم عند الدارقطني كما تقدم: «لا تمس القرآن...»، والمخاطب في هذين الحديثين مؤمنان، فظاهر أن المقصود بقوله: «إلا على طهر»، أو «إلا ظاهر»، أي: ظاهر من الحديثين. قلت: لكن يمكن أن يقال: إن الأمر بالطهارة للاستحباب؛ لحديث: «إنما أمرت بالوضوء إذا قمت للصلوة» أخرجه أبو داود (٣٧٦٠) عن ابن عباس بأسناد صحيح.

والقول الأول هو ترجيح شيخ الإسلام ابن تيمية، ثم العلامة ابن باز، والعلامة ابن عثيمين، كما في «الشرح الممتع» (١/٢٦٥)، والشيخ صالح الفوزان، وأخرين. وانظر: «المغني» (١/٢٠٢)، و«الأوسط» (٢/١٠١)، «تمام المنة» (ص ١٠٧)، «فتاوی ابن باز» (١٤٩/١٠).

(١) يعني أنزلها الله بأمره أمراً كونيًّا، وبعضهم قال بأن إنزالها من حيث أنها تتواجد فتنزل من أصلاب الذكور، ويطون الإناث؛ فيكون نزولها مقيداً بالأصلاب، والأرحام.

(٢) في [ب]: المستلزم.

كيف يليق به مع ربوبيته التامة أن يتركهم سدى، ويدعهم هملاً، ويخلقهم عبثاً، لا يأمرهم، ولا ينهفهم، ولا يثيدهم، ولا يعاقبهم؟ فمن أقر بأنه رب العالمين؛ أقر بأن القرآن تنزيله على رسوله ﷺ، واستدل بكونه رب العالمين على ثبوت رسالة رسوله ﷺ، وصحة ما جاء به، وهذا الاستدلال أقوى وأشرف من الاستدلال بالمعجزات والخوارق، وإن كانت دلالتها أقرب إلى أذهان عموم الناس، وتلك إنما تكون لخواص العقول.<sup>(١)</sup>

**قوله: «أَفَبِهَذَا الْحَدِيثِ أَكُنْتُ مُذَهِّنُونَ».**

قال مجاهد: أي: تريدون أن تماثلوهم فيه وتركتوا إليهم؟<sup>(٢)</sup>

قال ابن القيم: ثم وبخهم [الله]<sup>(٣)</sup> سبحانه على وضعهم الإدھان في غير موضعه وأنهم يداھون فيما حقه أن يتصدع به، ويفرق به، ويعرض عليه بالنواخذ، وتشني عليه الخناصر، وتعقد عليه القلوب والأفتدة، ويحارب ويسلام لأجله، ولا يُلْتَوِي عنه يمنة ولا يسراً، ولا يكون للقلب التفاتاً إلى غيره، ولا محاكمة إلا إليه، ولا مخاصمة إلا به، ولا اهتداء في طرق المطالب العالية إلا بنوره، ولا شفاء إلا به؛ فهو روح الوجود، وحياة العالم، ومدار السعادة، [وقادد]<sup>(٤)</sup> الفلاح، وطريق النجاة، وسبيل الرشاد، ونور البصائر، فكيف تطلب المداهنة بما هذا شأنه، ولم ينزل للمداهنة، وإنما نزل بالحق ولل الحق، والمداهنة إنما تكون في باطل قوي، لا تمكن إزالته أو في حق ضعيف، لا تتمكن إقامته، فيحتاج المداهnen إلى أن يترك بعض الحق، ويلتزم بعض الباطل، فاما الحق الذي قام به كل حق فكيف يداهنه به؟<sup>(٥)</sup>

(١) انتهى من «التبیان فی أقسام القرآن» (ص ١٤٥-١٤٦).

(٢) أخرجه ابن جریر [آية: ٨١] من سورة الواقعة، وسنده صحيح.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في المخطوطتين: (وفايدہ)، والمثبت من «التبیان».

(٥) انتهى من «التبیان» (ص ١٤٧) مکتبة الرياض.

وقوله: «وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ».

تقديم الكلام عليها أول الباب، والله سبحانه وتعالى أعلم.

فيه مسائل:

الأول: تفسير آية الواقعـة.

الثانية: ذكر الأربع التي من أمر الجاهلية.

الثالثة: ذكر الكفر في بعضها.

الرابعة: أنَّ مِنَ الْكُفَّارِ مَا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْمَلَةِ.

الخامسة: قوله: «أَصْبَحَ مِنْ عَبْدِي مُؤْمِنًا بِي وَكَافِرًا» بسبـب نزول النعمة.

السادسة: التَّقْطُنُ لِلإِيمَانِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ.

السابعة: التَّقْطُنُ لِلْكُفَّارِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ.

الثامنة: التَّقْطُنُ لِقوله: «لَقَدْ صَدَقْتُ نَوْءَ كَذَا، وَكَذَا».

التاسعة: إخراج العالم للمتعلم المسألة بالاستفهام عنها؛ لقوله: «أَتَدْرُونَ مَاذَا قَالَ  
رَبِّكُمْ؟».

العاشرة: وعيـد النـائحة.

## ٣٠- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾

يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥].

شـ / لما كانت محبتـه سـبحـانـه هي أـصل دـين الإـسـلام الـذـي يـدور عـلـيـه قـطـب رـحـاه، فـبـكـمالـها يـكـملـ، وـبـنـقـصـها يـنـقـصـ توـحـيدـ الإـنـسـانـ، [نبـهـ المـصـنـفـ رحمـهـ اللهـ عـلـىـ وـجـوبـها عـلـىـ الأـعـيـانـ].<sup>(١)</sup>

**قولـهـ:** بـابـ قـولـ اللهـ تـعالـى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾ الآية.

قالـ فيـ "شـرحـ المـنـازـلـ": أـخـبـرـ تـعالـىـ أـنـ مـنـ أـحـبـ مـنـ دـونـ اللهـ شـيـئـاـ كـمـاـ يـحـبـ اللهـ تـعالـىـ؛ فـهـوـ مـنـ اـتـخـذـ مـنـ دـونـ اللهـ أـنـدـادـاـ، فـهـذـاـ نـدـ فـيـ الـمـعـبـةـ، لـاـ فـيـ الـخـلـقـ وـالـرـبـوـبـيـةـ؛ فـإـنـ أـحـدـاـ مـنـ أـهـلـ الـأـرـضـ لـاـ يـثـبـتـ هـذـاـ النـدـ<sup>(٢)</sup> بـخـلـافـ نـدـ الـمـحـبـةـ؛ فـإـنـ أـكـثـرـ أـهـلـ الـأـرـضـ قـدـ اـتـخـذـواـ مـنـ دـونـ اللهـ أـنـدـادـاـ فـيـ الـحـبـ وـالـتـعـظـيمـ. ثـمـ قـالـ تـعالـىـ: ﴿وَالَّذِينَ آتَيْنَا أَشَدُّ حُبـاـ لـلـهـ﴾ [الـبـقـرةـ: ١٦٥].

(١) إـضـافـةـ مـنـ "الـتـيسـيرـ" (صـ ٤٦٦)، وـفـيـ المـطـبـوعـ مـنـ "فـتحـ الـمـجـيدـ" نـبـهـ المـصـنـفـ عـلـىـ ذـلـكـ بـهـذـهـ التـرـجـمـةـ.

(٢) أـيـ: لـاـ يـثـبـتـ هـذـاـ النـدـ فـيـ الـخـلـقـ وـالـرـبـوـبـيـةـ، وـقـدـ وـجـدـ مـنـ يـشـرـكـ فـيـ الـرـبـوـبـيـةـ أـيـضاـ، وـلـكـنـ بـعـضـهـمـ عـنـادـاـ، وـإـعـرـاضـاـ، وـجـحـودـاـ، وـالـنـادـرـ يـكـونـ عـنـ غـيرـ ذـلـكـ، وـيـكـونـ مـتـحـيـراـ، فـغـرـعـونـ اـدـعـيـاـ الـرـبـوـبـيـةـ، وـكـذـلـكـ الـدـهـرـيـةـ الـذـيـنـ قـالـواـ: ﴿مـاـ هـيـ إـلـاـ حـيـاتـنـاـ الـذـيـنـاـ نـمـوتـ وـنـحـيـاـ وـمـاـ يـهـلـكـنـاـ إـلـاـ الدـهـرـ﴾ [الـجـاجـيـةـ: ٢٤]، كـذـلـكـ الـمـجـوسـ أـتـبـواـ خـالـقـيـنـ: خـالـقـاـ لـلـخـيـرـ، وـخـالـقـاـ لـلـشـرـ؛ فـلـعـلـ اـبـنـ الـقـيـمـ قـصـدـ شـخـصـاـ، أـوـ طـائـفـاـ يـعـقـدـونـهاـ عـقـيـدةـ بـدـونـ جـحـودـ، وـاعـقـادـاـ سـائـرـاـ عـلـيـهـمـ، وـأـمـاـ هـؤـلـاءـ فـهـمـ مـتـحـيـرـونـ، وـمـتـهـوـكـونـ فـيـ ذـلـكـ.

وفي تقدير الآية قولان:

**أحدهما**: والذين آمنوا أشد حبًّا لله من أصحاب الأنداد لأندادهم وألهتهم التي يحبونها، ويعظموها من دون الله.

[وروى ابن جرير عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّوْهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ مباهاة ومضاهاة للحق بالأنداد، ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ من الكفار لاوثانهم <sup>(١)</sup>، ثم روى عن ابن زيد قال: هؤلاء المشركون أندادهم آلهتهم التي عبدوا مع الله يحبونهم كما يحب الذين آمنوا الله، والذين آمنوا أشد حبًّا لله من حبهم آلهتهم. <sup>(٢)</sup> انتهى <sup>(٣)</sup>]

**والثانية**: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ من المشركين بالأنداد لله؛ فإن محبة المؤمنين خالصة، ومحبة أصحاب الأنداد قد ذهبت أندادهم بقسط منها، والمحبة الخالصة أشد من المشتركة، والقولان مرتبان على القولين في قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّوْهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾؛ فإن فيها قولين أيضاً: أحدهما: يحبونهم كما يحبون الله؛ فيكون قد أثبت لهم محبة الله، ولكنها محبة شرّكوا فيها مع الله تعالى أندادهم. والثاني: أن المعنى: يحبون أندادهم كما يحب المؤمنون الله، ثم بين تعالى أن محبة المؤمنين لله أشد من محبة أصحاب الأنداد لأندادهم.

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يرجع القول الأول، ويقول: إنما ذموا بأن شرکوا بين الله وبين أندادهم في المحبة ولم يخلصوها لله كمحبة المؤمنين له، وهذه التسوية

(١) أخرجه ابن جرير في تفسير سورة البقرة [آية: ١٦٥] بإسناد صحيح، وهو عند ابن أبي حاتم أيضًا من نفس الوجه.

(٢) ابن زيد هو عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، والسد إلية صحيح كما في تفسير [آية: ١٦٥] من سورة البقرة؛ فإنه من طريق: يونس بن عبد الأعلى، عن ابن وهب، عنه به.

(٣) ما بين المعقوفين زيادة من الشارح، وليس موجودًا في كلام ابن القيم في «المدارج».

٣٠- باب قول الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسَ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾

المذكورة في قوله تعالى حكاية عنهم، وهم في النار أنهم يقولون لا لهؤلئك وأندادهم وهي محضرة معهم في العذاب: ﴿تَالَّهُ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ \* إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الشعراء: ٩٧-٩٨]، ومعلوم أنهم لم يسهوهم برب العالمين في الخلق والربوبية، وإنما سهوهم به في المحبة والتعظيم، وهذا أيضًا هو العدل المذكور في قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلْمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ﴾ [الأنعام: ١١]، أي: يعدلون به غيره في العبادة التي هي المحبة والتعظيم.

وقال تعالى: ﴿فُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٣١]، وهذه تسمى آية المحنة.

قال بعض السلف: أدعى قومًّا محبة الله، فأنزل الله عزوجل آية المحنة: ﴿فُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ﴾ إشارة إلى دليل المحبة، وثمرتها، وفائتها، فدليلها وعلامتها: اتباع الرسول ﷺ، وفائتها وثمرتها: محبة المرسل لكم، فما لم تحصل المتابعة فلا محبة له حاصلة، ومحبته لكم منتفية.

وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنِهِ فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذْلَلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَزَةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمٍ﴾ [المائدة: ٥٤]، وذكر لهم أربع علامات:

إحداها: أنهم أدلة على المؤمنين.<sup>(٢)</sup>

(١) في "مدارج السالكين" زيادة: (وهذا أصح القولين).

(٢) الأصل أن كلمة (أدلة) تتعدى باللام، فيقال: أدلة لفلان، لكن تعدد هنا بـ(علي)، فتضمنت معنى آخر مقارب له، وهو الرحمة، والشفقة، والعطف، وقد تقدم نظير هذا كقوله تعالى: ﴿عَيْنًا يَسْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ﴾ [الإنسان: ٦]، أي: يروي بها عباد الله، وقوله تعالى: ﴿سَأَلَ سَائِلٍ يَعْدَابٍ وَاقِعٍ﴾ [المعارج: ١]، أي: استعجل، وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ﴾ [البقرة: ١٤]، أي: قصدوا.

قيل: معناه أرقاء، رحماء، مشفقين عليهم، عاطفين عليهم، فلما ضمن **(أذلة)** هذا المعنى؛ عدّاه بأداة **(على)**.

**قال عطاء رحمه الله:** للمؤمنين كالولد لوالده، وكالعبد لسيده، وعلى الكافرين كالأسد على فريسته **(أشدّاء على الكُفَّارِ رُحْمَاءٌ بَيْنَهُمْ)** [الفتح: ٢٩].<sup>(١)</sup>

**العلامة الثالثة:** <sup>(٢)</sup> الجهاد في سبيل الله تعالى بالنفس، واليد، واللسان، والمالي، وذلك يحقق دعوى المحبة.

**العلامة الرابعة:** أنهم لا تأخذهم في الله لومة لائم، وهذه علامة صحة المحبة، فكل محبٌ أخذه اللوم على محبوبه؛ فليس بمحب على الحقيقة، وقال تعالى: **(أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغْوِنَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ)** [الإسراء: ٥٧]، فذكر المقامات الثلاثة: الحب، وهو ابتغاء القرب إليه، والتسلل إليه بالأعمال الصالحة، والرجاء والخوف يدل على أن ابتغاء الوسيلة أمر زائد على رجاء الرحمة، وخوف العذاب، ومن المعلوم قطعاً أنه لا يتنافس إلا في قرب من يحب قربه، وحب قربه تبع لمحبة ذاته، بل محبة ذاته أوجبت محبة القرب منه، وعند الجهمية والمعطلة: ما من ذلك كله شيء؛ فإنه عندهم لا تقرب ذاته من شيء، ولا يقرب من ذاته شيء، ولا يحب لذاته، ولا يحب، فأنكروا حياة القلوب، ونعم الارواح، وبهجة النفوس، وقرة العيون، وأعلى نعيم الدنيا والآخرة؛ ولذلك ضربت قلوبهم بالقسوة، وضرب دونهم دون الله حجاب عن معرفته ومحبته، فلا يعرفونه، ولا يحبونه، ولا يذكرونه إلا عند تعطيل أسمائه وصفاته، فذكرهم أعظم آثامهم وأوزارهم، بل يعاقبون من يذكره بأسمائه

(١) لم نجد له سندًا، وهو في «تفسير البغوي» بدون سندٍ عند [الآية: ٥٤] من سورة المائدة، وذكره القرطي في «تفسيره»، لكن عزاه إلى ابن عباس رضي الله عنهما، وكذلك الواحدي في «الوسط» ذكره عن ابن عباس رضي الله عنهما، ولم نجد له سندًا عن أي منهما.

(٢) كما في «المدارج»، ولعل ابن القيم نسي أن ينص على الثانية، وهي: أعزه على الكافرين.

وصفاته، ونعوت جلاله، ويرموهم بالأدواء التي هم أحق بها وأهلها، وحسب ذي البصيرة وحياة القلب ما يرى على كلامهم من القسوة، والمقت، والتنفير عن محبة الله تعالى، ومعرفته، وتوحيده، والله المستعان.<sup>(١)</sup>

**وقال** ﷺ **أيضاً:** لا تُحَدِّ المحبة بحدٍ أوضح منها، فالحدود لا تزيدها إلا خفاء، فحدها وجودها، ولا توصف المحبة بوصف أظهر من المحبة وإنما يتكلم الناس في أسبابها، ومحاجاتها، وعلماتها، وشواهدها، وثمراتها، وأحكامها.

وأجمع ما قيل في ذلك: ما ذكره أبو بكر الكتاني رحمه الله عن الجنيد رحمه الله.

**قال** أبو بكر: جرت مسألة في المحبة بمكة -أعزها الله- في أيام الموسم، فتكلمت الشيوخ فيها، وكان [الجنيد]<sup>(٢)</sup> أصغرهم سناً، فقالوا: هات ما عندك يا عراقي. فأطرق رأسه، ودمعت عيناه، [ثم]<sup>(٣)</sup> قال: عبدٌ ذا هب عن نفسه، متصل بذكر ربه، قائم بأداء حقوقه، ناظر إليه بقلبه، أحرق قلبه نور هيبته، وصفا شربه من كأس مودته، وانكشف له [الجبار]<sup>(٤)</sup> من أستار غيه؛<sup>(٥)</sup> فإن تكلم فبالله، وإن نطق فعن الله، وإن تحرك فبأمر الله،

(١) انتهى من «مدارج السالكين» (٣/٢٠-٢٣).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في [أ]، و[ب]: (الحياء)، والمثبت من «المدارج».

(٥) يعني أصبح كأنه يرى الله من شدة استغراقه في العبادة، وهذه العبارة إطلاقها فيه نظر، ولا ينبغي ذلك، وأما قول النبي ﷺ: «عبد الله كأنك تراه» هذا مجرد تشبيه، وأما الجزم في قوله: (وانكشف له الجبار من أستار غيه) فلا ينبغي، ولا شك أن الجنيد لا يقصد أن الله تجلى له، لكن إطلاق الكشف أولاً: من عبارات الصوفية. ثانياً: نسبة الكشف إلى الله عزوجل لهذا الرجل فيه نظر؛ فإنه لم يأت في السنة ولا عن أحد من الصحابة قولهم: (انكشف الله لفلان)، وذلك من شدة استغراقهم في العبادة، والمحبة لله.

**ملاحظة:** الجنيد المتقدم اسمه: محمد بن الجنيد، كان من زهاد الصوفية الوعاظين، لا من الغلاة، وكان شيخ الإسلام يمدحه، ويقول: هو من أحسنهم حالاً. فالظاهر أنه لم تأت عنه من بدع الصوفية التي عُرفت عنهم من البدع الكبيرة، لكن لعله ترهد، وتفرغ للعبادة.

وإن سكن فمع الله؛ فهو بالله، والله، ومع الله. فبكى الشیوخ، وقالوا: ما على هذا مزيد، جبرك الله يا تاج العارفين.<sup>(١)</sup>

**وذكر الله تعالى:** أن الأسباب الجالبة للمحبة عشرة:

**أحداها:** قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه، وما أريد به.

**الثاني:** التقرب إلى الله تعالى بالنواafil بعد الفرائض.

**الثالث:** دوام ذكره على كل حال باللسان، والقلب، والعمل، والحال، فنصيبيه من المحبة على قدر هذا.

**الرابع:** إيثار مَحَابَّه على مَحَابِّك عند غلبات الهوى.

**الخامس:** مطالعة القلب لأسمائه وصفاته، ومشاهدتها، وتقلبه في رياض هذه المعرفة وميادينها.

**السادس:** مشاهدة بِرِّه وإحسانه، ونعمه الظاهرة والباطنة.

**السابع:** وهو أعجبها، إنكسار القلب بين يديه.

**الثامن:** الخلوة وقت التزول الإلهي، وتلاوة كتابه، ثم ختم ذلك بالاستغفار والتوبة.

**التاسع:** مجالسة المحبين الصادقين، والتقاط أطايib [ثمرات كلامهم]<sup>(٢)</sup>، ولا تتكلم إلا إذا ترجحت مصلحة الكلام، وعلمت أنَّ فيه مزيداً لحالك ومنفعة لغيرك.

**العاشرة:** مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل.

فمن هذه الأسباب العشرة وصل المحبون إلى منازل المحبة، ودخلوا على <sup>(٣)</sup>الحبيب.

(١) انظر: «المدارج» (٣/٩، ٦).

(٢) في [ب]: كلماتهم.

(٣) انتهى من «المدارج» (٣/١٧، ١٨).

قال المصنف رحمه الله: وقوله: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ الْقُرْفُوتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرَضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ﴾ [التوبه: ٢٤].

ش/ أمر الله تبارك الله أن يتوعد من أحب أهله، وماليه، وعشيرته، وتجارته، ومسكنه، فائزها أو بعضها على فعل ما أوجبه الله عليه من الأعمال التي يحبها الله تعالى ويرضاها، كالهجرة، والجهاد، ونحو ذلك.

قال العمام ابن كثير: أي إن كانت هذه الأشياء أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فترقصوا، أي: انتظروا ماذا يحل بكم من عقابه.

روى الإمام أحمد، وأبو داود -واللفظ له- من حديث أبي عبد الرحمن السلمي، عن عطاء الخراساني، عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا تباعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد؛ سلط الله عليكم ذلة لا ينزعه حتى تراجعوا دينكم»<sup>(١)</sup>؛ فلابد من إيثار ما أحبه الله من عبده، وأراده على ما يحبه العبد ويريده، فيحب ما يحبه الله، ويبغض ما يبغضه [الله]<sup>(٢)</sup>، ويواли فيه، ويعادي فيه، ويتبع رسوله صلى الله عليه وسلم، كما تقدم في آية المحنـة ونظائرها.

(١) حسن. أخرجه الإمام أبو داود برقـم (٣٤٦٢)، وهو من الطريق المذكورة من طريق أبي عبد الرحمن إسحاق بن أـسـيد الأنصاري، ونسبة إلى السـلـمي غير صحيحة، وإسـحـاقـ فيـهـ ضـعـفـ، وـعـطـاءـ الـخـرـاسـانـيـ اـخـتـلـفـواـ فـيـهـ، وـالـراـجـحـ تـحـسـيـنـ حـدـيـثـهـ.

وأخرجه الإمام أـحـدـ (٤٨٢٥) من طـرـيقـ أـخـرـىـ، مـنـ طـرـيقـ أـبـيـ بـكـرـ بـنـ عـيـاشـ، عـنـ الـأـعـمـشـ، عـنـ عـطـاءـ أـبـيـ رـبـاحـ، عـنـ أـبـنـ عـمـرـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ، وـعـطـاءـ قـلـ إـنـ لـمـ يـسـمـعـ مـنـ أـبـنـ عـمـرـ، وـالـرـاجـحـ أـنـ هـنـهـ قـدـ فـقـدـ أـثـبـتـ سـمـاعـهـ مـنـهـ: الـبـخـارـيـ فـيـ «ـتـارـيـخـهـ»ـ، وـكـذـلـكـ عـلـىـ أـبـنـ الـمـدـيـنـيـ فـيـ «ـالـعـلـلـ»ـ، فـالـسـنـدـ هـذـاـ مـحـتـجـ بـهــ.

وـلـهـ طـرـيقـ ثـالـثـةـ عـنـ أـحـدـ (٥٠٠٧)، وـفـيـ إـسـنـادـهـ: أـبـوـ جـنـابـ يـحـيـىـ بـنـ أـبـيـ حـيـةـ الـكـلـبـيـ، مـدـلسـ فـيـ ضـعـفـ، وـكـذـلـكـ شـهـرـ بـنـ حـوـشـبـ، وـفـيـ ضـعـفـ.

(٢) سـاقـطـ مـنـ [أـ].

قال المصنف رحمه الله: عن أنس، أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ؛ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالدِّهَ وَوَالدِّهَ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ». أخر جاه<sup>(١)</sup>

ش/ أي: البخاري ومسلم.

قوله: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ».

أي: الإيمان الواجب، والمراد كماله، حتى يكون الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إلى العبد من ولده، ووالده، والناس أجمعين، بل ولا يحصل هذا الكمال [إلا بأن]<sup>(٢)</sup> يكون الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه كما في الحديث: أنَّ عمر قال: يا رسول الله، لأنَّك أحب إلي من كل شيء إلا نفسي. فقال: «والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك»، فقال له عمر: فإنك الآن أحب إلي من نفسي، فقال: «الآن يا عمر» رواه البخاري.<sup>(٣)</sup>

فمن قال: إنَّ المنفي هو الكمال؛ فإنَّ أراد الكمال الواجب<sup>(٤)</sup> الذي يذم تاركه ويعرض للعقوبة؛ فقد صدق، وإن أراد أن المنفي الكمال المستحب؛ فهذا لم يقع قط في كلام الله ورسوله صلى الله عليه وسلم. قاله شيخ الإسلام رحمه الله.<sup>(٥)</sup>

فمن ادعى محبة النبي صلى الله عليه وسلم بدون متابعته وتقديمه قوله على قول غيره؛ فقد كذب كما قال تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ إِلَيْهِ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا

(١) أخرجه البخاري برقم (١٥)، ومسلم برقم (٤٤).

(٢) في [أ]: حتى.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٦٣٢)، من حديث عبد الله بن هشام رضي الله عنه.

(٤) المقصود بالكمال الواجب المنفي هو أن يذم تاركه، فيرتكب أموراً محمرة، ومعاصي، ويترك أموراً واجبة عليه، فيأثم، والمقصود بالكمال المستحب المنفي هو أن يترك النوافل، فمثلاً حديث: «لَا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»، فالمنفي هنا هو الكمال الواجب لا الكمال المستحب؛ لأنَّ هذه العبارة «لَا يؤمن» لا يمكن أن تطلق على من ترك مستحبًا.

(٥) انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ١٤-١٥).

أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ﴾ [النور: ٤٧]، فَنَفَّى الإيمان عمن تولى عن طاعة الرسول ﷺ، لكن كل مسلم يكون مُحِبًا بقدر ما معه من الإسلام، وكل مسلم لابد أن يكون مؤمناً وإن لم يكن مؤمناً بالإيمان المطلق<sup>(١)</sup>؛ لأن ذلك لا يحصل إلا لخواص المؤمنين.

قال شيخ الإسلام: وعامة الناس إذا أسلموا بعد كفر، أو ولدوا على الإسلام والتزموا شرائعه وكانوا من أهل الطاعة لله ورسوله ﷺ؛ فهم مسلمون، ومعهم إيمان مجمل، لكن دخول حقيقة الإيمان إلى قلوبهم يحصل شيئاً فشيئاً، إن أعطاهم الله ذلك، وإلا فكثير من الناس لا يصلون إلى اليقين، ولا إلى الجهاد، ولو شُكِّوا الشكوا، ولو أمروا بالجهاد لما جاهدوا؛ إذ ليس عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب، ولا عندهم من قوة الحب لله ورسوله ﷺ ما يقدمونه على الأهل والمال، فهو لاء إن عُوفوا من المحنـة ماتوا ودخلوا الجنة، وإن ابتلوا بمن يُدخل عليهم شبهات توجب [رييهم]<sup>(٢)</sup>؛ فإن لم ينعم الله عليهم بما يزيل الريب، وإلا صاروا مرتابين، وانتقلوا إلى نوع من التفاق. انتهى<sup>(٣)</sup>

وفي [هذا]<sup>(٤)</sup> الحديث: أنَّ الأعمال من الإيمان؛ لأنَّ المحبة عمل القلب.

وفيه: أنَّ محبة الرسول ﷺ واجبة تابعة لمحبة الله تعالى لازمة لها؛ فإنها محبة الله ولأجله تزيد بزيادة محبة الله في قلب المؤمن، وتنقص بنقصها، وكل من كان مُحِبًا لله فإنما يحب في الله ولأجله، [كما يحب]<sup>(٥)</sup> الإيمان والعمل الصالح، وهذه المحبة ليس فيها شيء من شوائب الشرك، كالاعتماد عليه، ورجائه في حصول مرغوب منه أو دفع

(١) الإيمان المطلق: هو الإيمان الكامل.

(٢) في [ب]: ربيتهم.

(٣) من كتابه «الإيمان» ضمن «مجموع الفتاوى» (٧/٢٧١).

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [ب].

مرهوب [منه]<sup>(١)</sup>، وما كان فيها ذلك؛ فمحبته مع الله؛ لما فيها من التعلق على غيره والرغبة إليه من دون الله، فبهذا يحصل التمييز بين المحبة [في الله]<sup>(٢)</sup> والأجله التي هي من كمال التوحيد، وبين المحبة مع الله التي هي محبة الأئداد من دون الله لما يتعلق في قلوب المشركين من الإلهية التي لا تجوز إلا لله وحده [لا شريك له]<sup>(٣)</sup>.

قال المصنف رحمه الله: ولهمما عنه، قال: قال رسول صلوات الله عليه وسلم: «ثلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِ حَلَاوةَ الْإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ سِواهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفَّرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ». <sup>(٤)</sup>  
وفي رواية «لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَاوةَ الْإِيمَانِ حَتَّىٰ...» <sup>(٥)</sup> إلى آخره.

ش / قوله: ولهمما عنه.

أي: البخاري ومسلم عن أنس رضي الله عنه.

قوله: «ثلاث».

أي: ثلاث خصال.

قوله: «من كن فيه».

أي: وجدنَ فيه تامة.

قوله: «وَجَدَ بِهِ حَلَاوةَ الْإِيمَانِ».

الحلوة هنا هي التي يعبر عنها بالذوق لما يحصل به من لذة القلب، ونعمته،

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [ب]: مع الله.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) أخرجه البخاري (١٦)، ومسلم برقم (٤٣).

(٥) أخرجه البخاري برقم (٦٤١).

وسروره، وغذائه، [وهي]<sup>(١)</sup> شيء محسوس يجده أهل الإيمان في قلوبهم.

**قال السيوطي في «التوضيح»<sup>(٢)</sup>:** «وَجَدَ حلاوة الإيمان» فيه استعارة تخيلية، شبيه رغبة المؤمن في الإيمان بشيء حلو، وأثبتت له لازم ذلك الشيء، وأضافه إليه.

**وقال النووي:** معنى حلاوة الإيمان: استلذاذ الطاعات، وتحمل المشاق، وإثمار ذلك على أغراض الدنيا ومحبة العبد لله بفعل طاعته وترك مخالفته وكذلك الرسول ﷺ.<sup>(٣)</sup>

**قال يحيى بن معاذ:** حقيقة الحب في الله: أن لا يزيد بالبر، ولا ينقص بالجفاء.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما».

يعني بـ(السوى): ما يحبه الإنسان بطبيعة، كمحبة الولد، والمال، والأزواج ونحوها، فتكون أحب هنا على باهها.

**وقال الخطابي:** المراد بالمحبة هنا حب الاختيار لا حب الطبيع.<sup>(٥)</sup> كذا قال.<sup>(٦)</sup>

وأما المحبة الشركية التي قد تقدم بيانها<sup>(٧)</sup> فقليلها وكثيرها ينافي محبة الله ورسوله

(١) في [ب]: وهو.

(٢) اسم كتابه «التوضيح على الجامع الصحيح»، وليس موجوداً بين أيدينا.

(٣) انتهى من «شرح مسلم» رقم (٤٣).

(٤) لم نجد له ترجمة في «الحلية» لأبي نعيم (٥١/١٠)، وذكر له آثاراً كثيرة، ولم يذكر هذا.

(٥) بل حتى حب الطبيع لا يجوز أن يغلب على حبه لله؛ فكونه يحب أولاده، وزوجته، وما له هذا حب طبيعي، فإذا بلغ به الحال إلى أن يقدم ذلك على طاعة الله؛ فهذا مذموم، فيدخل في الحديث، وكما قال في الآية المتقدمة: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ أَقْرَفُمُوهَا وَتِجَارَةً تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَكُوكُمْ حَتَّىٰ اللَّهُ يَأْمُرُهُ﴾ [التوبة: ٢٤]، فكلام الشارح المذكور قبل قول الخطابي صواب، وأنها على باهها.

(٦) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٧) المحبة الشركية هي التي تجعل الإنسان يصرف عبادة لغير الله.

وفي بعض الأحاديث: «أحبوا الله بكل قلوبكم»<sup>(١)</sup> فمن علامات محبة الله ورسوله: أن يحب ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله، ويؤثر مرضاته على ما سواه، ويسعى فيما يرضيه ما استطاع، [ويبعد عما حرمته، ويكرهه أشد الكراهة]<sup>(٢)</sup>، ويتابع رسوله، ويمثل أمره، ويترك نهيه، كما قال تعالى: ﴿مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ [النساء: ٨٠].

فمن آثر أمر غيره على أمره، وخالف ما نهى عنه؛ فذلك علّم على عدم محبة الله ورسوله؛ فإنّ محبة الرسول ﷺ من لوازم محبة الله، فمن أحب الله وأطاعه، أحب الرسول وأطاعه، ومن لا؛ فلا، كما في آية المحنّة ونظائرها، والله المستعان.

قال شيخ الإسلام: أخبر النبي ﷺ أن هذه الثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان؛ لأن وجود الحلاوة للشيء يتبع المحبة له، فمن أحب شيئاً واشتهاه إذا حصل له مراده؛ فإنه يجد الحلاوة، واللذة، والسرور بذلك، واللذة أمر يحصل عقب إدراك الملائم الذي هو المحبوب، أو المشتهى.

قال، فحلاوة الإيمان المتضمنة للذلة والفرح تتبع كمال محبة العبد لله، وذلك بثلاثة أمور: تكمل هذه المحبة، وتفرighها، ودفع ضدها، فتكملها أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما؛ [فإنّ محبة الله ورسوله لا يكتفى فيها بأصل الحب، بل لابد أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما]<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٥٢٥/٢) من طريق: أبي عبد الرحمن السلمي مرسلاً، وفيه شيخ ابن إسحاق لم توجد له ترجمة، وهو المغيرة بن عثمان بن محمد بن عثمان، والحديث طويل، وهذه قطعة منه، وفيه شيخ البيهقي: أبو عبد الرحمن السلمي صوفي هالك، وقال ابن إسحاق كما في «السيرة» لابن هشام (١٠٥/٢-١٠٦): بلغني عن أبي سلمة بن عبد الرحمن مرسلاً. فأبهم شيخه.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

قلت: ومحبة الله تعالى تستلزم محبة طاعته؛ فإنه يحب من عبده أن يطيعه، والمحب يحب ما يحبه محبوبه ولا بد، ومن لوازم محبة الله أيضًا: محبة أهل طاعته كمحبة أنبيائه ورسله والصالحين من عباده، فمحبة ما يحبه الله، ومن يحبه الله من كمال الإيمان كما في حديث ابن عباس الآتي.

قال، وتفريغها أن يحب المرء لا يحبه إلا الله.

قال، ودفع ضدها أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يقذف في النار. انتهى<sup>(١)</sup>  
قوله: «أَحَب إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا».

فيه: جمع ضمير الله تعالى وضمير رسوله ﷺ، وفيه قوله: أحدهما، أنه ثنى الضمير هنا؛ إيماءً إلى أن المعتبر هو المجموع المركب من المحبتين، لا كل واحدة؛ فإنها وحدتها لاغية، وأمر بالإفراد في حديث الخطيب؛<sup>(٢)</sup>

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٠ / ٢٠٥، ٢٠٦).

(٢) حديث الخطيب هو حديث عدي بن حاتم في «صحيح مسلم» (٥٧٠) أن رجلا خطب عند النبي ﷺ، فقال: من يطع الله ورسوله فقد رشد، ومن يعصهما فقد غوى، فقال رسول الله ﷺ: «بئس الخطيب أنت، قل: ومن يعص الله ورسوله»، فنهاه أن يشرك في الضمير. وعندنا في حديث الباب إشراك في الضمير: «أَحَب إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا»، وفي حديث الخطيب أنكر عليه إشراك الضمير، فاختلف العلماء في الجمع بين الحديثين، ذكر الشارح ثلاثة أجوبة، وبقي جوابان:

١) ذكره النووي عند شرحه لـ«صحيح مسلم» حيث قال: إن الخطيب شأنها البسط، والإيضاح، واجتناب الإشارات والرموز؛ ولهذا ثبت أن رسول الله ﷺ كان إذا تكلم أعادها ثلاثاً؛ لتفهم عنده، وإنما ثنى الضمير في قوله: «أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواه»؛ لأنه ليس خطبة وعظ، وإنما هو تعليم ، فكلما قل لفظه كان أقرب إلى حفظه، بخلاف الخطبة. اهـ، وأيضا الخطيب يحضرها من ممن هو قليل الفهم، فقد يفهم من إشراك الضمير أن الله تعالى ورسوله ﷺ يشتراكان في الحقوق.

٢) منهم من قال -وذكره المعلق على ابن رجب في «الفتح»-: إن قوله: «قل: من يعص الله ورسوله» مدرج من بعض الرواية، وإنما قال له النبي ﷺ: «بئس الخطيب أنت»، فلعله رأى منه أحوالاً لا تليق، وليس الذم متوجهاً إلى العبارة، واستدلوا على ذلك بأن بعض =

إشعاراً بأن كل واحد من العصيانين مستقل باستلزم الغواية، إذ العطف في تقدير التكرير، والأصل استقلال كل من المعطوفين في الحكم.

**الثالث:** حمل حديث الخطيب على الأدب والأولى، وهذا على الجواز.

**وجوابه ثالث:** وهو أن هذا وَرَدَ على الأصل، وحديث الخطيب ناقل؛ فيكون أرجح.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «كما يكره أن يقذف في النار».

أي: يستوي عنده الأمران، وفيه رَدٌ على الغلاة الذين يتوهون أن صدور الذنب من العبد نقص في حقه مطلقاً، وإن تاب منه.

**والصواب:** أنه إن لم يتتب؛ كان نقصاً، وإن تاب؛ فلا، ولهذا كان المهاجرون والأنصار أفضل هذه الأمة، مع كونهم في الأصل كفاراً، فهداهم الله إلى الإسلام، والإسلام يمحو ما قبله، وكذلك الهجرة كما صح الحديث بذلك.

**قوله:** وفي رواية: «لا يجد أحد».

طرق الحديث ليس فيها هذه الزيادة: «قل: من يعص...»، وإنما فيه فقط: «بئس الخطيب أنت»، لكن الزيادة في «مسلم»، وزادها وكيع بن الجراح، والذي لم يزدها هو عبد الرحمن ابن مهدي، ويحيى بن سعيد القطان، وكلهم أئمة، والذين لم يزيدوها أرجح، فقالوا: يحمل على أن وكيعاً أدرجها في الخبر، ولم يفهم فيها، ولكن قالها بعض الرواة، فظفها وكيع من المرفوع، وهي من قول بعض الرواة، لكن هذه الرواية في «مسلم»، ولم يتقدّها الحفاظ، كالدارقطني، وغيره.

وأحسن الأجبوبة هو الجواب الأول الذي ذكره الشارح، وقد عزاه صاحب «تيسير العزيز الحميد» (ص ٤٧٨) للبيضاوي وغيره، ثم جواب الإمام النووي رحمه الله، والله أعلم. وقوله: «بئس الخطيب» لا يلزم منه أنها معصية، بل كره منه هذه العبارة، هذا هو الذي يفهم من هذه العبارة أنه كرهها، وأن غيرها من العبارات أفضل، وقد يفهم أن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه رأى منه أموراً غير هذا اللفظ، لكن السياق يفهم منه أنه كره منه هذه العبارة. وقد جاءت أدلة كثيرة في تشريح الضمير، ومنها قوله تعالى: «وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَنْ يُرْضَوْهُ» [التوبه: ٦٢]، فهذا يدل على أنه من باب الأفضلية.

(١) القول بالترجح مرجوح؛ لأنه لا يصار إلى الترجح إلا عند عدم القدرة على الجمع.

هذه الرواية أخرجها البخاري في [الأدب] من «صحيحه»، ولفظه: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى يحب المرء لا يحبه إلا الله، وحتى أن يقذف في النار أحب إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، وحتى [أن]<sup>(١)</sup> يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما».

وقد تقدم أن المحبة هنا عبارة عما يجده المؤمن من اللذة، والبهجة، والسرور، والإجلال، والهيبة، ولوازم ذلك.

قال الشاعر:

أهابك إجلالاً وما بـك قدرة      على ولكن ملء عين حبيها

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: مَنْ أَحَبَّ فِي اللَّهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللَّهِ، وَوَالَّى فِي اللَّهِ، وَعَادَى فِي اللَّهِ، فَإِنَّمَا تَنَاهُ وَلَا يَهُدِّي إِلَيْكَ، وَلَنْ يَجِدَ عَدْ طَعْمَ الإِيمَانِ -وَإِنْ كَثُرْتُ صَلَاتُهُ وَصَوْمُهُ- حَتَّى يَكُونَ كَذَلِكَ، وَقَدْ صَارَتْ عَامَةً مُؤَاخَةً النَّاسِ عَلَى أَمْرِ الدُّنْيَا، وَذَلِكَ لَا يُجْدِي عَلَى أَهْلِهِ شَيْئاً. رواه ابن جرير.<sup>(٢)</sup>

ش/ وأخرج ابن أبي شيبة، وابن أبي حاتم الجملة الأولى منه فقط.

قوله: ومن أحب [في الله].<sup>(٣)</sup>

أي: أحب أهل الإيمان بالله وطاعته من أجل ذلك.

(١) ساقط من [أ].

(٢) الأثر لم أجده عند ابن جرير، وقد أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (٣٥٣)، وابن أبي شيبة (١٣٦٨ / ١٣)، وابن أبي الدنيا في «الإخوان» (٢٢)، من طريق: ليث بن أبي سليم، عن مجاهد، عن ابن عباس رضي الله عنهما به، وأوله: «أَحِبَّ فِي اللَّهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللَّهِ...» بصيغة الأمر، وليث ضعيفٌ، مختلطٌ، وقد رواه على غير وجه، فرواه كما تقدم، ورواه مرة عن مجاهد، عن ابن عمر رضي الله عنهما مرفوعاً، أخرج له الطبراني (١٣٥٣٧)، ومن طريقه أبو نعيم في «الحلية» (١ / ٣١٢)، ووقع في مطبوع الطبراني سقطٌ أو هم أنه موقوف، وإنما هو مرفوع كما في «الحلية».

(٣) ساقط من [أ].

قوله: وأبغض في الله.

أي: أغض من كفر بالله، وأشرك به، وفسق عن طاعته؛ لأجل ما فعلوه مما يسخط الله، وإن كانوا أقرب الناس إليه، كما قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءُهُمْ أَوْ أَبْنَاءُهُمْ أَوْ إِخْرَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدُهُمْ بِرُوحٍ مِّنْنَا وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [المجادلة: ٢٢].

قوله: ووالى في الله.

هذا والذى قبله من لوازم محبة العبد لله تعالى، فمن أحب الله؛ أحب فيه، ووالى أولياءه، وعادى أهل معصيته، وأبغضهم، وجاهد أعداءه، ونصر أنصاره، وكلما قويت محبة العبد لله في قلبه؛ قويت هذه الأعمال المترتبة عليها، وبكمالها يكمل توحيد العبد، ويكون ضعفها على قدر ضعف محبة العبد لربه، فمُقْلٌ، ومستكثر، ومحروم.

قوله: فإنما تنال ولادة الله بذلك.

أي: توليه لعبد، و (ولادية) بفتح الواو لا غير، أي: الأخوة، والمحبة، والنصرة، وبالكسر: الإمارة، والمراد هنا الأول.

ولأحمد والطبراني عن النبي ﷺ قال: «لا يجد العبد صريح الإيمان حتى يحب الله، ويبغض الله، فإذا أحب الله وأبغض الله؛ فقد استحق الولاية لله». <sup>(١)</sup>

(١) أخرجه أحمد (٤٣٠/٣) من طريق رشدين بن سعد، عن عبد الله بن الوليد عن أبي منصور مولى الأنصار عن عمرو بن الجموج الأنصاري رضي الله عنه، وهذا إسناد ضعيف؛ فيه: رشدين بن سعد، كان صالحاً في دينه مغفلًا في روایته، وفيه: عبدالله بن الوليد التجبي، فيه ضعف أيضاً، وفيه انقطاع بين =

وفي حديث آخر: «أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله عزوجل» رواه

(١).  
الطبراني.

= أبي منصور مولى الأنصار، وعمرو بن الجموح، فأبو منصور لم يلق عمرو بن الجموح، وأيضاً أبو منصور مجهول حال، فهذه أربع علل.

﴿ورواه الطبراني كما في «المجمع» (٨٩/١) من حديث عمرو بن الحمق، قال الهيثمي: وفيه رشدين، وهو ضعيف.

قللت: ولعله بنفس إسناد أحمد، والله أعلم.

(١) حسن. أخرجه الطبراني (١١٥٣٧) من حديث ابن عباس رض، وفي إسناده: حسين بن قيس الملقب بـ(حنش)، وهو متزوك، ولكن جاء الحديث عن غير ابن عباس، فقد أخرجه الطبراني (١٠٣٥٧) من حديث ابن مسعود بنحوه، ورجاله كلهم ثقات؛ إلا بكر بن معروف، ففيه ضعف، وهو من روایة عبد الرحمن بن مسعود، عن أبيه، ولم يسمع منه إلا قليلاً، وله شاهد من حديث البراء ابن عازب رض عند أحمد (٢٨٦/٤)، وفي إسناده: ليث بن أبي سليم، وهو ضعيف مختلط؛ فالحديث حسن بهذه الشواهد، والله أعلم.

فاستفيد من هذا الحديث أن الحب في الله، والبغض في الله من أوثق عرى الإيمان، بل هو من عقيدة أهل السنة والجماعة، ومن أصولها: موالاة من يستحق الولاية، ومعاداة من يستحق المعاداة، فالمؤمن من يولي المؤمنين كما قال تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضُهُنَّ﴾ [التوبه: ٧١] الآية، ويثيراً إلى الله من الكفر والكافرين كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾ [المائدah: ٥١]، وقوله: «فَقَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءٌ مِنْكُمْ وَمَمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لِأَيِّهِ لَا سَتَغْفِرُنَّ لَكَ وَمَا أَمْلَكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَتَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾ [المتحنة: ٤]، فالولاية التامة للمؤمن التقى، والبغض التام للكافر، وأما أهل الضلال، والعصيان، والبدع من المسلمين، فهو لا يثيراً منهم على قدر ما عندهم من البدع، والضلال، وليس التبرؤ منهم كالتبّرء من أهل الكفر، فيؤلون على قدر ما عندهم من الإيمان والصلاح، ويُبغضون على قدر ما عندهم من البدع، والفسق، والعصيان، هذا هو الذي عليه عقيدة أهل السنة والجماعة كما بين ذلك شيخ الإسلام وغيره، وليس معنى ذلك أن المبتدع يُجالس، ويُدرس عنده؛ فهو يُبغض ويُبعد عنه، ويؤلى لما عنده من الإيمان، وقد نُقل الإجماع على أنه يحذر منهم، ومن الجلوس معهم؛ لأنهم جلساء سوء، لكن على سبيل المثال - لو تقاتل أهل الكفر مع أهل البدع؛ لناصرنا أهل البدع ما داموا على الإسلام، وما دام قاتلهم شرعاً.

**قوله:** ولن يجد عبد طعم الإيمان... إلى آخره.

أي: لا يحصل له ذوق الإيمان، ولذاته، وسروره، وإن كثرت صلاته وصومه، حتى

يكون كذلك، أي: حتى يحب في الله، ويبغض في الله، [ويعادي فيه، ويواли فيه].<sup>(١)</sup>

وفي حديث أبي أمامة مرفوعاً: «من أحب الله، وأبغض الله، وأعطى الله، ومنع الله؛ فقد

استكمَل الإيمان» رواه أبو داود.<sup>(٢)</sup>

**قوله:** وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله شيئاً.

أي: لا ينفعهم، بل يضرهم كما قال تعالى: ﴿الْأَخْلَاءُ يَوْمَئِذٍ بَعْصُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ إِلَّا الْمُتَّقِينَ﴾ [الزخرف: ٦٧]، فإذا كانت البلوى قد عمّت بهذا في زمن ابن عباس في خير القرنين، مما زاد الأمر بعد ذلك إلا شدة، حتى وقعت الموالاة على الشرك، والبدع، والفسق، والعصيان، وقد وقع ما أخبر به ﷺ بقوله: «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ». <sup>(٣)</sup>

(١) في [ب]: ويعادي في الله، ويواли في الله.

(٢) حسن. أخرجه أبو داود (٤٦٨١)، وأخرجه أيضاً الطبراني (٧٦١٣) (٧٧٣٧) (٧٧٣٨)، والبغوي في

«شرح السنة» (٣٤٦٩)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٦٨/١٧) من طريق عن يحيى بن الحارث الدماري، عن القاسم، عن أبي أمامة، وسنه حسن، فرجاه كلامه ثقات إلا الرواوى عن أبي أمامة، وهو القاسم بن عبد الرحمن، والراجح تحسين حديثه كماراجع ذلك الشيخ الألباني رحمه الله.

\* وله شاهد من حديث معاذ بن أنس رضي الله عنه، وله طريقان في كل منهما ضعف: إحداهما: ما رواه أحمد (٤٤٠)، والترمذى (٢٥٢١) من طريق: أبي مرحوم عبد الرحيم بن ميمون، عن سهل بن معاذ عن أبيه معاذ بن أنس الجهنى به. وهذا إسناد ضعيف؛ لضعف أبي مرحوم، وسهل. الثانية: ما رواه أحمد (٣٣٨/٣)، والطبراني (٤١٢/٢٠) من طريق: ابن لهيعة، عن زيان بن فائد، عن سهل ابن معاذ به، وثلاثتهم ضعفاء؛ فالحديث حسن بهذه الطرق، بل بالطريق الأولى فحسب.

(٣) الحديث أخرجه مسلم (١٤٦) من حديث ابن عمر، ومن حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وأخرجه الترمذى (٢٦٢٩)، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، وإسناده صحيح، وهو في «ال الصحيح المسند» (٨٥٣).

وقد كان الصحابة رضي الله عنه [من المهاجرين والأنصار] <sup>(١)</sup> في عهد نبيهم صلوات الله عليه، وعهد أبي بكر وعمر رضي الله عنهما [يؤثرون بعضهم على نفسه؛ محبة في الله، وتقربا إليه] <sup>(٢)</sup>، كما قال تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ﴾ [الحشر: ٩].

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لقد رأيتنا على عهد رسول الله صلوات الله عليه وما من أحد يرى أنه أحق بديناره ودرره من أخيه المسلم. رواه ابن ماجه. <sup>(٣)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) صحيح بطرقه. الحديث لم يخرجه ابن ماجه، وله أربع طرق: أحدها: أخرجها الإمام أحمد (٢/٨٤)، وفي إسناده: أبو جناب الكلبي يحيى بن أبي حية، مدلس، وفيه ضعف، ولم يصرح بالتحديث، وفيه: شهر بن حوشب، وفيه ضعف. الثانية: أخرجها ابن أبي الدنيا في «الإخوان» (١٥٧)، ورجاله ثقات؛ إلا أنه من طريق الأعمش، عن نافع، وليس له منه سماع كما في «جامع التحسيل» و«تهذيب الكمال». الثالثة: أخرجها الطبراني في «الكبير» (١٣٥٨٣)، فقال: حدثنا الحسين بن إسحاق التستري، ثنا أبو بكر الأعين محمد بن أبي عتاب، ثنا عثمان بن سعيد، ثنا أبو بكر بن عياش، عن الأعمش، عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عمر به، وهذا إسناد حسن، وهذه الطريق أحسن طرق الحديث. الرابعة: أخرجها الطبراني (١٣٥٨٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/٣١٣ - ٣١٨/٣)، وفيه: ليث بن أبي سليم؛ فالتأثير بهذه الطرق يرتفع إلى الصحة، والله أعلم.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وقال ابن عباس في قوله تعالى: **﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾**  
[البقرة: ١٦٦], قال: **المَوَدَّةَ**.

ش/ هذا الأثر رواه عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم،  
 والحاكم وصححه.

**قوله:** قال: المودة.

أي: التي كانت في الدنيا خانتهم أحوج ما كانوا إليها، وتبرأ بعضهم من بعض، كما  
 قال تعالى: **﴿وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْثَانَا مَوَدَّةً بَيْنَكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَا أَوْكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ﴾**  
[العنكبوت: ٢٥].

قال العلامة ابن القيم اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ في قوله تعالى: **﴿إِذْ تَرَأَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأَوْا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾**: فهولاء المتبعون كانوا على الهدى، وأتباعهم  
 اذعوا أنفسهم على طريقهم ومناهجهم، وهم مخالفون لهم، سالكون غير طريقهم،  
 ويزعمون أن محبتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم، فيترؤون منهم يوم القيمة؛ فإنهم  
 اتخذوهم أولياء من دون الله، وهذا حال كل من اتخذ من دون الله ولية ووليجة وأولياء، يواли  
 لهم ويعادي لهم، ويرضى لهم ويغضب لهم؛ فإنَّ أعمالَه كُلَّها باطلة، [يراهما]<sup>(٢)</sup> يوم

(١) صحيح. أخرجه ابن جرير (٣/٢٧)، وابن أبي حاتم (١/٢٧٨)، والحاكم (٢/٢٧٢) من طرق عن أبي عاصم، عن عيسى، قال: أخبرني قيس بن سعد، عن عطاء، عن ابن عباس وَهُوَ اللَّهُ به، وهذا إسناد صحيح، وعيسى هو ابن ميمون الجرجشى، وقد ظنَّ بعضهم الرازى، وهو ضعيف، وظنه بعضهم عيسى بن أبي عيسى الحناط، وهو شديد الضعف، والراجح أنه عيسى بن ميمون الجرجشى، فقد جاء مصريحاً باسمه عند ابن أبي حاتم، وعلى هذا فالآثار صحيح، لأنَّ عيسى بن ميمون ثقة.

(٢) ساقط من [أ].

﴿٣٠- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَدَادًا﴾

القيامة حسرات عليه، مع كثرتها [وشدة تعبه]<sup>(١)</sup> فيها ونصبها؛ إذ لم يجرد مواليته ومعاداته، ومحبته وبغضه، وانتصاره وإيثاره لله ورسوله، فأبطل الله عز وجل ذلك العمل كله، وقطع تلك الأسباب، فينقطع يوم القيمة كُلُّ سببٍ، وَوَضْلَةٍ، وَوَسِيلَةٍ، وَمُوَدَّةٍ كَانَتْ لِغَيْرِ اللهِ، وَلَا يَبْقَى إِلَّا السببُ الْوَاصِلُ بَيْنَ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ، وَهُوَ حَظُّهُ مِنَ الْهِجْرَةِ إِلَيْهِ، وَإِلَى رَسُولِهِ، وَتَجْرِيْدُهُ عَبَادَتَهُ وَحْدَهُ، وَلَوْازِمُهَا مِنَ الْحُبِّ وَالْبَغْضِ، وَالْعَطَاءِ وَالْمَنْعِ، وَالْمَوَالَةِ وَالْمَعَادَةِ، وَالتَّقْرِيبِ وَالْإِبَادَةِ، وَتَجْرِيْدُ مَتَابِعَةِ رَسُولِهِ ﷺ تَجْرِيْدًا مَحْضًا بِرِيْثًا مِنْ شَوَائِبِ الْاِلْتِفَاتِ إِلَى غَيْرِهِ، فَضْلًا عَنِ الشَّرِكِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ غَيْرِهِ، فَضْلًا عَنْ تَقْدِيمِ قَوْلِ غَيْرِهِ عَلَيْهِ، فَهَذَا السببُ هُوَ الَّذِي لَا يَنْقَطِعُ بِصَاحْبِهِ، وَهَذِهِ هِيَ النِّسْبَةُ الَّتِي بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ رَبِّهِ، وَهِيَ نِسْبَةُ الْعَبُودِيَّةِ [الْمَحْضَةِ]<sup>(٢)</sup>، وَهِيَ آخِيَّتُهُ الَّتِي يَجْوِلُ مَا يَجْوِلُ، وَإِلَيْهَا مَرْجِعُهُ وَلَا تَتَحَقَّقُ إِلَّا بِتَجْرِيْدِهِ مَتَابِعَةِ الرَّسُولِ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ؛ إِذْ هَذِهِ الْعَبُودِيَّةِ إِنَّمَا جَاءَتْ عَلَى أَسْتِهِمْ، وَمَا عُرِفَتْ إِلَّا بِهِمْ، وَلَا سَبِيلٌ إِلَيْهَا إِلَّا بِمَتَابِعِهِمْ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّشْوِرًا﴾ [الفرقان: ٢٣]، فَهَذِهِ هِيَ الْأَعْمَالُ الَّتِي كَانَتْ فِي الدُّنْيَا عَلَى غَيْرِ سَنَةِ رَسُولِهِ وَطَرِيقِهِ، وَلِغَيْرِ وَجْهِهِ، يَجْعَلُهَا اللهُ هَبَاءً مَّشْوِرًا لَا يَتَفَعَّلُ مِنْهَا صَاحِبُهَا بِشَيْءٍ أَصْلًا، وَهَذَا مِنْ أَعْظَمِ الْحَسَرَاتِ عَلَى الْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَنْ يَرَى سَعْيَهُ ضَائِعًا، وَقَدْ سَعَدَ أَهْلُ السَّعْيِ النَّافِعِ بِسَعْيِهِمْ. انتهى ملخصًا.<sup>(٣)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) من «الرسالة التبوكيَّة» (ص ١٥٤-١٥١) ط / مكتبة الخراز.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: وجوب محبته عَلَيْهِ السَّلَامُ على النفس، والأهل، والمال.

الرابعة: نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.

الخامسة: أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها.

السادسة: أعمال القلب الأربع التي لا تُنال ولاية الله إلا بها، ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها.

السابعة: فهم الصحابي للواقع: أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا.

الثامنة: تفسير: ﴿وَتَقْطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾.

التاسعة: أن من المشركين من يحب الله حبًّا شديداً.

العاشرة: الوعيد على من كان الشمانية أحب إليه من دينه.<sup>(١)</sup>

الحادية عشرة: أن من اتخذ نِدًا تساوي محبته محبة الله؛ فهو الشرك الأكبر.

(١) يشير إلى الشمانية الأمور المذكورة في الآية: ﴿فُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةً تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَصُّوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ﴾ [النور: ٢٤].

٣١- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ﴾

## ٣١- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

ش/ الخوف من أفضل مقامات الدين [وأجلها]<sup>(١)</sup>، وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى، قال الله تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ قَوْرِئِهِمْ﴾ [النحل: ٥٠].

وقال: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَتَّانٍ﴾ [الرحمن: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿وَهُمْ مِنْ خَحْسِنَتِهِ مُشْفِقُونَ﴾ [الأنياء: ٢٨].

[وقال تعالى] ﴿فَإِنَّمَا يَفَرَّ هَبُوبُنَ﴾ [النحل: ٥١].<sup>(٢)</sup>

وقال تعالى: ﴿فَلَا تَخْشُو النَّاسَ وَاخْشُوْنِ﴾ [المائدة: ٤٤]، وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير.<sup>(٣)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) فلانة، قال ابن القيم رحمه الله في «المدارج» (١١٢-٥١٢/١): الوجل، والخوف، والخشية، والرهبة ألفاظ متقاربة غير متراوفة. ثم ذكر أنَّ الخوف هو حركة للقلب للهروب من المكروه. والخشية: خوف مقررون بالعلم والمعرفة، ويصاحبه السكون والقرار، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقوله صلوات الله عليه: «إِنِّي أَنْقَاصُكُمُ اللَّهَ، وَأَشَدُكُمْ لَهُ خُشْبَةً»، وأما الرهبة فهي الإمعان في الهرب من المكروه. وأما الوجل: فرجفان القلب، وانصداعه لذكر من يخاف سلطانه، وعقوبته، أو لرؤيته. وأما الهيبة: فخوف مقارن للتعظيم، والإجلال، وأكثر ما يكون مع المحبة والمعرفة. والإجلال: تعظيم مقررون بالمحبة. ثم قلل، فالخوف لعامة المؤمنين، والخشية للعلماء العارفين، والهيبة للمحبين، والإجلال للمقربين، وعلى قدر العلم والمعرفة يكون الخوف والخشية. انتهى =

والخوف من حيث هو [على]<sup>(١)</sup> ثلاثة أقسام:

أحدها: خوف السر. وهو أن يخاف من غير الله، من وثن، أو طاغوت [أو نحوهما]<sup>(٢)</sup> أن يصبه بما يكره، كما قال تعالى عن قوم هود أنهم قالوا له: «إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ الْهَمَّةِنَا بِسُوءِ قَالَ إِنِّي أُشَهِّدُ اللَّهَ وَأَشْهَدُوا إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشَرِّكُونَ \* مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا لَمْ لَا تُنْظِرُونِ» [هود: ٥٤-٥٥]، وقال تعالى: «وَيَخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ» [الزمر: ٣٦].

وهذا هو الواقع من عباد القبور ونحوها من الأوثان، يخافونها ويُخَوِّفُونَ بها أهل التوحيد إذا أنكروا عبادتها، وأمروا بإخلاص العبادة لله، وهذا ينافي التوحيد.

الثاني: أن يترك الإنسان ما يجب عليه؛ خوفاً من [بعض]<sup>(٣)</sup> الناس، فهذا محروم، وهو نوع من الشرك بالله المنافي لكمال التوحيد، وهذا هو سبب نزول هذه الآية<sup>(٤)</sup> كما

= المراد.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) حسن بطرفة. جاءت مراسيل في نزول هذه الآية بمجموعها تصح، وأحسنها حالاً مرسل عكرمة، أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (١/١٤٠)، وسعيد بن منصور (٥٤٣)، وابن أبي حاتم (٣/٨١٨) من طرق عن سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة به مرسلأ.

وقد روى موصولاً، ولم يصح وصله، أخرجه النسائي في «التفسير» (١٠٣)، والطبراني (١١٦٣٢)، من طريق: محمد بن منصور الجواز، عن سفيان بإسناده موصولاً بذكر ابن عباس رض، ومحمد ابن منصور وإن كان ثقة؛ إلا أنه خالفه الحفاظ من أصحاب سفيان، فرووه على الإرسال كما تقدم، وقد رجح الحافظ ابن حجر المرسل كما في «الفتح» [باب: ١٢] من تفسير سورة آل عمران، وفي الحديث أنهم عقب أحد بعد أن أصيب المسلمين بالجراح، وتولى المشركون عليهم جاءهم الخبر أن المشركين يتجمعون، وسيأتون مرة أخرى، فانتدبهم الرسول صل ليخرجوا إليهم إلى حراء الأسد، فأنزل الله هذه الآية «الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ

### ٣١- باب قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوْفُ أُولَئِكَ﴾

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسِسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ دُوْ فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوْفُ أُولَئِكَ﴾ [آل عمران: ١٧٣-١٧٥].

وفي الحديث: «إن الله تعالى يقول للعبد يوم القيمة: ما منعك إذ رأيت المنكر أن لا تغيره؟ فيقول: رب خشية الناس. فيقول: إبأي كنت أحق أن تخشي».<sup>(١)</sup>

ما أَصَابُهُمُ الْفَرْحُ الآيات، وبعض المنافقين خافوا ولم يخرجوها، فاتبعوا الشيطان، فخرج المسلمون إلى ذلك المكان ولم يجدوا أحداً من المشركين، فتسوقوا، واتجروا، قال تعالى: ﴿فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسِسْهُمْ سُوءٌ﴾ الآية.

﴿وجاء ذلك من مراسيل قتادة، أخرجه الشعالي في "تفسيره"، وعنده الواحدي في "أسباب النزول" (ص ١٢)، من طريق: روح بن عبادة، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة بنحوه مرسلاً، وفي الإسناد إليه: شعيب بن محمد العجلي البهقي، ترجمته في "تاريخ نيسابور" (٣٢٤)، و"تاريخ الإسلام" (٤٠٠-٣٨١ هـ) (ص ٣٣٢)، وهو مجاهول الحال.

﴿وجاء له شاهد من مراسيل عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، أخرجه ابن إسحاق كمافي "سيرة ابن هشام" (٤٤/٣)، وصرح فيها بالتحديث.

﴿وله شاهد من مراسيل الحسن، أخرجه ابن أبي حاتم (٨١٦-٨١٧/٣)، من طريق: مبارك، عنه، ومبارك بن فضالة مدلس وفيه ضعف؛ فالحديث حسن بمجموع هذه المerasيل، والله أعلم، ولهم شواهد أخرى قد ذكرنا أحسنها وأقواها.

(١) أخرجه أحمد (٣٠، ٤٧، ٧٣)، وعبد بن حميد (٩٧١) (٩٧٢)، وابن ماجه (٤٠٠٨)، والبهقي (٩١-٩٠/١٠)، وأبو نعيم في "الحلية" (٤/٣٨٤)، من طريقين صحيحين عن عمرو بن مرة، عن أبي البختري، عن أبي سعيد به نحوه، وهذا إسناد ضعيف؛ لأن أبو البختري لم يسمع من أبي سعيد. وقد أخرجه أحمد (٣/٩١، ٨٤)، من وجيه آخر صحيح عن عمرو بن مرة، عن أبي البختري، عن رجل، عن أبي سعيد به، فتبين أن الساقط رجل مبهم.

﴿وقد صح الحديث بلفظ: "ما منعك إذ رأيت المنكر أن تنكره؟ فإذا لقن الله عبداً حجته قال: يا رب، رجوتكم، وفرقت من الناس"»، أخرجه أحمد (٣/٢٧، ٢٩، ٧٧)، والحميدى (٧٣٩)، وعبد ابن حميد (٩٧٤)، وابن ماجه (٤٠١٧)، وأبو يعلى (١٠٨٩)، والبهقي في "الشعب" (٧٥٧٥) من طرق عن أبي طوالة عبد الله بن عبد الرحمن الأنصاري، عن نهار بن عبد الله العبدى، عن أبي =

الثالث: الخوف الطبيعي، وهو الخوف من عدو، أو سبع، أو غير ذلك؛ فهذا لا يُدْمِعُ، كما قال تعالى في قصة موسى عليه السلام: ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ﴾ الآية.<sup>(١)</sup>

ومعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيَّاءَهُ﴾، أي: يخوّفكم أولياءه ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَحَافُونَ﴾، وهذا يعني من الله تعالى للمؤمنين أن يخافوا غيره، وأمر لهم أن يقتربوا خوفهم على الله، فلا يخافون إلا إيه، وهذا هو الإخلاص الذي أمر الله به عباده، ورضيه منهم، فإذا أخلصوا له الخوف وجميع العبادة؛ أعطاهم ما يرجون، وأمنهم [من مخاوف الدنيا والآخرة]<sup>(٢)</sup>، قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾ [الزمر: ٣٦].

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: ومن كيد عدو الله أن يخوّف المؤمنين من جنده وأوليائه؛ لئلا يجاهدوهم، لا يأمرهم بمعرفة، ولا ينهوهم عن منكر، وأخبر تعالى أن هذا من كيد الشيطان وتخويفه، ونهانا أن نخافه.

قال، والمعنى عند جميع المفسرين: يخوّفكم بأوليائكم، قال قتادة<sup>(٣)</sup>: يعظمهم في

= سعيد به، وإنستاده حسن، والحديث يرتفع إلى الصحة بالطريق الأولى دون قوله: «إيابي كنت أحق أن تخشى»، والله أعلم.

(١) وبقي قسم رابع وهو: خوف العبادة، وهو الخوف من الله سبحانه وتعالى، قال ابن رجب رحمه الله في كتابه «التخويف من النار» (ص ٢١): القدر الواجب من الخوف ما حمل على أداء الفرائض واجتناب المحارم؛ فإن زاد على ذلك بحيث صار باعثاً للنفس على التشمير في نوافل الطاعات، والانكفار عن دقائق المكرورات، والتيسير في فضول المباحثات؛ كان ذلك فضلاً محموداً؛ فإن تزايد على ذلك بأن أورث مرضاً، أو موتاً، أو هماً لازماً بحيث يقطع عن السعي في اكتساب الفضائل المطلوبة المحبوبة لله عزوجل؛ لم يكن محموداً. انتهى

(٢) في [أ]: مما يخافون في الدنيا والآخرة.

(٣) أخرج ابن أبي حاتم (٣/٨٢١)، وابن جرير (٦/٢٥٥) من طريق: سعيد، عن قتادة أنه قال: يخوّف الله المؤمن بالكافر، ويرهب المؤمن بالكافر. وإنستاده صحيح، واللفظ الذي ذكره ابن القيم جاء عن السدي، أخرجه ابن جرير (٦/٢٥٦)، وابن أبي حاتم (٣/٨٢٠)، والراوي عنه أسباط الهمданى، وفيه =

صدوركم. فكلما قوي إيمان العبد زال خوف أولياء الشيطان من قلبه، وكلما ضعف إيمانه قوي خوفه منهم.<sup>(١)</sup> فدللت هذه الآية على أن إخلاص الخوف من شروط كمال الإيمان.

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَاتَّقَى الرِّزْكَةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾

[التوبه: ١٨].

ش/ أخبر تعالى أن مساجد الله لا يعمراها إلا أهل الإيمان بالله واليوم الآخر، الذين آمنوا بقلوبهم، وعملوا بجوارحهم، وأخلصوا له الخشية دون [من سواه]<sup>(٢)</sup>، فأثبتت لهم عمارة المساجد بعد أن نفاه عن المشركين؛ لأن عمارة المساجد بالطاعة والعمل الصالح، والمشرك وإن عمل فعلمه: ﴿كَسَرَابٍ يَقِيعَةٍ يَخْسِبُهُ الظَّمَآنُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا﴾ [النور: ٣٩]، أو: ﴿كَرَّمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ﴾ [إبراهيم: ١٨].  
وما كان كذلك فالعدم خير منه، فلا تكون المساجد عامرة إلا بالإيمان الذي معظمه التوحيد مع العمل الصالح الخالص من شوائب الشرك والبدع، وذلك كله داخل في مسمى الإيمان المطلق عند أهل السنة والجماعة.

**قوله:** ﴿وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ﴾.

قال ابن عطية: يريد خشية التعظيم، والعبادة، والطاعة، ولا محالة أنَّ الإنسان يخشى المحاذير الدنيوية، وينبغي أن يخشى في ذلك كله قضاء الله وتصريفه.

= ضعف.

(١) انتهى من «إغاثة اللهفان» (١/١٧٦) ط/ المكتب الإسلامي.

(٢) في [ب]: ما سواه.

وقال ابن القيم رحمه الله: الخوف عبودية القلب، فلا يصلح إلا الله، كالذل، والإناية، والمحبة، والتوكيل، والرجاء، وغيرها من عبودية القلب.<sup>(١)</sup>

قوله: ﴿فَعَسَىٰ أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهَتَّدِينَ﴾.

[قال ابن أبي طلحة، عن ابن عباس رضي الله عنهما: يقول: إنَّ أولئك هم المهدتون]<sup>(٢)</sup>، وكل (عسى) في القرآن فهي واجبة.<sup>(٣)</sup>

وفي الحديث: «إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد، فاشهدوا له بالإيمان»<sup>(٤)</sup> قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾، رواه أحمد، والترمذى، والحاكم عن أبي سعيد الخدري.

قال المصنف رحمه الله: وقوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ﴾ الآية [العنكبوت: ١٠].

ش/ قال ابن كثير: يقول تعالى مخبراً عن قومٍ من المكذبين، يدعون الإيمان بالاستئناف، ولم يثبت في قلوبهم: أنهم إذا جاءتهم محنـة اعتقدوا أنها من نعمة الله بهم، فارتدوا عن الإسلام، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يعني فتنـة أن يرتد عن دينه إذا أُوذـي في الله.<sup>(٥)</sup>

(١) انظر: «طريق الهجرتين» [فصل: تقسيم الناس من حيث القوة العلمية والعملية].

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [اب].

(٣) أخرجه ابن جرير (١١/٣٧٦)، وابن أبي حاتم (٦/١٧٦٦)، وهذه الطريقة منقطعة كما هو معلوم، وفي السند أيضاً: عبدالله بن صالح كاتب الليث، وفيه ضعف. أما المعنى فقد ذكره كثير من العلماء أن (عسى) في القرآن واجبة وحق.

(٤) ضعيف. أخرجه أبو حمـد (٣/٦٨، ٧٦)، والترمذى (٢٦١٧) (٩٣/٣٠)، والحاكم (١/٢١٢-٢١٣)، وغيرهم، وهو ضعيف، من طريق: دـراج عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد، ودرـاج ضعيف.

(٥) أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم في تفسير الآية [١٠] من سورة العنكبوت بسلسلة العوفين =

وقال ابن القيم: الناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرتين: إما أن يقول أحدهم: آمناً. وإما أن لا يقول ذلك، بل يستمر على السينات والكفر، فمن قال: آمناً؛ امتحنه ربّه وابتلاه، وفتنه، والفتنة: الابتلاء والاختبار؛ ليتبين الصادق من الكاذب، ومن لم يقل: آمناً، فلا يحسب أنه يعجز الله، ويقوته، ويسبقه، فمن آمن بالرسل وأطاعهم؛ عاداه أعداؤهم، وأذوه، فابتلي بما يؤلمه، ومن لم يؤمن بهم ولم يطعهم؛ عُوقب في الدنيا والآخرة، وحصل له ما يؤلمه، وكان هذا الألم أعظم وأدوم من ألم أتباعهم، فلابد من حصول الألم لكل نفس آمنت، أو رغبت عن الإيمان، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداء، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة، والمعرض عن الإيمان تحصل له اللذة ابتداء، ثم يصير في الألم الدائم، والإنسان لابد أن يعيش مع الناس، والناس لهم إرادات وتصورات، فيطلبون منه أن يوافقهم عليها، وإن لم يوافقهم؛ آذوه وعدبوه، وإن وافقهم؛ حصل له العذاب تارة منهم، وتارة من غيرهم، كمن عنده دينٌ وتقى حلًّا بين قوم فجاري ظلمة، لا يتمكنون من فجورهم وظلمهم إلا بموافقتهم لهم، أو سكتوه عنهم؛ فإن وافقهم أو سكت عليهم؛ سليم من شرّهم في الابتداء، ثم يتسلطون عليه بالإهانة والأذى أضعاف ما كان يخافه ابتداءً لو أنكر عليهم وخالفهم، وإن سلم منهم فلابد أن يُهان ويعاقب على يد غيرهم. فالحزم كل الحزم في الأخذ بما قالت أم المؤمنين صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ معاوية وجعفر: من أرضي الله بسخط الناس؛ كفاه الله مؤونة الناس، ومن أرضي الناس بسخط الله؛ لم يغنو عنه من الله شيئاً.<sup>(١)</sup> فمن هداه الله، وألهمه رشده، ووقاها شرّ نفسه؛ امتنع من الموافقة على فعل المحرّم، وصبر على عداوتهم، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة، كما كانت للرسل وأتباعهم. ثم أخبر عن حال الداخل في الإيمان بلا بصيرة، وأنه إذا أُوذى في الله جعل فتنة الناس له وهي أذاهم ونيلهم إياه بالمكر وء، وهو الألم الذي لابد أن ينال الرسل وأتباعهم

= المشهورة، وهي سلسلة ضعيفة.

(١) سنه صحيح إلى عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ موقوفاً عليها، ولم يصح مرفوعاً، وسيأتي تخرجه.

من خالفهم، جعل ذلك في فراره منه، وتركه السبب الذي يناله به: كعذاب الله الذي فر منه المؤمنون بالإيمان، فالمؤمنون لكمال بصيرتهم فروا من ألم عذاب الله إلى الإيمان، وتحملوا ما فيه من الألم الزائل المفارق عن قرب، وهذا من ضعف بصيرته فـ من ألم أعداء الرسل إلى موافقتهم ومتابعتهم، فـ من ألم عذابهم إلى ألم عذاب الله، فجعل ألم فتنة الناس في الفرار منه بمنزلة عذاب الله، وغبن كل الغبن؛ إذ استجار من الرمضاء بالنار، وـ من ألم ساعة إلى ألم الأبد، وإذا نصر الله جنده وأولياءه قال: إني كنت معكم، والله أعلم بما انطوى عليه صدره من النفاق. انتهى<sup>(١)</sup>

وفي الآية رد على المرجئة، والكرامية، [ووجهه: أنه لم ينفع هؤلاء قولهم: آمنا بالله مع عدم صبرهم على أذى من عاداهم في الله، فلا ينفع القول والتصديق بدون العمل، فلا يصدق الإيمان الشرعي على الإنسان إلا باجتماع الثلاثة: التصديق بالقلب وعمله، والقول باللسان، والعمل بالأركان، وهذا قول أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً، والله سبحانه أعلم].<sup>(٢)</sup>

وفيه: الخوف من مداهنة الخلق في الحق، والمعصوم من عصمه الله.<sup>(٣)</sup>

قال المصنف رحمه الله: عن أبي سعيد رضي الله عنه: «إِنَّ مِنْ ضَعْفِ الْيَقِينِ: أَنْ تُرْضِيَ النَّاسَ بِسَخْطِ اللَّهِ، وَأَنْ تَحْمَدُهُمْ عَلَى رِزْقِ اللَّهِ، وَأَنْ تَذْمِمُهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤْتِكُ اللَّهُ، إِنَّ رِزْقَ اللَّهِ لَا يَجْرِي حَرْصُ حَرِيصٍ، وَلَا يَرُدُّهُ كَرَاهِيَّةُ كَارِهٍ». <sup>(٤)</sup>

(١) من «زاد المعاد» (١٤/١٨) ملخصاً.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ ].

(٣) المداهنة غير المداراة، فالمداهنة أن يترك شيئاً من الحق، وربما يفعل بعض المعاشي لأجل أن يرضي بعض الناس، وأما المداراة ففيها تلطف بدون ترك شيء من الدين.

(٤) ضعيف جداً. أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٥/٤١) (١٠٦/١٠)، والبيهقي في «الشعب» (٢٠٧)، وفي إسناده: محمد بن مروان السدي، وقد كذب، وعطيه العوفي، وفيه ضعف، وهو مدلس ولم يصرح بالسماع.

ش/ هذا الحديث رواه أبو نعيم في «الحلية»، والبيهقي، وأعلمه بمحمد بن مروان السدي، وقال: ضعيف. [وفيه]<sup>(١)</sup> أيضاً عطية العوفي، ذكره الذهبي في «الضعفاء والمتروكين».

ومعنى الحديث صحيح، [وتمامه]<sup>(٢)</sup>: «[وإن]<sup>(٣)</sup> الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين، وجعل الهم والحزن في الشك والسطح»، [والحديث وإن كان في إسناده من ذكر فمعناه صحيح]<sup>(٤)</sup>.

**قوله:** إن من ضعف اليقين.

[الضعف يضم ويحرك، ضد القوة، ضعف ككرم، ونصر، ضعفاً، وَضَعْفًا وضعاقة وضعافية؛ فهو ضعيف وضعوف وضعفان، والجمع: ضعاف، وَضَعْفَاءَ، وَضَعَفَةَ، وَضَعْفَىَ، وَضَعَافَىَ، أو الضعف [بالفتح]<sup>(٥)</sup> في الرأي، وبالضم في البدن، فهي ضعيفة،

= ﴿وله شاهد عن ابن مسعود أخرجه البيهقي في «الشعب» (٢٠٨) من طريق: أبي قرة الزبيدي، عن سفيان الثوري، عن منصور، عن خيثمة، عن ابن مسعود بنحوه مرفوعاً.﴾

﴿وتتابع أبو قرة الزبيدي خالد بن يزيد العمري عند الطبراني (١٠٥١٤)، وأبي نعيم (٤/١٢١) (٧/١٣٠) إلا أنه قال: (عن الأعمش) بدل (منصور).﴾

**فت:** وطريق قرة في الإسناد إليه أبو حمة الزبيدي، وجعفر بن شعيب الشاشي، وكلاهما مجهول، وأما خالد العمري فهو كذاب. وقد رواه الثقات عن سفيان، عن أبي هارون المدنى، عن ابن مسعود موقوفاً، أخرجه كذلك ابن أبي الدنيا في «البيهقي»، ومن طريقه البيهقي في «الشعب» (٢٠٩) من طريق الحسن بن الصباح عن سفيان به، فهذا هو الراجح في الحديث، وهو الوقف، والموقف أيضاً لم يثبت؛ لأن أبو هارون المدنى هو موسى بن أبي عيسى الحناط ذكره الحافظ في «التقريب» في الطبقة السادسة، وهو الذي لم يدرك أحداً من الصحابة؛ وعليه فهو منقطع.

(١) في [ب]: وفي إسناده.

(٢) في [ب]: وموسى بن بلال قال الأزدي: ساقط، وتمام الحديث.... .

(٣) في [أ]: وإنه.

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٥) ساقط من [أ].

وضعوف، واليقين كمال الإيمان].<sup>(١)</sup>

قال ابن مسعود رضي الله عنه: اليقين الإيمان كله، والصبر نصف الإيمان.<sup>(٢)</sup> [رواه الطبراني بسنده صحيح]<sup>(٣)</sup> [ورواه أبو نعيم في «الحلية»، والبيهقي في «الزهد» من حديثه مرفوعاً<sup>(٤)</sup>].<sup>(٥)</sup>

[قال، ويدخل في ذلك تحقيق الإيمان بالقدر السابق كما في حديث ابن عباس مرفوعاً: «إِنْ أَسْتَطَعْتُ أَنْ تَعْمَلْ بِالرُّضْنِ فَافْعُلْ؛ فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ؛ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ عَلَىٰ مَا تَكِرِهُ خَيْرًا كَثِيرًا»].<sup>(٦)</sup>

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب]، ومكانه: قال في «المصباح»: الضعف بفتح الضاد لغة تميم، وبضمها لغة قريش: خلاف القوة والصحة، واليقين المراد به الإيمان كله.

(٢) عَلَّقَهُ البخاري في «صحيحه» [باب: ١] من كتاب الإيمان، لكن عَلَّقَ الجملة الأولى منه فقط (اليقين الإيمان كله)، ووصله بتمامه الطبراني (٨٥٤٤)، وابن أبي خيثمة كما في «تغليق التعليق» (٢١ / ٢)، من طريقين عن الأعمش، عن أبي ظبيان، عن علامة، عن ابن مسعود به، وهذا إسناد صحيح.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣٤ / ٥)، والبيهقي في «الزهد» كما في التغليق (٢٣ / ٢)، والخطيب (٢٢٦ / ١٣)، وابن الجوزي في «العلل» (١٣٦٤)، ثم قال البيهقي: قال أبو علي النيسابوري: هذا حديث منكر لا أصل له. يعني من الطريق المروفة. اهـ، ورفع هذا الأثر لا يصح، فيه: يعقوب بن حميد بن كاسب، وهو ضعيف، ويرويه عن محمد بن خالد المخزومي، قال ابن الجوزي: متروك. وأيضاً خالف الثقات في رفعه، فالمرفوع منكر.

(٥) ساقط من [ب].

(٦) ضعيف. أخرجه الحاكم (٥٤١ / ٣)، وفي سنه: عبدالله بن ميمون القداح وهو متروك. وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١ / ٣١٤)، وفيه مبهمان.

وأخرجه الشجري في «الأمالي» (١٩٤ / ٢) كما في «الإيماء» (٣١١١) من طريق: عمرو بن يربع، حدثنا الحارث بن الحجاج، عن أبي معمر، عن علي بن عبدالله بن عباس، عن أبيه، وعمرو بن يربع لم أجده له ترجمة، ويحتمل أن يكون تصحيف، والحارث وأبو معمر مجهولان، قاله الدارقطني كما في «سؤالات البرقاني».

وفي رواية: قلت: يا رسول الله، كيف أصنع باليقين؟ قال: «أن تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصييك»<sup>(١)</sup>.  
**قوله:** «أن ترضي الناس بسخط الله».

أي: تؤثر رضاهما على رضى الله [بأن توافقهم على ترك ما أمر الله به، وفعل ما نهى عنه استجلاباً لرضاهما، وهذا ينافي قوة اليقين، وكمال الإيمان في إثارة ما يرضي الله على ما تهواه النفوس، والصبر على مخالفته هوها كما قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُلْعَنُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا﴾ [الحزاب: ٣٩]<sup>(٢)</sup>، وذلك إذا لم يقم بقلبه من إعظام الله، وإجلاله، وهبته ما يمنعه من استجلاب رضى المخلوق بما يجلب له سخط خالقه وربه ومليكه الذي يتصرف في القلوب، ويفرج الكروب، ويغفر الذنوب، وبهذا الاعتبار يدخل في نوع من الشرك؛ لأنه آخر رضى المخلوق على رضى الله، وتقرب إليه بما يسخط الله، ولا يسلّم من هذا إلا من سلمه الله، ووفقه لمعرفته ومعرفة ما يجوز على الله تعالى من إثبات صفاته على ما يليق بجلاله وتتنزيهه تعالى عن كل ما ينافي كماله، ومعرفة توحيده في ربوبيته وإلهيته، وبالله التوفيق]<sup>(٤)</sup>.

(١) حسن لغيره. أخرجه الآجري في «الشريعة» (ص ١٩٨)، وفيه: أبو عبدالسلام الشامي، وهو مجهول.

﴿ولكن له شاهد من حديث أبي الدرداء، فقد أخرج أخوه أحمد في «مسنده» (٤٤١/٦): حدثنا هيثم، قال: حدثنا أبو الربيع، عن يونس، عن أبي إدریس، عن أبي الدرداء، عن النبي ﷺ قال: «الكل شيء حقيقة، وما بلغ عبد حقيقة الإيمان حتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصييه»، وهذا إسناد حسن، وقد حسن شيخنا الإمام الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند» (١٠٤٦).

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٤) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

**قوله:** «وَأَنْ تَحْمِدُهُمْ عَلَى رِزْقِ اللَّهِ».

أي: على ما وصل إليك [من]<sup>(١)</sup> أيديهم بأن تضifice إليهم، وتحمد़هم عليه؛ فإن المتفضل في الحقيقة هو الله وحده الذي قدره لك وأوصله إليك، وإذا أراد أمراً قيَّض له أسباباً، ولا ينافي هذا حديث: «من لا يشكر الناس لا يشكر الله»<sup>(٢)</sup> لأن شكرهم إنما هو بالدعاء لهم؛ لكون الله ساقه على أيديهم، فتدعوا لهم، أو تكافئهم؛ لحديث: «وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافَّوْهُ؛ فَإِنْ لَمْ تَجْدُوا مَا تَكَافَئُوهُ؛ فَادْعُوا لَهُ حَتَّى تَرَوُا أَنْكُمْ قَدْ كَافَّأْتُمُوهُ»<sup>(٣)</sup> إضافة الصنيعة إليهم لكونهم سبباً في إيصال المعروف إليك، والذي قدَّرْه وساقه هو الله وحده.

**قوله:** «وَأَنْ تَذْمِنُهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤْتُكُ اللَّهُ».

لأنه لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم، فلو قدَّرْ لك؛ لساقته المقادير [إليك]<sup>(٤)</sup>، فمن علم أن المتفارد بالعطاء والمنع هو الله وحده، وأنه [هو]<sup>(٥)</sup> الذي يرزق العبد بسبب وبلا سبب، ومن حيث لا يحتسب؛ لم يمدح مخلوقاً على رزق، ولم يذمه على منع، ويفوض

(١) في [ب]: على.

(٢) صحيح. رواه أبو داود (٤٨١١)، والترمذني (١٩٥٤)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢١٨)، وأحمد (٧٥٠٤)، والطیالسی (٢٤٩١)، وابن حبان (٣٤٠٧)، وغيرهم من طرق عن الربيع بن مسلم الجُمْحَی، عن محمد بن زيادة الجُمْحَی، عن أبي هريرة رضي الله عنه، به، وإسناده صحيح على شرط مسلم.

﴿وَلَهُ شَوَاهِدٌ مِّنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، وَالنَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ، وَالْأَشْعَثَ بْنَ قَيْسٍ رضي الله عنه، وَكُلُّهُمْ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُّونَ﴾  
عند أحمد (٢١١/٥) (٢٧٨/٤) (٧٤-٧٣)، وفي كل منها ضعف منجبر، ولكن يزداد بها حديث أبي هريرة رضي الله عنه قوة، وهي صحيحة بحديث أبي هريرة رضي الله عنه، والله أعلم.

(٣) هو قطعة من حديث سيأتي تخرجه إن شاء الله في الباب رقم (٥٤).

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [ب].

أمره إلى الله، ويعتمد عليه في [أمر]<sup>(١)</sup> دينه ودنياه.

وقد فرّ هذا المعنى بقوله في الحديث: «فَإِنَّ رَزْقَ اللَّهِ لَا يَجِدُه حَرَصٌ، وَلَا يَرْدِه كُرَاهِيَّةً كَارِهٍ»، كما قال تعالى: ﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [فاطر: ٢٠].

قال شيخ الإسلام: اليقين يتضمن اليقين في القيام بأمر الله وما وعَدَ الله أهل طاعته، ويتضمن اليقين بقدر الله وخلقه وتدبيره، فإذا أرضيتم بسخط الله؛ لم تكن موقناً لا بوعده ولا برزقه؛ فإنه إنما يحمل الإنسان على ذلك إما ميل إلى ما في [أيديهم]<sup>(٢)</sup>، فيترك القيام فيهم بأمر الله؛ لما يرجوه منهم، وإما ضعف تصديقه بما وعد الله أهل طاعته من النصر، والتأييد، والثواب في الدنيا والآخرة؛ فإنك إذا أرضيَت الله؛ نصرك، ورزقك، وكفاك مؤونتهم، وإرضاؤهم بما يسخطه إنما يكون خوفاً منهم، ورجاء لهم، وذلك من ضعف اليقين، وإذا لم يقدر لك ما تظن أنهم يفعلونه معك؛ فالأمر في ذلك إلى الله لا لهم؛ فإنه ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن، فإذا ذممتهم على ما لم يقدر؛ كان ذلك من ضعف يقينك، فلا تخفهم، ولا ترجمهم، ولا تذمهم من جهة نفسك وهواك، ولكن منْ حَمْدَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ [منهم]<sup>(٣)</sup>؛ فهو المحمود، ومن ذمه الله ورسوله منهم؛ فهو المذموم، ولما قال بعض وفدبني تميم: أي محمد، أعطني؛ فإن حمدي زين ودمي شين. قال [النبي]<sup>(٤)</sup> ﷺ: «ذاك الله»<sup>(٥)</sup>. انتهى<sup>(٦)</sup>.

(١) في [ب]: أمور.

(٢) في [ب]: أيدي الناس.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) صحيح. أخرجه الترمذى (٣٢٦٧)، والنسائى في «الكبرى» (١١٥١٥)، من طريقين عن الحسين ابن واقد، عن أبي إسحاق، عن البراء به، وهذا إسناد صحيح.

✿ وأخرجه أحمد (٤٨٨/٣)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثنى» (١١٧٨)، والطبرانى =

وَدَلَّ الحديث على أن الإيمان يزيد وينقص، وأن الأعمال من مُسَمَّى الإيمان.

قال المصنف رحمه الله: وعن عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «مَنِ التَّمَسَ رِضَا اللَّهِ بِسَخْطِ النَّاسِ؛ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسَ، وَمَنِ التَّمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخْطِ اللَّهِ، سَخَطَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَأَسْخَطَ عَلَيْهِ النَّاسَ» رواه ابن حبان في «صححه».

ش/ هذا الحديث رواه ابن حبان بهذا اللفظ،<sup>(٢)</sup> ورواه الترمذى<sup>(٣)</sup> عن رجلٍ من أهل المدينة، قال: كتب معاوية رضي الله عنه إلى عائشة رضي الله عنها: أن اكتب لي كتاباً توصيني فيه، ولا تكتري عليّ. فكتبت عائشة رضي الله عنها: إلى معاوية سلام عليك، أما بعد؛ فإني سمعت رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «من التمس رضى الله بسخط الناس؛ كفاه الله مؤونة الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله؛ وكله الله إلى الناس، والسلام عليك»، ورواه أبو نعيم في «الحلية».<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «من التمس». أي: طلب.

=  
(٨٧٨)، من طريق: أبي سلمة عن الأقرع بن حابس، وأبو سلمة روايته عن الأقرع منقطعة كما في «تعجيل المنفعة».

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (١/٥١-٥٢).

(٢) آخر جه ابن حبان (٢٧٦) بإسنادين: أحدهما ظاهره الحسن، والآخر ظاهره الصحة، ولكن كلا الإسنادين قد اختلف في رفعه ووقفه كما في «العلل» للدارقطني (١٤/١٨٢-١٨٣)، ورجح الدارقطني الموقوف، وكذلك رجمه أبو حاتم، وأبو زرعة كما في «العلل» لابن أبي حاتم (٠١٨٠)، والبخاري كما في «العلل الكبير» (٣٦٦)، والعقيلي في «الضعفاء» (٣/٣٤٣).

(٣) أخرجه الترمذى (٢٤١٤)، وأخرجه أيضاً إسحاق بن راهويه (٦٣٢)، والبغوي (٤١٠/١٤) كلهم من طريق: ابن المبارك، وهذا في «الزهد» (١٩٩) عن عبد الوهاب بن الورد، عن رجل من أهل المدينة به، وهذا إسناد ضعيف، فيه رجل مبهم.

(٤) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨/١٨٨)، وفي إسناده من لم توجد له ترجمة. وقد رُوي عن عائشة رضي الله عنها من طُرُق موقوفاً، أخرجه الترمذى في «السنن» (٤١٤)، وفي «العلل الكبير» (٦٦٦/٣٦٦)، وأبو داود في «الزهد» (٣٢٩) (٣٣٧)، وأحمد في «الزهد» (ص ٢٠٥)، وابن المبارك في «الزهد» (٢٠٠)، ووكيع في «الزهد» (٥٢٣)، والبيهقي في «الزهد» (٨٩١) من طرق صحيحة عن عائشة رضي الله عنها موقوفاً.

قال شيخ الإسلام: وكتبت عاشرة إلى معاوية، وروي أنها رفعته: «من أرضي الله بسخط الناس؛ كفاه الله مؤونة الناس، ومن أرضي الناس بسخط الله؛ لم يغنو عنه من الله شيئاً» هذا لفظ المرفوع، ولفظ الموقوف: «من أرضي الله بسخط الناس؛ رضي الله عنه وأرضي عنه الناس، ومن أرضي الناس بسخط الله؛ عاد حامده من الناس له ذاماً»، وهذا من أعظم الفقه في الدين؛ فإن من أرضي الله بسخطهم؛ كان قد اتقاه، وكان عبد الصالح، والله يتولى الصالحين، والله كاف عبده: ﴿وَمَنْ يَتَّقَّى اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَحْرَجاً \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢-٣]، والله يكفيه مؤنة الناس بلا ريب، وأما كون الناس كلهم يرضون عنه قد لا يحصل ذلك، لكن يرضون عنه إذا سلموا من الأغراض، وإذا تبين لهم العاقبة، ومن أرضي الناس بسخط الله؛ لم يغنو عنه من الله شيئاً كالظالم الذي يغضي يديه، وأما كون حامده ينقلب ذاماً، فهذا يقع كثيراً، ويحصل في العاقبة؛ فإن العاقبة للتقوى لا

تحصل ابتداء عند أهوائهم. انتهى<sup>(١)</sup>

وقد أحسن من قال [شاعراً]<sup>(٢)</sup>:

إذا صاح منك الود يا غاية المنى فكل الذي فوق التراب تراب<sup>(٣)</sup>

قال ابن رجب رحمه الله: فمن تحقق أنَّ كُلَّ مخلوق فوق التراب؛ فهو تراب، فكيف يقدم طاعة من هو تراب على طاعة رب الأرباب؟ أم كيف يرضي التراب بسخط الملك

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (١/٥٢).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) هذا البيت لأبي فراس الحمداني الحارث بن سعيد بن حمدان، وقبله بيتاب:

فليتك تحلو والحياة مريرة وليتك ترضي والأئم غضاب

وليت الذي بيني وبينك عامر وبيني وبين العالمين خراب

نسبها إليه ابن القيم رحمه الله في «المدارج» (٢/٣٠١)، وقال: ولقد أحسن أبو فراس في هذا المعنى؛ إلا أنه أساء كُلَّ الإساءة في قوله إذ يقوله لمخلوق لا يملك له ولا لنفسه نفعاً ولا ضرراً. اهـ

الوهاب؟ إن هذا شيء عجب.<sup>(١)</sup>

وفي الحديث: عقوبة من خاف الناس، وأثر رضاهم على [رضا]<sup>(٢)</sup> الله، وأن العقوبة قد تكون في الدين عيادةً بالله من ذلك، كما قال تعالى: ﴿فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْنِيُونَ﴾ [التوبه: ٧٧].

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: تفسير آية العنكبوت.

الرابعة: أنَّ اليقين يضعفُ ويقوى.

الخامسة: علامة ضعفه، ومن ذلك هذه الثلاث.

السادسة: أنَّ إخلاص الخوف لله من الفرائض.

السابعة: ذكر ثواب من فعله.

الثامنة: ذكر عقاب من تركه.

(١) انتهى من كتابه «نور الاقتباس في مشكلة وصية النبي ﷺ لابن عباس» ضمن «رسائل ابن رجب» (١٤٢/٣).

(٢) ساقط من [ب].

## ٣٢- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾

قال المصنف حَدَّثَنَا: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾

[المائدة: ٢٣].

ش/ قال أبو السعادات: يُقال: توكل بالأمر إذا ضمن القيام به، ووكلت أمري إلى فلان [إذا]<sup>(١)</sup> اعتمدت عليه [فيه]<sup>(٢)</sup>، ووكل فلان فإذا استكفاء أمره؛ ثقة بكتاباته، أو عجزاً عن القيام بأمر نفسه.<sup>(٣)</sup> انتهى

وأراد المصنف بهذه الترجمة بالآية بيان أنَّ التوكل فريضة يجب إخلاصه لله تعالى؛ فإنَّ تقديم المعمول يفيد الحصر، أي: وعلى الله فتوكلوا لا على غيره، فهو من أجمع أنواع العبادة وأعظمها؛ لما ينشأ عنه من الأعمال الصالحة؛ فإنه إذا اعتمد على الله في جميع أموره الدينية والدنيوية دون كل من سواه؛ صح إخلاصه ومعاملته مع الله تعالى، فهو من أعظم منازل ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، فلا يحصل كمال التوحيد بأنواعه الثلاثة إلا بكمال التوكل على الله كما في هذه الآية، وكما قال تعالى: ﴿إِنْ كُنْتُمْ آمِنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ﴾ [يونس: ٨٤]، قوله تعالى: ﴿رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذُهُ وَكِيلًا﴾ [الزمر: ٩]، والآيات في الأمر به كثيرة جداً.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) التوكل على الله في اللغة هو ما ذكره الشارح عن أبي السعادات. وأما معناه في الشرع: فهو صدق الاعتماد على الله في جلب المنافع، ودفع المضار مع العمل بالأسباب، وكل إنسان مسلم عنده توكل، لكنهم يتفاوتون فيه، فمن قوي توكله على الله؛ قوي إيمانه، والعكس.

قال الإمام أحمد: التوكل عمل القلب.<sup>(١)</sup>

وقال ابن القيم في معنى الآية المترجم بها: فجعل التوكل على الله شرطاً في الإيمان؛ فدل على انتفاء الإيمان عند انتفائه، وفي الآية الأخرى: «قَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمٍ إِنْ كُنْتُمْ آمَتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ» [يونس: ٨٤]، فجعل دليل صحة الإسلام التوكل، وكلما قوي إيمان العبد؛ كان توكله أقوى، وإذا ضعف الإيمان؛ ضعف التوكل، وإذا كان التوكل ضعيفاً كان دليلاً على ضعف الإيمان، ولا بد، والله تبارك وتعالى يجمع بين التوكل والعبادة<sup>(٢)</sup>، وبين التوكل والإيمان<sup>(٣)</sup>، وبين التوكل والتقوى<sup>(٤)</sup>، وبين التوكل

(١) كلام الإمام أحمد ذكره ابن القيم في «مدارج السالكين» (٢/ ١١٤)، وفي كتابه «طريق الهجرتين» (ص ٣٢١).

(٢) قد جمع الله تعالى في كتابه بين التوكل والعبادة في نحو سبع آيات:

١) قوله تعالى: «إِنَّا نَعْبُدُهُ وَإِنَّا نَسْتَعِينُ» [الفاتحة: ٥].

٢) قوله تعالى: «وَأَتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَانَا فَيَعْمَلُ الْمَوْلَى وَنَعْمَ النَّصِيرُ» [الحج: ٧٨].

٣) قوله تعالى: «رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذُهُ وَكِيلًا» [المزمول: ٩].

٤) قوله تعالى: «فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ» [مودود: ١٢٣].

٥) قوله تعالى: «فُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ» [الرعد: ٣٠].

٦) قوله تعالى: «رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَتَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ» [المتحنة: ٤].

٧) قوله تعالى: «وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ» [مودود: ٨٨]، انظر: «طريق الهجرتين» (ص ٣١٨-٣٢١).

قال ابن القيم رحمه الله: فهذه السبعة الموضع جمعت الأصلين: التوكل، وهو الوسيلة، والإنابة: وهي الغاية؛ فإن العبد لا بد له من غاية مطلوبة، ووسيلة موصلة إلى تلك الغاية، فأشرف غایاته التي لا غاية له أجل منها: عبادة ربه، والإنابة إليه، وأعظم وسائله التي لا وسيلة له غيرها البته: التوكل على الله، والاستعانة به. اهـ

(٣) كما في قوله تعالى: «فُلْ هُوَ الرَّحْمَنُ أَمَّا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا» [الملك: ٢٩]، وقوله «وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» [المائدah: ٢٣]، وقوله: «وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ» [آل عمران: ١٢٢] [المائدah: ١١ / التوبah: ٥١ / إبراهim: ١١ / المجادله: ١٠ / التغابن: ١٣].

(٤) كما في قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ أَتِّيَ اللَّهُ» إلى قوله: «وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا» [الأحزاب: ٣-٤]، وقوله: «وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» =

والإسلام<sup>(١)</sup>، وبين التوكل والهداية<sup>(٢)</sup>، فظهر أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان، والإحسان، ولجميع أعمال الإسلام، وأن منزلته منها كمنزلة الجسد من الرأس، فكما لا يقوم الرأس إلا على البدن فكذلك لا يقوم الإيمان ومقاماته وأعماله إلا على ساق التوكل.<sup>(٣)</sup>

**قال** شيخ الإسلام: وما رجا أحدٌ مخلوقاً، ولا توكل عليه إلا خاب ظنه فيه؛ فإنه مشرك: **﴿وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾** [الحج: ٣١]. اهـ<sup>(٤)</sup>

**قال** الشارح: قلت: لكن التوكل على [غير]<sup>(٥)</sup> الله قسمان: أحدهما: التوكل في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله، [كالذين يتوكلون]<sup>(٦)</sup> على الأموات والطواغيت في رجاء مطالبهم من نصرٍ، أو حفظٍ، أو رزقٍ، أو شفاعة؛ فهذا شرك أكبر. الثاني: التوكل في الأسباب الظاهرة، كمن يتوكل على أميرٍ، أو سلطانٍ فيما أقدره الله تعالى عليه من رزقٍ أو دفع أذى، ونحو ذلك؛ فهو نوعٌ شركٌ أصغر،<sup>(٧)</sup> والوكالة الجائزة هي توكيل الإنسان في فعل ما يقدر عليه نيابة عنه، لكن ليس له أن يعتمد عليه في حصول ما [وكل فيه]<sup>(٨)</sup>، بل

= [الطلاق: ٣-٢].

(١) كما في قوله تعالى: **﴿وَقَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمٍ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ﴾**

(٢) كما في قوله تعالى: **﴿وَمَا لَنَا أَلَا تَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبْلَنَا﴾** [إبراهيم: ١٣].

(٣) انتهى من «طريق الهجرتين» (ص ٣١٨، ٣٢١).

(٤) انتهى كما في «مجموع الفتاوى» (١٠ / ٢٥٧).

(٥) ساقط من المخطوطتين، وأضفناه من «التبصير» (ص ٤٩٧).

(٦) في [ب]: كالذي يتوكل.

(٧) هذا القسم الثاني يكون شركاً أصغر إذا وصل به الحال إلى أن يتعلق قلبه بهذا الشخص، وأما إذا كان يجعله سبيلاً وقلبه متعلق بالله؛ فهذا ليس بشرك أصلاً، لا أصغر ولا أكبر.

(٨) في [ب]: وكله عليه.

يتوكلا على الله في تيسير أمره الذي يطلب بنفسه، أو نائبه، وذلك من جملة الأسباب التي يجوز فعلها، ولا يعتمد عليها، بل يعتمد على المُسَبِّبِ الذي أوجد السبب والمُسَبِّبَ.

قال المصنف رحمه الله: قوله: **﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيهِمْ آيَاتُهُ زَادُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾** [الأفال: ٢].

ش/ قال ابن عباس في الآية: المنافقون لا يدخل [في] **﴿قُلُوبُهُمْ شَيْءٌ مِّن ذِكْرِ اللهِ عِنْدَ أَدَاءِ فَرَائِصِهِ، وَلَا يَؤْمِنُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ آيَاتِ اللهِ، وَلَا يَتَوَكَّلُونَ عَلَى اللهِ، وَلَا يَصَلُّونَ إِذَا غَابُوا، وَلَا يَؤْدُونَ زَكَةَ أَمْوَالِهِمْ، فَأَخْبَرَ اللهُ أَنَّهُمْ لَيْسُوا بِمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ وَصَفَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ﴾**، فأدوا فرائصه. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم. **﴿وَوَجْلُ الْقُلُوبِ مِنَ اللهِ مُسْتَلِزِمٌ الْقِيَامُ بِفَعْلِ مَا أُمِرَّ بِهِ، وَتَرْكُ مَا نَهِيَّ عَنْهُ.**

**قال السدي:** **﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ﴾** هو الرجل يريد أن يظلم. أو قال: **﴿يَهُمْ بِمُعْصِيَةٍ.** فيقال له: اتق الله. فيجل قلبه. رواه ابن أبي شيبة، وابن جرير.

(١) الاعتماد على السبب قد يوصل صاحبه إلى الشرك الأكبر، وذلك إذا اعتقد أن السبب هو الذي ينفع مع الله، أو من دون الله، فيعتقد أن النفع والضر منها بدون تفويض الأمور إلى الله. والأمر الثاني: أن يعتمد عليها اعتماداً بالغاً، وهو يعتقد أن النفع والضر من الله، لكن جاوز الحد في ذلك، فجعله يخشى على نفسه، أو يتضجر إذا فاته هذا السبب، فهذا قد يوصل صاحبه إلى الشرك الأصغر، وإلا فهو معصية.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ضعيف. ذكره ابن جرير، وابن أبي حاتم عند تفسير هذه الآية من سورة الأنفال من طريق: علي بن أبي طلحة عن ابن عباس، وفيه انقطاع، وفيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث ضعيف.

(٤) صحيح. أخرجه الثوري في «تفسيره» (ص ١١٥)، عن السدي.

ومن طريق الثوري أخرجه ابن جرير (١١/٢٩)، وابن المبارك في «الزهد» (١٣٩ - زوائد نعيم)، ومن طريقه ابن أبي حاتم (٥/١٦٥٥)، وأخرجه البيهقي في «الشعب» (٧٣٧) من طريق الثوري كذلك، وعزاه السيوطي في «الدر المنشور» إلى ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبي الشيخ.

**قوله:** ﴿وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ رَأَدْتُهُمْ إِيمَانًا﴾.

استدل الصحابة رضي الله عنه، والتابعون، ومن تبعهم من أهل السنة بهذه الآية ونظائرها على زيادة الإيمان ونقصانه.

قال عمير بن حبيب الصحابي: إن الإيمان يزيد وينقص. فقيل له: وما زيادةه ونقصانه؟ قال: إذا ذكرنا الله وخشيناه؛ فذلك زيادته، وإذا غفلنا، ونسينا، وضيعنا؛ فذلك نقصانه. رواه ابن سعد.<sup>(١)</sup>

وقال مجاهد: الإيمان يزيد وينقص، وهو قولٌ، وعمل. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(٢)</sup>  
وحكى الإجماع على ذلك الشافعي، وأحمد، وأبو عبيد وغيرهم.<sup>(٣)</sup>

(١) صحيح. رواه ابن سعد (٤/٣٨١)، ورواه أيضًا عبدالله بن أحمد في كتاب «السنة» (٦٢٤، ٦٨٠)، وابن أبي شيبة في كتاب «الإيمان» (١٤)، والأجري في «الشرعية» (٢١٦)، وابن بطة في «الإبانة» (١١٣١)، والبيهقي في «الشعب» (٥٦) من طريق: حاد، عن أبي جعفر الخطمي، واسمه: عمير بن يزيد بن عمير بن حبيب، عن أبيه، عن جده. وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات، أهل صدق، قال ابن مهدي كما في «تهذيب التهذيب» ترجمة أبي جعفر: كان أبو جعفر، وأبواه، وجده قوماً يتوارثون الصدق بعضهم عن بعض.

قلت: يزيد بن عمير لم توجد له ترجمة، ويكفيه تعديل ابن مهدي هذا، ولكن روى ابن سعد (٤/٣٨١)، وعبدالله بن أحمد (٦٢٥)، واللالكائي (١٧٢١) هذا الأثر من طريق حاد عن أبي جعفر، عن جده عمير بن حبيب، وهذا منقطع. قال عفان: قلت لحماد: إنك حدثني عن أبيه عن جده. قال: أحسبه عن أبيه عن جده.

قلت: روایته عن جده منقطعة؛ فإنه لم يسمع من أحد من الصحابة، والذي يظهر أن حاداً كان جازماً بأنه عن أبيه عن جده، ثم نسي وشك، فالعبرة بجزمه الأول؛ لأن النسيان لا يضر بالرواية المتقدمة على الصحيح، وعليه فالآثار صحيح، والله أعلم.

(٢) ضعيف. أخرجه عبدالله في «السنة» (٦١١)، وابن بطة (١١٦٧)، واللالكائي (١٧٢٨)، والبيهقي في «الشعب» (٦٠)، من طريق: يزيد بن أبي زياد الهاشمي، عن مجاهد به، وإسناده ضعيف لضعف يزيد.

(٣) أما الشافعي فنقله عنه شيخ الإسلام رحمه الله في كتابه «الإيمان» (ص ٢٩٢)، وعزاه لـ«الأم»، وأما قول أحمد فرواه ابن الجوزي في «مناقب الإمام أحمد» (ص ٢٢٨)، وابن أبي يعلى في «طبقات الحتابلة» =

**قوله:** ﴿وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾.

أي: يعتمدون عليه بقلوبهم، مفوضين إليه أمورهم، فلا يرجون سواه، ولا يقصدون إلا إيه، ولا يرغبون إلا إليه، يعلمون أنَّ ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه المتصرف في الملك وحده، والمعبد وحده لا شريك له، وفي الآية وصف المؤمنين حَقًا بثلاث مقامات [من مقامات]<sup>(١)</sup> الإحسان، [وهي]<sup>(٢)</sup>: الخوف، وزيادة الإيمان، والتوكيل على الله وحده، وهذه المقامات تقتضي كمال الإيمان، وحصول أعماله الباطنة والظاهرة، مثل ذلك الصلاة، فمن أقام الصلاة وحافظ عليها، وأدى الزكاة كما أمره الله؛ استلزم ذلك العمل بما يقدر عليه من الواجبات، وترك جميع المحرمات، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأنفال: ٦٤].

ش/ قال ابن القيم: [أي]<sup>(٣)</sup> الله وحده كافيك وكافي أتباعك، فلا تحتاجون معه إلى أحد.<sup>(٤)</sup> وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.<sup>(٥)</sup>

وقيل، المعنى: حسبك الله، وحسبك المؤمنون.

قال ابن القيم: وهذا خطأً محض<sup>(٦)</sup>، لا يجوز حمل الآية عليه؛ فإنَّ الحسب والكافية

= (١) /١٣٠)، وهو ثابتٌ عنه. وأما قول أبي عبيد فهو في كتابه «الإيمان» قبل رقم (٩)، وأخرجه ابن بطة (١١١٧)، وذكره شيخ الإسلام في «الإيمان» (ص ٢٩٣-٢٩٥).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في [أ]: وهو.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) انظر: «زاد المعاد» (١/٣٥).

(٦) انظر: «مجموع الفتاوى» (١/٣٠٦، ٢٩٣)، وقد عزاه إلى جمهور السلف والخلف.

= (٦) قال شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (١٠/١٥٤): ومن ظنَّ أنَّ المعنى (حسبك الله

**٣٢-باب قول الله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾**

الله وحده، كالتوكل، والتقوى، والعبادة، قال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: **﴿وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدُعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ﴾** [الأنفال: ٦٢]، ففرق بين الحسب والتأييد، فجعل الحسب له وحده، وجعل التأييد له بنصره وبعباده، وأنتي على أهل التوحيد من عباده حيث أفردوه بالحسب، فقال تعالى: **﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾** [آل عمران: ١٧٣]، ولم يقولوا: حسبنا الله ورسوله، ونظير هذا قوله سبحانه: **﴿وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُّونِيَنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ﴾** [التوبه: ٥٩]، فتأمل كيف جعل الإيتاء لله والرسول، وجعل الحسب له وحده، فلم يقل: **﴿وَقَالُوا﴾**<sup>(٢)</sup> حسبنا الله ورسوله، بل جعله خالص حقه، كما قال: **﴿إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ﴾**، فجعل الرغبة إليه وحده، كما قال تعالى: **﴿وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ﴾** [الشرح: ٨]، فالرغبة، والتوكل، والإنابة، والحسب لله وحده، كما أنَّ العبادة، والتقوى، والسجود، والنذر، والحلف، لا يكون إلا له سبحانه وتعالى. انتهى<sup>(٣)</sup>

وبهذا يتبيَّن مطابقة الآية للترجمة، فإذا كان هو الكافي لعبدة؛ وجُبَّ ألا يتوكَّل إلا عليه، وممْتَى التفت بقلبه إلى سواه؛ **﴿وَكَلَه﴾**<sup>(٤)</sup> إلى من التفت إليه، كما في الحديث: «من تعلق شيئاً وكل إليه».<sup>(٥)</sup>

قال المصنف رحمه الله: قوله: **﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾** [الطلاق: ٣].

ش/ قال ابن القيم رحمه الله وغيره: أي كافيه، ومن كان الله كافيه وواقيه؛ فلا مطعم فيه

= والمؤمنون معه) فقد غلط غلطًا فاحشًا. اهـ

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) من "زاد المعاد" (١ / ٣٦-٣٧).

(٤) في [ب]: وكيل.

(٥) تقدَّم في الباب رقم (٧).

لعدوه، ولا يضره إلا أذى لابد منه، كالحر، والبرد، والجوع، والعطش، وأما أن يضره بما يبلغ به مراده؛ فلا يكون أبداً، وفرق بين الأذى الذي هو الظاهر إيذاء، وفي الحقيقة إحسان [إليه]<sup>(١)</sup> وإضرار بنفسه، وبين [الضرر]<sup>(٢)</sup> الذي يتشفى به منه. قال بعض السلف: جعل الله لكل عمل جزاء من نفسه، وجعل جزاء التوكل عليه نفس كفایته، فقال: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾، فلم يقل: فله كذا وكذا من الأجر كما قال في الأعمال، بل جعل نفسه سبحانه كافي عبده المتوكلا عليه، [وحسبه]<sup>(٣)</sup> وواقية، فلو توكل العبد على الله حق توكله، وكانته السموات والأرض ومن فيهن؛ لجعل [الله]<sup>(٤)</sup> له مخرجاً، وكفأه [ورزقه]<sup>(٥)</sup>، ونصره. انتهى<sup>(٦)</sup>

وفي أثر رواه أحمد في «الزهد» عن وهب بن منبه، قال: «قال الله عز وجل في بعض كتبه: بعزمي إنه من اعتصم بي، فكادته السموات بمن فيهن، والأرضون بمن فيهن؛ فإني أجعل له من ذلك مخرجاً، ومن لم يعتصم بي؛ فإني أقطع يديه من أسباب السماء، وأخسف من تحت قدميه الأرض، فأجعله في الهواء، ثم أكله إلى نفسه، كفى بي لعبني مالاً، إذا كان عبدي في طاعتي أعطيه قبل أن يسألني، وأستجيب له قبل أن يدعوني، فأنا أعلم بحاجته التي ترافق به منه». <sup>(٧)</sup>

(١) إضافة من «البدائع».

(٢) في [ب]: الضر.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [ب].

(٦) من «بدائع الفوائد» (٢٤٠-٢٣٩/٢).

(٧) صحيح. أخرجه ابن أبي حاتم (١٦٥٢٠) بنحوه، فقال: أخبرنا أبو عبد الله الطهراني فيما كتب إلي، أنينا إسماعيل بن عبد الكرييم، أخبرني عبد الصمد بن معقل، أنه سمع عممه وهب بن منبه فذكره. وهذا إسناد صحيح. وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» (٣١٨) وأحمد في «الزهد» (ص ٦٩) ط. الريان، مختصرًا، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/٣٨) من طرق أخرى تزيد الطريق الأولى قوة.

وفي الآية دليل على فضل التوكل، وأنه أعظم الأسباب في جلب المنافع ودفع المضار؛ لأن الله علق الجملة الأخيرة على الأولى تعليق الجزاء على الشرط، فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه؛ لأن الله تعالى رتب الحكم على الوصف المناسب له، فعلم أن توكله هو سبب كون الله حسبياً له. وفيها تنبية على القيام بالأسباب مع التوكل؛ لأنه تعالى ذكر التقوى، ثم ذكر التوكل، كما قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ [المائدة: ١١]، فجعل التوكل مع التقوى الذي هو قيام بالأسباب المأمور بها، فالتوكل بدون القيام بالأسباب المأمور بها عجز ممحض، وإن كان ممثلاً بنوعٍ من التوكل، فلا ينبغي للعبد أن يجعل توكله عجزاً، ولا عجزه توكلًا، بل يجعل توكله من جملة الأسباب التي لا يتم المقصود إلا بها كلها، ذكره ابن القيم بمعناه.<sup>(١)</sup>

(١) في «زاد المعاد» (٢٦٣ / ٢).

**وقال** ابن القيم رحمه الله في «مدارج السالكين» (٢ / ١٢٠): فالتوكل من أعظم الأسباب التي يحصل بها المطلوب، ويندفع بها المكرور، فمن أنكر الأسباب لم يستقم منه التوكل، ولكن من تمام التوكل عدم الركون إلى الأسباب، وقطع علاقة القلب بها؛ فيكون حال قلبه قيامه بالله لا بها، وحال بدنه قيامه بها، فالأسباب محل حكمة الله، وأمره، ودينه، والتوكل متعلق بربوبيته وقضائه وقدره، فلا تقوم عبودية الأسباب إلا على ساق التوكل، ولا يقوم ساق التوكل إلا على قدم العبودية، والله سبحانه وتعالى أعلم. اهـ  
**وقال** في «المدارج» (٣ / ٤٩٥): وبالجملة فليس إسقاط الأسباب من التوحيد، بل القيام بها، واعتبارها، وإنزالها في منازلها التي أنزلها الله فيها هو محض التوحيد والعبودية، والقول بإسقاط الأسباب هو توحيد القدرة الجبرية أتباع جهم بن صفوان في الجبر. اهـ

**فأفتده** قال شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (١٠ / ٣٥-٣٢): فهذا الموضوع –يعني العبادة والتوكيل- قد انقسم الناس فيه إلى أربعة أقسام: قوم ينظرون إلى جانب الأمر والنهي، والعبادة والطاعة، ولا ينظرون إلى جانب القضاء والقدر، والتوكل والاستعانة، وهو حال كثير من المتفقهة، والمتباعدة، فهم يغلب عليهم الضعف والعجز والخذلان. وقسم ثانٍ: يشهدون ربوبية الحق، وافتقارهم إليه، ويستعينون به، لكن على أهوائهم، وأذواقهم غير ناظرين إلى حقيقة أمره ونبيه، ورضاه وغضبه ومحبته، وهذا حال كثير من المتفقرة والمتصوفة. وأما القسم الثالث: وهو من أعرض عن عبادة الله واستعانته به، فهو لاء شر الأقسام. والقسم الرابع: هو القسم المحمود، وهو حال الذين حققوا **﴿إِنَّا كَنَّا نَعْبُدُ وَإِنَّا كَنَّا نَسْتَعِينُ﴾**، قوله **﴿فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ﴾** [هود: ١٢٣]، فاستعنوا =

وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: ﴿حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد عليه السلام حين قالوا له: ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادُوهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣]. رواه البخاري والنسائي.<sup>(١)</sup>

ش / قوله: ﴿حَسِبْنَا اللَّهُ﴾.

أي: كافينا، فلا نتوكى إلا عليه، قال تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦].  
قوله: ﴿وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾.

أي: نعم الموكول إليه، كما قال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ [الحج: ٧٨]، ومخصوص (نعم) محدوف تقديره (هو).

قال ابن القيم: هو حسب من توكل عليه، وكافي من لجأ إليه، وهو الذي يؤمن خوف الخائف، ويجير المستجير، فمن تولاه، واستنصر به، وتوكل عليه، وانقطع بكليته إليه؛ تولاه وحفظه، وحرسه، وصانه، ومن خافه واتقه؛ أمنه مما يخاف ويحذر، ويجلب إليه ما يحتاج إليه من المنافع.<sup>(٢)</sup>

به على طاعته؛ ولهذا قال طائفة من العلماء: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحظ الأسباب أن تكون أسباباً نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع، وإنما التوكل المأمور به ما اجتمع فيه مقتضى التوحيد والعقل والشرع. انتهى بتصرف وتلخيص.

وقال ابن القيم رحمه الله في «طريق الهجرتين» (٣٢٣): فمنع الأسباب أن تكون أسباباً قدح في العقل والشرع، وإثباتها والوقوف معها، وقطع النظر عن مسببها قدح في التوحيد، والتوكيل والقيام بها وتتنزيلها منازلها، والنظر إلى مسببها، وتعلق القيام به جمع بين الأمر والتوحيد، وبين الشرع والقدر، وهو الكمال، والله أعلم.

وقال أيضاً (ص ٣٢٣): رفض الأسباب بالكلية انسلاخ من العقل والدين. اهـ

(١) أخرجه البخاري برقم (٤٥٦٣)، والنسائي في «الكبري» برقم (١١٠٨١)، واللفظ للبخاري.

(٢) انتهى من «بدائع الفوائد» (٢/ ٢٣٧).

**قوله:** قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار.

قال تعالى: ﴿قَالُوا حَرَقُوهُ وَانصُرُوا الْهَتَّاكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَاعْلِمِينَ \* قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ﴾ [الأنبياء: ٦٨ - ٧٠].

**قوله:** وقالها محمد عليه السلام حين [قالوا له]: ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

وذلك بعد منصرف قريش والأحزاب من أحد، بلغه أن أبي سفيان ومن معه قد أجمعوا الكرة عليهم، فخرج النبي عليه السلام في سبعين راكباً حتى انتهى إلى حراء الأسد<sup>(١)</sup>، فألقى الله الرعب في قلب أبي سفيان، فرجع إلى مكة بمن معه، ومرّ به ركب من عبد القيس، فقال: أين تريدون؟ قالوا: نريد المدينة. قال: فهل أنتم مبلغون محمداً عن رسالة؟ قالوا: نعم. قال: فإذا وافيتهم، فأخبروهم أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لست أصل بقيتهم، فمرّ الركب برسول الله عليه السلام وهو بحمراء الأسد، فأخبروه بالذى قال أبو سفيان، فقال: «حسينا الله ونعم الوكيل»<sup>(٢)</sup>، ففي هاتين القصتين فضل هذه الكلمة العظيمة، وأنها قول الخليلين عليهم [الصلاحة]<sup>(٣)</sup> والسلام في الشدائدين، وجاء في الحديث: «إذا وقعت في الأمر العظيم فقولوا: حسينا الله ونعم الوكيل».<sup>(٤)</sup>

(١) في [ب]: قال لهم الناس.

(٢) هو موضع على ثمانية أميال من المدينة. «معجم البلدان» (٢/ ٣٠١).

(٣) تقدم تخریج هذا الحديث في أوائل الباب (٣١)، وهذا السياق في مرسل عبدالله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، عند ابن إسحاق والطبری.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) الحديث في «ضعيف الجامع» للعلامة الألباني رحمه الله (٨٢٩)، وضعفه المناوي في «فيض القدير» (١/ ٤٥٥)، وعزاه السيوطي لابن مردوحه وكتابه مفقود، ووجدنا سنه في «تفسير ابن كثير» عند تفسير آية سورة آل عمران: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وسبب =

**فيه مسائل:**

الأولى: أنَّ التوكل من الفرائض.

الثانية: أنه من شروط الإيمان.

الثالثة: تفسير آية الأنفال.

الرابعة: تفسير الآية في آخرها.

الخامسة: تفسير آية الطلاق.

السادسة: عِظِّم شأن هذه الكلمة أنها قول إبراهيم، ومحمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الشدائد.

## ٣٣- باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ﴾

﴿فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾

قال المصنف رحمه الله: باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾ [الأعراف: ٩٩]. <sup>(١)</sup>

ش/ قصد المصنف رحمه الله بهذه الآية التنبية على أن الأمان من مكر الله من أعظم الذنوب، وأنه ينافي كمال التوحيد، كما أن القنوط من رحمة الله كذلك، وذلك يرشد إلى أن المؤمن يسير إلى الله بين الخوف والرجاء كما دل على ذلك الكتاب والسنة، وأرشد إليه السلف والأئمة.

ومعنى الآية: أن الله تبارك وتعالى لما ذكر حال أهل القرى المكذبين للرسل بَيْنَ أَنَّ الذي حملهم على ذلك هو الأمان من مكر الله، وعدم الخوف منه، كما قال تعالى: ﴿أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَنْ يَأْتِيهِمْ بَأْسُنَا بَيْنَ أَنَّ وَهُمْ نَائِمُونَ \* أَوَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَنْ يَأْتِيهِمْ بَأْسُنَا ضُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ \* أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾ [الأعراف: ٩٩-٩٧]، أي: الهالكون <sup>(٢)</sup>، وذلك لأنهم أمدوا مكر الله لما استدرجهم بالسراء [والنعم] <sup>(٣)</sup>،

(١) لعل مناسبة ذكر هذا في «كتاب التوحيد» هو أن المشركين وإن أمدتهم الله بالنعم؛ فيجب عليهم إلا يأمنوا من مكر الله؛ فإن الله يمهل للظلماء، فكرون ربنا تعالى يمددهم بالنعم الدنيوية لا يدل على رضاه، ويتحمل أن يكون تنبئها على أنَّ الخوف من الله عبادة كما بين ذلك قبل باب؛ مالم يصل إلى القنوط من رحمة الله. وتتبئها على أنَّ التوكيل عبادة كما بين ذلك في الباب السابق؛ مالم يصر توأكلًا وعجزًا بترك الطاعات، وفعل المنكرات، والأمن من عقاب الله عزوجل، وهذا الاحتمال الثاني أقوى، والله أعلم.

(٢) الأمان من مكر الله يتفاوت عند الناس، وهو من كبار الذنوب؛ مالم يصل إلى عدم الخوف من الله بالكلية، وهو حال الكافرين، وأما المسلم فلا يزال عنده خوف من ربه سبحانه وإن وقع في المعاصي، ويتفاوت الخوف: فمن كان أشد خوفاً من الله؛ كان أقل أمانًا من مكر ربه سبحانه، وبالعكس.

(٣) في [ب]: والنعيم.

فاستبعدوا أن يكون ذلك مكرًا.

قال الحسن: من وسّع [الله]<sup>(١)</sup> عليه، فلم ير أنه يمكر به، فلا رأي له.<sup>(٢)</sup>

وقال قتادة: بعث القوم أමّر الله، وما أخذ الله قوماً قط إلا عند سلوتهم، وغرتهم،  
ونعمتهم، فلا تغروا بالله.<sup>(٣)</sup>

وفي الحديث: «إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا [وهو مقيم]<sup>(٤)</sup> على معاصيه ما  
يحب، فإنما هو استدراج» رواه أحمد، وابن جرير، وابن أبي حاتم.<sup>(٥)</sup>

وقال إسماعيل بن رافع: من الأمان من مكر الله إقامة العبد على الذنب يتمنى على الله  
المغفرة. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(٦)</sup>

وهذا هو تفسير المكر في قول بعض السلف: يستدرجهم الله بالنعيم إذا عصوه،

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف. أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير آية الأنعام: ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكْرُوا بِهِ فَتَحْنَ﴾ الآية، وفي سنته  
رجل مبهم؛ فالتأثر ضعيف.

(٣) صحيح. أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير [آية: ٩٥] من سورة الأعراف عن موسى بن هارون الطوسي،  
ثنا الحسين بن محمد المروزي، ثنا شيبان عن قتادة به، وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات معروفون.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) صحيح بطرقه. أخرجه أبو عبد الله (٤/١٤٥)، وفي «الزهد» (ص ١٢)، من طريق: رشدين بن سعد، عن  
حرملة بن عمران التنجيبي، عن عقبة بن مسلم، عن عقبة بن عامر به، وإسناده ضعيف؛ لأنَّ رشدين  
ابن سعد ضعيف، ولكنه قد تُوَّبِّع، فقد تابعه أبو عبد الرحمن بن أخي ابن وهب عند ابن أبي  
حاتم (١٢٩٠)، وهو حسن الحديث، وتابعه أيضًا عبدالله بن صالح كاتب الليث عند الطبراني في  
«الأوسط» (٩٢٦٨)، والبيهقي في «الشعب» (٤٥٤٠)، وفيه ضعف يسير، وتابعه أيضًا حجاج بن  
سليمان الرعيني عند الدو لا بي في «الكتني» (١١١/١)، وهو ضعيف، وتابعه أبو الصلت الشامي عند  
ابن جرير (٢٤٨/٩)، وهو مجهول، وتتابع حرملة ابن لهيعة عند ابن أبي حاتم، والطبراني عند الآية  
المتقدمة؛ فالحديث صحيح بمجموع هذه الطرق.

(٦) ضعيف. أخرجه ابن أبي حاتم (٥/١٥٢٩)، وفيه: أبو أيوب بن سويد الرَّملي، ضعيف، وحماد بن  
حميد العسقلاني مجهول حال.

ويُملي لهم، ثم يأخذهم أحداً عزيز مقتدر، وهذا هو معنى [المكر]<sup>(١)</sup> والخديعة ونحو ذلك، ذكره ابن جرير بمعناه.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْنَطْ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ﴾

[الحجر: ٥٦].

ش/ [القنوط]: استبعاد الفرج، واليأس منه، وهو يقابل الأمان من مكر الله، وكلاهما ذنب عظيم، وتقدم ما فيه<sup>(٢)</sup>؛ لمنافاته لكمال التوحيد، وذكر المصنف رحمه الله تعالى هذه الآية مع التي قبلها تنبئها على أنه لا يجوز لمن خاف الله أن يقطع من رحمته، بل يكون خائفاً راجياً يخاف ذنبه، ويعمل [بطاعته]<sup>(٣)</sup>، ويرجو رحمته، كما قال تعالى: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَاتِنُ آنَاءِ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاتِمًا يَخْدُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ﴾ [الزمر: ٩] وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِنَّكُمْ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [البقرة: ٢١٨]، فالرجاء مع المعصية، وترك الطاعة غرور من الشيطان؛ ليوقع العبد في المخاوف مع ترك الأسباب المنجية من المهالك، بخلاف حال أهل الإيمان الذين أخذوا بأسباب النجاة خوفاً من الله، وهرباً من عقابه، وطمئناً في المغفرة، والرجاء لثوابه.

والمعنى أنَّ الله تعالى حكى قول خليله إبراهيم عليه السلام لما بشرته الملائكة بابنه إسحاق: ﴿قَالَ أَبْشِرْتُ مُؤْنِي عَلَىٰ أَنْ مَسَنِي الْكَبِيرُ فِيمَ تُبَشِّرُونَ﴾ [الحجر: ٥٤]؛ لأن العادة أن الرجل إذا كبر سنه وسن زوجته استبعد أن يولد له منها، والله على كل شيء قادر، فقالت الملائكة: ﴿فَأَلْوَابَشَرَنَاكَ بِالْحَقِّ﴾ [الحجر: ٥٥] الذي لا ريب فيه؛ فإن الله إذا أراد شيئاً إنما يقول له كن فيكون: ﴿فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَانِطِينَ﴾، أي: من الآيسين، فقال عليه السلام: ﴿قَالَ وَمَنْ

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [ب]: قد تقدم ما في القنوط.

(٣) في [ب]: بطاعة الله.

يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ﴿الحجر: ٥٦﴾؛ فإنه يعلم من قدرة الله [ورحمته]<sup>(١)</sup> ما هو أبلغ من ذلك وأعظم، لكنه -والله أعلم- قال ذلك على وجه التعجب.

**قوله:** ﴿إِلَّا الضَّالُّونَ﴾.

قال بعضهم: إلا المخطئون طريق الصواب، أو: إلا الكافرون، كقوله: ﴿إِنَّهُ لَا يَئِسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ﴾ [يوسف: ٨٧].

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم سُئل عن الكبائر؟ فقال:  
**«الشرك بالله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله».**<sup>(٢)</sup>

ش/ هذا الحديث رواه البزار، وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر، عن عكرمة، عن ابن عباس، ورجاله ثقات إلا شبيب بن بشر، فقال ابن معين: ثقة. وَلَيْهُ أبو حاتم.  
 وقال ابن كثير: في إسناده نظر، والأشبه أن يكون موقوفاً.<sup>(٤)</sup>

**قوله:** «الشرك بالله».

هو أكبر الكبائر، قال ابن القيم رحمه الله: الشرك بالله هضم للربوبية، وتنقص للإلهية،

(١) في [ب]: وحكمته.

(٢) القنوط هو أشد اليأس، قاله ابن الأثير رحمه الله في «النهاية»: والقنوط واليأس من رحمة الله من كبائر الذنوب، والمسلم لا يزال عنده رجاء من الله بالخير وإن وقع منه اليأس، وأما الكافر فهو في قنوط كامل بحيث لم يبق معه رجاء بربه سبحانه، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَوَلَّوْنَا قَوْمًا عَظِيبَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُوْرِ﴾ [المتحنة: ١٣].

(٣) أخرجه البزار كما في «الكشف» (١٠٦)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٥٢٠١) من طريق: شبيب بن بشر، عن عكرمة، عن ابن عباس به، وفي إسناده: شبيب بن بشر، فقد قال فيه ابن حبان: يُخطئ كثيراً، وهذا جرح مفسر، ولعل الصواب ما قاله ابن كثير بأن الأشبه أن يكون موقوفاً، ووهم شبيب برفعه.

(٤) قال ابن كثير في تفسير سورة النساء [آية: ٣١].

وسوء ظن برب العالمين. انتهى<sup>(١)</sup>

ولقد صدق ونصح، [قال تعالى]<sup>(٢)</sup>: «ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ» [الأنعام: ١]،  
وقال تعالى: «إِنَّ الشَّرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ» [لقمان: ١٣]؛ ولهذا لا يغفره الله إلا بالتوبة منه.  
قوله: «واليأس من روح الله».

أي: قطع الرجاء، والأمل من الله فيما يخافه ويرجوه، وذلك إساءة ظن بالله، وجهل  
به وبسعة رحمته، وجوده ومغفرته.  
قوله: «والأمن من مكر الله».

أي: من استدراجه للعبد، وسلبه ما أعطاه من الإيمان -نوعاً بالله من ذلك- وذلك  
جهل بالله وبقدرته، وثقة بالنفس، وعجب بها.

واعلم أن هذا الحديث لم يرد به حصر الكبائر في الثلاث، بل الكبائر كثيرة، وهذه  
الثلاث من أكبر الكبائر المذكورة في الكتاب والسنة، وضابطها ما قاله المحققون من  
العلماء: كل ذنب ختمه الله بنار، أو لعنة، أو غضب، أو عذاب. زاد شيخ الإسلام ابن  
تيمية: أو نفي الإيمان.<sup>(٣)</sup>

قلت: ومن برئ منه رسول الله ﷺ، أو قال: «ليس منا من فعل كذا وكذا»، وعن ابن  
عباس رضي الله عنه: هي إلى سبعينات أقرب منها إلى سبع، غير أنه لا كبيرة مع الاستغفار، ولا  
صغرى مع الإصرار.<sup>(٤)</sup>

(١) لم أجده مصدر هذا النص من كتب ابن القيم بعد البحث المتكرر.

(٢) في [ب]: كما قال تعالى.

(٣) انظر: «مجموع الفتاوى» (١١/٦٥٠-٦٥٢).

(٤) تقدم تخریجه في الباب رقم (٢٣).

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: «أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَالْأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ، وَالْقُنُوتُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَالْيَأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ». رواه عبد الرزاق.

ش/ رواه ابن حجرير بأسانيد صحاح عن ابن مسعود رضي الله عنه.<sup>(١)</sup>

**قوله:** أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ.

أي: في ربوبيته، أو عبادته، وهذا بالإجماع.

**قوله:** وَالْقُنُوتُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ.

قال أبو السعادات: هو أشد اليأس.

وفيه التنبية على [الجمع بين]<sup>(٢)</sup> الرجاء والخوف، فإذا خاف فلا يقنط ولا ييأس، بل يرجو رحمة الله، وكان السلف يستحبون أن يقوى في الصحة الخوف، وفي المرض الرجاء، وهذه طريقة أبي سليمان الداراني<sup>(٣)</sup> وغيره، قال: ينبغي للقلب أن يكون الغالب عليه الخوف، فإذا غلب الرجاء الخوف، فسد القلب.<sup>(٤)</sup>

قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ» [الملك: ١٢]، وقال: «يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ» [النور: ٣٧]، وقال تعالى: «وَالَّذِينَ

(١) هذا الأثر ثابت عن ابن مسعود رضي الله عنه، وله أكثر من إسناد صحيح عند عبد الرزاق (٤٥٩ / ١١)، وفي «التفسير» (١ / ١٥٥)، وابن حجرير (٦ / ٦٤٨ - ٨٧٨٥)، والطبراني (٢٣٧).

(٢) ساقط من [أ].

(٣) هو عبد الرحمن بن أحمد بن عطيه الداراني، متصوف، متزهد، وليس من غلاة الصوفية، له ترجمة طويلة في «الحلية» (٩ / ٢٥٤ - ٢٨٠).

(٤) انظر: «المدارج» (١ / ٥١٧)، ثم قال ابن القيم رحمه الله: وقال غيره: أكمل الأحوال: اعتدال الرجاء، والخوف، وغلبة الحب، فالمحبة هي المركب، والرجاء حاد، والخوف سائق، والله الموصل به منه وكرمه.

يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجْهَةُ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ﴾ [المؤمنون: ٦١-٦٠]، وقال: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَاتِنُ آنَاءِ اللَّيلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ﴾ [الزمر: ٩] الآية، وقد حذر على الرجاء في هذه الآية.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الأعراف.

الثانية: تفسير آية الحجر.

الثالثة: شدة الوعيد فيمن أَمِنَ مكر الله.

الرابعة: شدة الوعيد في القنوط.

## ٣٤- بَابُ مِنَ الْإِيمَانِ بِاللهِ الصَّابِرُ عَلَى أَقْدَارِ اللهِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مِنَ الْإِيمَانِ بِاللهِ الصَّابِرُ عَلَى أَقْدَارِ اللهِ

ش/ قال الإمام أحمد: ذكر الله تعالى الصبر في تسعين موضعًا من كتابه.<sup>(١)</sup>

وفي الحديث الصحيح: «الصبر ضياء»<sup>(٢)</sup> رواه أحمد، ومسلم.

وللبخاري ومسلم مرفوعاً: «ما أُعْطِيَ أَحَدٌ عطاءَ خِيرًا وأَوْسَعُ مِنَ الصَّابِرِ».

قال عمر رضي الله عنه: وجدنا خير عيشنا بالصبر. رواه البخاري.<sup>(٤)</sup>

(١) ذكره ابن القيم رحمه الله في «المدارج» (٢/١٥٢).

(٢) الضياء: هو النور الذي يحصل فيه نوع حرارة وإحراق، كضياء الشمس، ومنه قوله تعالى: «هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا» [يونس:٥]، ولما كان الصبر شافعاً على النفوس كان ضياءً. «جامع العلوم والحكم» رقم (٢٣).

(٣) صحيح. رواه أحمد (٥/٣٤٣، ٣٤٤)، ومسلم (٢٢٣)، وكذلك الترمذى (١٧/٣٥١)، والنسائي (٥/٦٥)، وابن ماجه (٢٨٠)، وابن حبان (٨٤٤) وغيرهم. والحديث قد أعلل في «صحيح مسلم» بالانقطاع، لكن جاء موصولاً عند النسائي، وابن ماجه، وابن حبان.

(٤) أخرجه البخاري برقم (١٤٦٩) (٦٤٧٠)، ومسلم برقم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

(٥) صحيح. رواه البخاري في «صحيحه» معلقاً بصيغة الجزم [باب: (٢٠) من كتاب الرفاق]، ووصله أحمد في «الزهد» (ص ١١٧)، وابن المبارك في «الزهد» (٦٣٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/٥٠) بسنده صحيح عن مجاهد، عن عمر، ومجاهد لم يسمع من عمر؛ فهو منقطع، فالسندي صحيح إلى مجاهد. قال الحافظ في «الفتح»، وفي «التغليق» (٥/١٧٣)، وأخرجه الحاكم من طريقه منصور، عن مجاهد، عن سعيد بن المسيب، عن عمر. اهـ

ولم نجده عند الحاكم، فالعمدة على نقل الحافظ، ووجدنا للأثر طريقاً أخرى عند ابن أبي الدنيا في كتابه «الصبر» رقم (٦)، لكن فيه علل: ففيه رجل مبهم، وفيه: ليث بن أبي سليم، وفيه انقطاع بين أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود وأبيه، والبخاري جزم به، فلا يأس بتصحیحه مع طریق الحاکم، والله أعلم.

قال علي رضي الله عنه: إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد. ثم رفع صوته، فقال:  
ألا إنه لا إيمان لمن لا صبر له.<sup>(١)</sup>

واستقاشه: من (صبر) إذا حبس، ومنع، والصبر حبس النفس عن الجزء، وحبس اللسان عن التشكي والتسطخ، [وحبس]<sup>(٢)</sup> الجوارح عن لطم الخدوش وشق الجيوب ونحوهما. ذكره ابن القيم.<sup>(٣)</sup>

واعلم أن الصبر ثلاثة أقسام: صبر على ما أمر الله به، وصبر عما نهى [الله]<sup>(٤)</sup> عنه، وصبر على ما قدره الله من المصائب.

قال المصنف رحمه الله: قوله تعالى: «وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ يُكَلِّ شَيْءٍ عَلَيْمٌ»<sup>(٥)</sup>  
[الغابن: ١١].

ش/ وأول الآية: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ»، أي: بمشيئة الله، وإرادته، [وحكمة]<sup>(٦)</sup>، كما قال في الآية الأخرى: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَبْرُأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ» [الحديد: ٢٢]، وقال تعالى:

(١) حسن. أخرجه ابن أبي الدنيا في كتابه «الصبر» رقم (٨)، وفي إسناده: السري بن إسماعيل، وهو متروك، وله طريق آخر عند ابن أبي شيبة بنحوها في كتابه «الإيمان» رقم (١٣٠)، و«المصنف» (٤٧/١١)، من طريق: أبي إسحاق السبيبي، عن علي، وهي طريق منقطعة؛ لأنَّ أباً إسحاق لم يدرك علياً.

﴿وَأَخْرَجَهُ الْبَيْهِقِيُّ فِي «الشَّعْبِ» (٩٧١٨)، مِنْ طَرِيقِ عَبْدِ الرَّزَاقِ، عَنْ مُعْمَرِ، عَنْ الْحَكْمَةِ بْنِ أَبَانِ، عَنْ عَكْرَمَةَ، عَنْ عَلَيِّ بْنِ أَبِي دَيْنَارٍ، وَهَذَا إِسْنَادٌ صَحِيفٌ؛ لَوْلَا الْانْقِطَاعُ بَيْنَ عَكْرَمَةَ وَعَلَيِّ بْنِ أَبِي دَيْنَارٍ﴾.

﴿وَأَخْرَجَهُ الْلَّالِكَائِيُّ (١٥٦٩)، مِنْ طَرِيقِ: مُحَمَّدِ بْنِ زَيْدٍ، عَنْ مِيمُونَ بْنِ مَهْرَانَ، عَنْ عَلَيِّ، وَمُحَمَّدِ بْنِ زَيْدٍ هُوَ الْمَيْمُونِيُّ، وَهُوَ كَذَابٌ، وَمِيمُونٌ لَمْ يُدْرِكْ عَلِيًّا، وَالْأَثْرُ حَسْنٌ بِالظَّرِيقَيْنِ الَّذِيْنِ قَبْلَهَا، وَاللَّهُ أَعْلَمُ﴾.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) انظر: «المدارج» (١٥٦/٢)، وقد تصرف الشارح بكلامه يسيراً.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [أ].

﴿وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَنَّدُونَ﴾ [آل عمران: ١٥٥-١٥٧].

قوله: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبُهُ﴾.

قال ابن عباس [ـ في قوله ﴿إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾: إِلَا<sup>(١)</sup>] بأمر الله. يعني عن قدره ومشيئته، <sup>(٢)</sup> ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبُهُ﴾، أي: من أصابته مصيبة فعلم أنها بقضاء الله وقدره، فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله؛ هدى الله قلبه وعوضه عما فاته من الدنيا، هُدِيَ في قلبه ويقيناً صادقاً، وقد يخلف الله عليه [في الدنيا ما أخذه أو خيراً منه]. <sup>(٣)</sup>

قوله: ﴿وَاللَّهُ يَكُلُّ شَيْءٍ عَلَيْهِ﴾.

تبنيه على أنَّ ذلك إنما يصدر عن علمه المتضمن لحكمته، وذلك يوجب الصبر والرضا.

قال المصنف رحمه الله: قال علقمة: هُوَ الرَّجُلُ تُصِيبُهُ الْمُصِيبَةُ، فَيَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، <sup>(٤)</sup> فَيَرْضِي وَيُسْلِمُ.

ش/ هذا الأثر رواه ابن حجر، وابن أبي حاتم.

وعلقمة: هو ابنُ قيس بن عبد الله التخعي الكوفي، ولد في حياة النبي صلوات الله عليه وسلامه، وسمع من أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وسعد، وابن مسعود، وعائشة وغيرهم رضي الله عنه، وهو من

(١) إضافة من المطبوع.

(٢) ذكره ابن كثير في «تفسيره»، ولم نجده في الطبرى، ولا في «الدر المثور»؛ فلعله في الكتب المفقودة. (٣) في [أ]: ما كان أخذ منه.

(٤) أخرجه ابن حجر في «تفسيره» [آية: ١١] من سورة التغابن، وأخرجه ابن أبي حاتم كما في «تفسير ابن كثير» [آية: ١١] من نفس السورة، وإسناده صحيح، وقد ذكر الشارح الإسناد.

(٥) أخطأ الشارح؛ فترجم لعلقة بن وقارص الليثي؛ فإنه هو الذي ولد في حياة النبي صلوات الله عليه وسلامه وسمع من أبي

كبار التابعين، وعلمائهم، وثقاتهم، مات بعد الستين.

**قوله:** هو الرجل تصييه المصيبة...، إلى آخره.

هذا الأثر رواه الأعمش عن أبي طبيان، قال: كنا عند علقمة، فقرئ عليه هذه الآية: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ [التغابن: ١١]، قال: هو الرجل تصييه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله، فيرضي ويسلم. هذا سياق ابن جرير، وفي هذا دليل على أن الأعمال من مُسَمَّى الإيمان، قال سعيد بن جبير: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾، يعني يسترجع، يقول: إنا لله وإنا إليه راجعون.<sup>(١)</sup>

وفي الآية بيان أن الصبر [سبب]<sup>(٢)</sup> لهداية القلب، وأنها من ثواب الصابرين.

قال المصنف رحمه الله: وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «أثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، واليأحة على الميت».<sup>(٣)</sup>

ش/ أي: هما بالناس كفر حيث كانتا من أعمال الجاهلية، وهما قائمتان بالناس، ولا يسلم منها إلا من سلمه الله، ورزقه علمًا وإيمانا يستضيء به، لكن ليس من قام به شعبة من شعب الكفر يصير كافرا الكفر المطلق، كما أنه ليس من قام به شعبة من شعب الإيمان يصير مؤمنا بالإيمان المطلق، وفرق بين الكفر المعرف باللام كما في قوله: «ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة»<sup>(٤)</sup> وبين كفر مُنْكِرٍ في الإثبات.<sup>(٥)</sup>

= بكر، وعمر، وأما علقمة بن قيس النخعي صاحب الأثر؛ فإنه لم يسمع من أبي بكر وعمر، وولد متأخرًا.

(١) ذكره ابن كثير في «تفسيره»، ولم نجده عند ابن جرير، ولا عند السيوطي في «الدر المثور».  
(٢) ساقط من [ب].

(٣) أخرجه مسلم برقم (٦٧).

(٤) أخرجه مسلم برقم (٨٢)، عن جابر رضي الله عنه.

(٥) هذا التفريق ذكره شيخ الإسلام في «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٢٠٨)، وهو أن الكفر المعرف =

**قوله:** «الطعن في النسب».

أي: عييه، ويدخل فيه أن يقال: هذا ليس ابن فلان. مع ثبوت نسبه [شرعاً].<sup>(١)</sup>

**قوله:** «والنهاية على الميت».

أي: رفع الصوت بالندب، وتعداد فضائله؛ لما فيه من التسخط على القدر المنافي للصبر، كقول النائحة: (واعضداه وانصرافه) ونحو ذلك.  
وفيه دليل على أن الصبر واجب، وأن من الكفر ما لا ينقل عن الملة.

قال المصنف رحمه الله: ولهمما عن ابن مسعود مرفوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ». <sup>(٢)</sup>

ش/ هذا من نصوص الوعيد، وقد جاء عن سفيان الثوري، وأحمد كراهيته تأويلاً لها؛ ليكون أوقع في النفوس، وأبلغ في الزجر<sup>(٣)</sup>، وهو يدل على أن ذلك ينافي كمال الإيمان الواجب.

**قوله:** «من ضرب الخدود».

= يفيد الكفر الأكبر، والكفر المنكر يفيد الكفر الأصغر، وهذا ليس على إطلاقه، فقد وجد من الكفر المعرف الذي أطلق على الكفر الأصغر كقول امرأة ثابت بن قيس للنبي صلوات الله عليه: إني أكره الكفر في الإسلام. أخرجه البخاري برقم (٥٢٧٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما. قال العلماء: مرادها بالكفر الكفر الأصغر، وهو كفران العشرين. وسئل ابن عباس رضي الله عنهما عن إتيان المرأة في دبرها؟ فقال: ذلك الكفر. أخرجه عبد الرزاق (٩٥٣)، والنمسائي في «الكتبى» (٩٠٤)، من طريق: معمراً، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس، وهذا إسناد صحيح.

(١) ساقط من [ب].

(٢) أخرجه البخاري برقم (١٢٩٤)، ومسلم برقم (١٠٣).

(٣) أما قول أحمد فنقله عنه غير واحد من أصحابه، ذكر ذلك ابن رجب في «الفتح» شرح حديث (٢٩)، وأما سفيان؛ فإن النووي عزاه إلى سفيان بن عبيدة في «شرح مسلم» برقم (١٠١)، وأطلق الحافظ

(٤) قوله (سفيان) فظنه الشارح الثوري، وإنما هو ابن عبيدة.

قال الحافظ: خَصَّ الْخَدُّ؛ لكونه الغالب، وإلا فضرب بقية الوجه مثله.<sup>(١)</sup>

قوله: «وشق الجيوب».

هو الذي يدخل فيه الرأس من الثوب، وذلك من عادة أهل الجاهلية؛ حزناً على الميت.

قوله: «ودعا بدعوى الجاهلية».

قال شيخ الإسلام: هو ندب الميت.<sup>(٢)</sup>

وقال غيره: هو الدعاء بالويل والثبور.

وقال ابن القيم: الدعاء بدعوى الجاهلية كالدعاء إلى القبائل، والعصبية، ومثله

التعصب إلى المذاهب، والطوائف، والمشايخ، وتفضيل بعض على بعض، يدعو إلى ذلك، ويyoالي عليه، ويعادي، فكل هذا من دعوى الجاهلية.<sup>(٣)</sup>

وعند ابن ماجه وصححه ابن حبان عن أبي أمامة: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَعِنَ الْخَامِسَةَ

وجهها، والشاقة جنبيها، والداعية بالويل والثبور.<sup>(٤)</sup>

وهذا يدل على أن هذه الأمور من الكبائر، وقد يُعفى عن الشيء اليسير من ذلك إذا

كان صدقًا، وليس على وجه التوح والتسطيح، نص عليه أَمْدَنَ اللَّهُ؛ لِمَا وَقَعَ لِأَبِي بَكْرٍ<sup>(٥)</sup>

(١) الفتح شرح حديث (١٢٩٤).

(٢) انظر: «الاقتضاء» (١/٢٠٤).

(٣) انتهى من «زاد المعاد» (٤٧١/٢).

(٤) صحيح لغيرة. أخرجه ابن ماجه (١٥٨٥)، وابن حبان (٣١٥٦)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٣/٢٩٠)، والطبراني (٧٥٩١) (٧٧٧٥) كلهم من طريق: أبي أسامة حاد بن أسامة، عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، قال: حدثنا مكحول، والقاسم عن أبي أمامة. وهذا إسناد ضعيف لضعف رواية حماد عن ابن جابر كما في «التهذيب» وغيره، ولكن الحديث صحيح بشاهده الذي قبله عن ابن مسعود.

(٥) أخرجه أَمْدَنَ اللَّهُ (٦/٣١)، والترمذني في «الشمائئ» (٣٧٣)، عن مرحوم بن عبد العزيز، قال: حدثني أبو عمران الجوني، عن يزيد بن باينوس، عن عائشة، أَنَّ أَبَا بَكْرَ دَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ بَعْدَ وَفَاتَهُ، فَوُضِعَ فِيهِ بَيْنَ عَيْنَيْهِ، وَوُضِعَ يَدِيهِ عَلَى صَدْغَيْهِ، وَقَالَ: وَانْبِيَاهُ، وَأَخْلِيلَاهُ، وَاصْفِيَاهُ. وَإِسْنَادُهُ حَسْنٌ، رَجَالُهُ =

وفاطمة <sup>(١)</sup> صَيَّبَتْ لما توفي رسول الله ﷺ، وليس في هذه الأحاديث ما يدل على النهي عن البكاء؛ لما في «ال الصحيح» أن رسول الله ﷺ لما مات ابنه إبراهيم قال: «تدمع العين، ويحزن القلب، ولا نقول إلا ما يرضي [الرَّبّ] <sup>(٢)</sup>، وإنما بك يا إبراهيم لمحزونون». <sup>(٣)</sup>

وفي «الصحابيين» عن أسامة بن زيد صَيَّبَ: أن رسول الله ﷺ انطلق إلى إحدى بناته ولها صبي في الموت، فرفع إليه نفسه تقعق كأنها شن <sup>(٤)</sup>، ففاضت عيناه، فقال سعد: ما هذا يا رسول الله؟ قال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عبادة الرحماء». <sup>(٥)</sup>

قال المصنف وَعَنْ أَنْسِ صَيَّبَتْ: وعن أنس صَيَّبَتْ، أن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدِهِ الْخَيْرَ عَجَّلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ بَعْدِهِ الشَّرَّ، أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافَى بِهِ يَوْمُ الْقِيَامَةِ».

ش/ هذا الحديث رواه الترمذى، والحاكم وحسنه الترمذى <sup>(٦)</sup>، وأخرجه الطبرانى، والحاكم عن عبد الله بن مغفل، <sup>(٧)</sup> وأخرجه ابن عدي عن أبي

= ثقات إلا يزيد؛ فإنه حسن الحديث.

(١) رواه البخارى برقم (٤٤٦٢)، من حديث أنس بن مالك صَيَّبَ، وفيه أنها قالت: يا أبناه، جنة الفردوس مأواه، يا أبناه، أجاب ربّا دعاه، يا أبناه، إلى جبريل نعاه.

(٢) في [أ]: ربنا.

(٣) أخرجه البخارى برقم (١٣٠٣)، ومسلم برقم (٢٣١٥)، من حديث أنس بن مالك صَيَّبَ.

(٤) في [ب]: سنة.

(٥) أخرجه البخارى برقم (١٢٨٤)، ومسلم برقم (٩٢٣).

(٦) صحيح تغیره. أخرجه الترمذى (٢٢٩٦)، والحاكم (٤/٦٠٨)، وأخرجه أيضاً أبو يعلى (٤٢٥٤)، والبغوى (٥/٢٤٥)، والطحاوى في «المشكل» (٢/٤٢٧)، وفي إسناده رجل يقال له: سعد بن سنان، وسنن ابن سعد، مختلف فيه، والراجح ضعفه، والحديث صحيح بشاهده عن عبدالله بن مغفل الذي سيأتي.

(٧) أخرجه الطبرانى كما في «مجمع الزوائد» (١٠/١٩١)، والحاكم (١/٣٤٩) (٤/٣٧٥)، وكذلك أحمد (٤/٨٧) بأسناد صحيح من طريق: الحسن، عن عبدالله بن مغفل، والحسن قد سمع من عبدالله بن مغفل كما في «جامع التحصيل»، وبقي تدليس الحسن، فبعضهم يتوقف في عنونة الحسن عن الصحابة، منهم: العلامة الألبانى، ومنهم من يتجاوز في عنونة الحسن عن الصحابة الذين سمع منهم، وهذا صنيع البخارى وَهُوَ، حيث أخرج للحسن عن أبي بكرة في «صحيحه» عدة أحاديث، =

(١) هريرة، والطبراني عن عمار بن ياسر.

قوله: «إذا أراد الله بعده الخير عجل له العقوبة في الدنيا».

أي: بصبّ البلاء والمصائب عليه؛ لما فرط من الذنوب منه، فيخرج منها وليس عليه ذنب يوافي به يوم القيمة.

قال شيخ الإسلام: المصائب نعمة؛ لأنها مكفرات للذنوب، وتدعوا إلى الصبر، فيثاب عليها، وتقتضي الإنابة إلى الله، والذل له والإعراض عن الخلق، إلى غير ذلك من المصالح العظيمة، فنفس البلاء يكفر الله به الخطايا، وهذا من أعظم النعم، فال المصائب رحمة ونعمة في حق عموم الخلق؛ إلا أن يدخل صاحبها بسببها [في معاصي] (٣) أعظم مما كان قبل ذلك، ف تكون شرّاً عليه من جهة ما أصابه في دينه؛ فإنَّ من الناس من إذا ابتلي بفقرٍ، أو مرضٍ، أو جوعٍ؛ حصل له من النفاق، والجزع، ومرض القلب، أو الكفر

= ولم يصرح إلا في حديث واحد، وكذلك هذا ظاهرٌ في صنيع ابن المديني، وتبعهم الشيخ مقبل في «الصحيح المسند»، والحافظ ابن حجر اختلف حكمه في تدليس الحسن في كتابه «النكت» و«طبقات المدلسين»، ففي أحد الكتابين جعله من الثانية: وهم الذين يتسامحون في عنائهم، وفي الكتاب الآخر جعله من الثالثة: وهم الذين لابد أن يصرحو بالسماع، فمسألة عنونة الحسن عن الصحابة الذين سمع منهم مسألة اجتهادية، والراجح أنها تُقبل، والله أعلم؛ فالحديث إسناده صحيح.

(١) ذكر صاحب كتاب «كتنز العمال» (١١/١٠٢) هذا الحديث وعزاه لابن عدي عن أبي هريرة رضي الله عنه، ولم نجده عند ابن عدي عن أبي هريرة، وإنما وجدها عن أنس من نفس الطريق الأولى؛ فلعله وهم من صاحب «كتنز العمال».

(٢) مسند عمار بن ياسر عند الطبراني مفقود، لكن ذكره الهيثمي في «مجمع الروايد» (١٠٢/١٩٢) وقال: رواه الطبراني، وسنه جيد.

وللحديث شاهد عند الطبراني أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنهما (١١٨٤٢)، وفي سنته: عبد الرحمن بن محمد العززمي، ضعيفٌ، وفيه: عباد بن يعقوب الرواجني وهو رافضي. فالحديث لا شك في صحته بهذه الشواهد.

(٣) ساقط من [ب].

الظاهر، أو ترك بعض الواجبات، وفعل بعض المحرمات ما يوجب له الضرر في دينه؛ فهذا كانت العافية خيراً له من جهة ما أورثته المصيبة، [لا من جهة نفس المصيبة]<sup>(١)</sup>، كما أن من أوجبت له المصيبة صبراً، وطاعة؛ كانت في حَقّه نعمة دينية، فهي بعينها فعل الرب عز وجل، ورحمة للخلق، والله تبارك وتعالى محمود عليها، فمن ابْتُلِي فرزق الصبر كان الصبر عليه نعمة في دينه، وحصل له بعدما كفر من خطایاه رحمة، وحصل له بثنائه على ربه صلاة ربه عليه، قال [جل ذكره]<sup>(٢)</sup>: «أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ» [البقرة: ١٥٧]، وحصل له غفران السيئات، ورفع الدرجات، فمن قام بالصبر الواجب حصل له ذلك. انتهى ملخصاً.

**قوله:** «إِذَا أَرَادَ بَعْدِهِ الشَّرَ أَمْسَكَ عَنْهُ».

أي: آخر عنده العقوبة بذنبه حتى يُوافيَ به يوم القيمة، وهو بضم الياء وكسر الفاء منصوباً بحتى مبنياً للفاعل.

**قال العزيزي:** أي لا يجازيه بذنبه في الدنيا حتى يجيء في الآخرة مستوفر الذنوب وافيها، فيستحق ما يستحقه من العقاب.

وهذه الجملة هي آخر الحديث.

فأما قوله: **وقال النبي ﷺ** «إن عظم العجزاء مع عظم البلاء» إلى آخره فهو أول حديث آخر، لكن لما رواهما الترمذى بإسناد واحد، وصحابي واحد؛ جعلهما المصنف كالحديث الواحد.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) لم أجده مصدر هذا النص من كلام شيخ الإسلام رحمه الله.

وفيه: التنبية على حسن الرجاء، وحسن الظن بالله فيما يقضيه لك، كما قال تعالى:  
 ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ٢١٦].

قال المصنف رحمه الله: وقال النبي ﷺ: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخْطُ» حسنة  
 الترمذى.<sup>(١)</sup>

ش/ قال الترمذى: ثنا قتيبة، ثنا الليث، عن يزيد بن أبي حبيب، عن سعد بن سنان،  
 عن أنس، وذكر الحديث السابق.

ثُمَّ قال، وبهذا الإسناد عن النبي ﷺ أنه قال: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ» الحديث.  
 ثُمَّ قال، وهذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

ورواه ابن ماجه، وروى الإمام أحمد عن محمود بن لييد رفعه: «إِذَا أَحَبَ اللَّهَ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ صَبَرَ فَلَهُ الصَّبْرُ، وَمَنْ جَزَعَ فَلَهُ الْجَزَعُ».<sup>(٢)</sup>

قال المنذري: رواته ثقات.<sup>(٣)</sup>

قوله: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ».

(١) حسن لغيرة. أخرجه الترمذى (٢٣٩٦)، وابن ماجه (٤٠٣١)، والبغوى (٤٥/٥)، وعلته نفس علة الحديث السابق، وهو سعد بن سنان، ويقال: سنان بن سعد، وهو ضعيف.  
 ﴿وَلَكُنْ لَهُ شَاهِدٌ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ لَيْدٍ وَلِيَهُ سَيْأَىٰ؛ فَهُوَ حَسَنٌ بِهِ﴾.

(٢) أخرجه أحمد (٤٢٩، ٤٢٨، ٤٢٧/٥)، من طرق عن عمرو بن أبي عمرو مولى المطلب، عن عاصم ابن عمر بن قتادة، عن محمود بن لييد به، وهذا إسناد حسن، فيه: عمرو بن أبي عمرو، بعضهم يحسن له، وبعضهم يوثقه، وبقية رجاله ثقات، ومحمد بن لييد صحابي صغير، ومراسيله مقبولة.  
 (٣) «الترغيب والترهيب» برقم (٤٩٩٠).

بكسر العين وفتح الطاء فيها، ويجوز ضمها مع سكون الطاء، أي: من كان ابتلاوه  
أعظم كيفية وكمية.

وقد يحتج بهذا الحديث من يقول: إن المصائب يثاب عليها مع تكبير الخطايا،  
ورجح ابن القيم أن ثوابها تكبير الخطايا فقط؛ إلا إذا كانت سبباً لعمل صالح كالصبر،  
والرضي، والتوبية، والاستغفار؛ فإنه حينئذ يثاب على ما تولد منها، وعلى هذا يقال في  
معنى الحديث: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء» إذا صبر واحتسب.

**قوله:** «إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ».

ولهذا ورد في حديث سعد: سُئلَ النَّبِيُّ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ أَشَدُ بَلَاءً؟ قَالَ: «الْأَنْبِيَاءُ، ثُمَّ  
الْأَمْلَى، ثُمَّ الْمُتَّلِّى الرَّجُلُ عَلَى حَسْبِ دِينِهِ؛ فَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ صَلَابَةً أَشَدَّ بَلَاؤهُ، وَإِنْ  
كَانَ فِي دِينِهِ رِقَّةً ابْتُلِيَ عَلَى قَدْرِ دِينِهِ، فَمَا يَرِحُ الْبَلَاءُ بِالْعَبْدِ حَتَّى يَتَرَكَهُ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ  
وَمَا عَلَيْهِ خَطِيئَةً» رواه الدرامي، وابن ماجه، والترمذى وصححه.<sup>(١)</sup>

وهذا الحديث ونحوه من أدلة التوحيد، فإذا عرف العبد أن الأنبياء والأولياء  
يصيبهم البلاء في أنفسهم الذي هو في الحقيقة رحمة، [وَلَا يُدْفَعُهُ عَنْهُمْ إِلَّا اللَّهُ]<sup>(٢)</sup>؛ عرف  
أنهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا دفعاً؛ فلأن لا يملكونه لغيرهم أولى وأحرى، فيحرم  
قصدهم، والرغبة إليهم في قضاء حاجة، أو تفريج كربة، وفي وقوع الابتلاء بالأنبياء  
والصالحين من الأسرار، والحكم، والمصالح، وحسن العاقبة ما لا يُحصى.

(١) رواه الدارمي (٢٧٨٣)، وابن ماجه (٤٠٢٣)، والترمذى (٢٣٩٨)، وأخرجه أيضاً أحمد (١٤٨١)  
(١٤٩٤) (١٥٥٥) (١٦٠٧)، والبزار (١١٥٥) (١١٥٤)، وابن حبان (٢٩٠٠) (٢٩٠١)  
 وغيرهم، وسنده حسن، فقيه: عاصم بن أبي النجود، حسن الحديث، وبقية رجاله ثقات، وقد  
حسنه الألباني في «الصحيحقة» (١٤٣)، والوادعى في «الصحيح المسند» (٣٧١).

(٢) ما بين المعقودين ساقط من [ب].

**قوله:** «فمن رضي فله الرضي».

أي: من الله تعالى، والرضي قد وصف الله به نفسه في موضع من كتابه كقوله تعالى: **﴿جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾** [البينة:٨]، ومذهب السلف وأتباعهم من أهل السنة: إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه وصفه بها رسوله ﷺ [على ما يليق بجلاله وعظمته]<sup>(١)</sup>، إثباتاً بلا تمثيل، وتزييها بلا تعطيل، فإذا رضي الله تعالى عنه حصل له كل خير، وسلم من كل شرّ.

**والرضا:** هو أن يسلم العبد أمره إلى الله، ويحسن الظن به، ويرغب في ثوابه، وقد يجد لذلك راحة وانبساطاً؛ محبة الله تعالى، وثقة به كما قال ابن مسعود رضي الله عنه: إن الله بقسطه [وعده]<sup>(٢)</sup> جعل الروح والفرح في اليقين والرضي، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط.<sup>(٣)</sup>

**قوله:** «ومن سخط».

(١) ساقط من [ب].

(٢) في [ب]: وعلمه.

(٣) ضعيف. أخرجه هناد في الزهد (٥٣٥) وابن أبي الدنيا في كتابه «الرضا» برقم (٩٣)، ومن طريقه البهقي في «شعب الإيمان» برقم (٢٠٩) من طريق سفيان عن أبي هارون المدني، عن ابن مسعود به، وإسناده ضعيف؛ لأنقطاعه؛ فإنَّ أبا هارون المدني اسمه: موسى بن أبي عيسى الحناظ، لم يدرك أحداً من الصحابة، وهو من أتباع التابعين.

✿ وقد رُوي هذا الأثر موصولاً مرفوعاً، أخرجه الطبراني (١٠٥١٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٢١/٤)، وفي إسنادها: خالد بن يزيد العمري، وضاع، وله إسناد آخر عند البهقي في «الشعب» (٢٠٨) تقدم الكلام عليه في الباب رقم (٣١).

مسألة: الرضي أرفع من الصبر؛ لأنَّ الإنسان لا يكون راضياً على البلاء إلا مع الصبر، والشkar أرفع من الرضي؛ لأنَّ الشkar لا يكون إلا مع الرضي والصبر، والواجب هو الصبر؛ لأنه هو الذي أمر به، وأن ترك الصبر يدخل صاحبه في السخط، وأما الرضي فإنه ليس بواجب، بل هو مستحب كما راجح ذلك شيخ الإسلام، وابن القيم رحمهما الله. والرضي معناه يستوي عنده الأمران: المقصبة، وعدتها.

أي: من سخط على الله فيما دبره؛ فله السخط، [أي:]<sup>(١)</sup> من الله، وكفى بذلك عقوبة.

وقد يستدل به على وجوب الرضي، وهو اختيار ابن عقيل، واختيار القاضي عدم الوجوب، ورجحه شيخ الإسلام، وابن القيم.<sup>(٢)</sup>

**قال** شيخ الإسلام: ولم يجيء الأمر [به كما جاء الأمر]<sup>(٣)</sup> بالصبر، وإنما جاء الثناء على أصحابه.

**فَقَالَ، وَأَمَّا مَا يُرْوِي: «مَنْ لَمْ يَصْبِرْ عَلَى بَلَائِي وَلَمْ يَرْضِ بِقَضَائِي فَلِيَتَخَذْ رَبِّا سَوَاءً»<sup>(٤)</sup>، فهذا إسرائيلي ليس يصح عن النبي ﷺ.<sup>(٥)</sup>**

(١) ساقط من [ب].

(٢) وعزاه ابن القيم في «المدارج» (١٨٤/٢) إلى الأكثر.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ضعيف جداً. آخر جه الطبراني في «الكبير» (٢٢/٣٣٠)، وابن حبان في «المجوهرين» (١/٣٢٧) من طريق: سعيد بن بن زياد بن فائد بن زياد، عن جده، عن أبيه، عن أبي هند الداري به، وسعيد بن زياد متروك، ومن فوقه مجاهيل، وحكم عليه الألباني رحمه الله في «الضعيفة» برقم (٥٠٥) بقوله: ضعيف جداً. وهذا الحديث وجدها أيضاً بلفظ: «من لم يرض بقضاء الله، ويؤمن بقدر الله؛ فليلتمس إلهاً غير الله»، آخر جه الطبراني في «الأوسط» (٧٢٦٩)، و«الصغير» (٤٨/٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/٢٢٨)، والخطيب (٢/٢٢٧)، من حديث أنس رضي الله عنه، وفي سنته: سهيل بن عبد الله.

**قال الإمام الألباني رحمه الله في «الضعيف» (٥٠٦):** ويقال فيه: سهيل بن أبي حزم، وهو ضعيف عند الجمهور.  
**وقال ابن حبان (٣٤٩/١):** ينفرد عن الثقات بما لا يشبه حديث الأثبات.

وله إسناد آخر بلفظ: «من لم يرض بقضائي، وقدري؛ فليلتمس ربياً غيري»، أخرجه البيهقي في «الشعب» (١٩٦) ط/ الرشد، وفي إسناده: علي بن يزداد الجرجاني، وعاصم بن الليث، الأول: متهم كما في «الله اذن»، والثانى: محمد بن منظور «الاختفاف» (٧٤٧).

(٥) انتبه من: «مدارج السالكين» (٢/١٧١).

قال شيخ الإسلام: وأعلى من ذلك – أي: من الرضي – أن يشكر الله على المصيبة لما يرى من إنعام الله عليه بها. انتهى<sup>(١)</sup>، والله أعلم.

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية التغابن.

الثانية: أنَّ هذا من الإيمان بالله.

الثالثة: الطعن في النسب.

الرابعة: شدة الوعيد فيمن ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية.

الخامسة: علامه إرادة الله بعبده الخير.

السادسة: إرادة الله به الشر.

السابعة: علامه حب الله للعبد.

الثامنة: تحريم السخط.

التاسعة: ثواب الرضا بالبلاء.

(١) انظر: «مجمع الفتاوى» (١١ / ٢٦٠).

## ٣٥- بَابٌ مَا جَاءَ فِي الرِّيَاءِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابٌ مَا جَاءَ فِي الرِّيَاءِ

ش / أي: من النهي والتحذير.

قُلْ الْحَافِظُ: هو مشتقٌ من الرؤية، والمراد بها [إظهار]<sup>(١)</sup> العبادة لقصد رؤية الناس لها، [فيحمدون صاحبها]<sup>(٢)</sup> ،<sup>(٣)</sup> والفرق بينه وبين السمعة: أنَّ الرياء لما يُرى من العمل، كالصلوة، والسمعة لما يسمع كالقراءة، والوعظ، والذكر، ويدخل في ذلك التحدث بما عمله.<sup>(٤)</sup>.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وقول الله تعالى: «فُلِّ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا» [الكهف: ١١٠].

ش / أي: ليس لي من الربوبية، ولا من الإلهية شيء، بل ذلك كله لله وحده لا شريك له أواه إلى «فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ»، أي: يخافه «فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا».

قوله: «أَحَدًا» نكرة في سياق النهي تعم، وهذا العموم يتناول الأنبياء، والملائكة،

(١) في [ب]: إظهاره.

(٢) في [أ]: فيحمدونه.

(٣) (فيحمدون صاحبها) هذا قيد مهم، فيخرج من أَنْظَهَهَا لقصد رؤية الناس له لأجل أن يستفيد الناس من عمله، فيعملون مثله؛ فهذا لا يعتبر رباء؛ فالنبي ﷺ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على المنبر ليراهم الناس، ويتعلمون منه، وكذا قد كان من الصحابة من يعمل أعمالاً جهراً حتى يراهم الناس فيتعلمون.

(٤) «الفتح» شرح الحديث (٦٤٩٩).

والصالحين، والأولياء وغيرهم.

**قال** شيخ الإسلام: أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بما يتضمن المعاينة، **وقالوا**: لقاء الله يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى يوم القيمة، وذكر الأدلة على ذلك.<sup>(١)</sup>

(١) كلامه في «مجموع الفتاوى» (٤٦٢/٦)، وقد نقل أيضاً (٤٨٨/٦) عن بعض أهل اللغة الإجماع على أنه إذا قبل: (لقي فلان فلاناً) أنه يقتضي المعاينة، وكذلك ابن القيم في «حادي الأرواح» (ص ١٩٨) ذكر أنَّ اللقي يتضمن المعاينة، بل نقل الإجماع، فقال حَكَلَهُ: أجمع أهل اللسان على أنَّ اللقاء متى نسب إلى الحي السليم من العمى والمانع؛ اقْضَى المعاينة والرؤى.

ومن هنا استدل بعض العلماء على أن رؤية الله عزوجل يوم القيمة في أرض المحسن عامة تَحَصِّل للمؤمنين، والكافر، قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَاوِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ» [الانشقاق:٦]، وفي الحديث: «ما منكم من أحد إلا سبكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان»، وحديث أبي هريرة وَهُوَ اللَّهُ في «صحيح مسلم» قال: قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَلْ تَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ: هَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَاةِ الشَّمْسِ فِي الظَّهِيرَةِ تَيْسَتْ فِي سَحَابَةِ؟» قَالُوا: لَا. قَالَ: فَهَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَاةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ لَيْسَ فِي سَحَابَةِ؟» قَالُوا: لَا. قَالَ: فَوَاللَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا تُضَارُونَ فِي رُؤْيَاةِ رَبِّكُمْ إِلَّا كَمَا تُضَارُونَ فِي رُؤْيَاةِ أَحَدِهِمَا»، قال: «فَيَلْقَى الْعَبْدَ، فَيَقُولُ: أَيْ فُلُّ، أَلْمَ أَكْرَمْكَ، وَأَسَوْدَكَ، وَأَزَوْجْكَ، وَأَسَخْرَ لَكَ الْحَيْلَ وَالْأَبْلَ، وَأَذْرَكَ تَرَأْسُ وَتَرَبِيعُ؟ فَيَقُولُ: بَلَى. قَالَ: فَيَقُولُ أَفَظَنْتَ أَنَّكَ مُلَاقِيَ؟ فَيَقُولُ: لَا. فَيَقُولُ: فَإِنَّ أَنْسَاكَ كَمَا نَسِيَتِي. ثُمَّ يَلْقَى الثَّانِي فَيَقُولُ: أَيْ فُلُّ، أَلْمَ أَكْرَمْكَ، وَأَسَوْدَكَ، وَأَزَوْجْكَ، وَأَسَخْرَ لَكَ الْحَيْلَ وَالْأَبْلَ، وَأَذْرَكَ تَرَأْسُ وَتَرَبِيعُ؟ فَيَقُولُ: بَلَى، أَيْ رَبٌّ. فَيَقُولُ: أَفَظَنْتَ أَنَّكَ مُلَاقِي؟ فَيَقُولُ: لَا. فَيَقُولُ: فَإِنَّ أَنْسَاكَ كَمَا نَسِيَتِي. ثُمَّ يَلْقَى الثَّالِثَ فَيَقُولُ لَهُ مثْلَ ذَلِكَ، فَيَقُولُ: يَا رَبٌّ، أَمْتُ بِكَ، وَبِكَتَابِكَ، وَبِرُسُلِكَ، وَصَلَّيْتُ، وَصُمِّتُ، وَتَصَدَّقْتُ، وَيُشْتَرِي بِخَيْرٍ مَا اسْتَطَاعَ، فَيَقُولُ: هَاهُنَا إِذَا. قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: الآنَ نَبْعَثُ شَاهِدَنَا عَلَيْكَ. وَيَنْفَكِرُ فِي نَفْسِهِ: مَنْ ذَا الَّذِي يَشْهُدُ عَلَيَّ؟ فَيُخْتَمُ عَلَيَّ فِيهِ وَيُقَالُ لِفَخِينِهِ، وَلَحْمِهِ، وَعِظَامِهِ: أَنْطِقُ. فَتَنْطَقُ فَخِنْدُهُ، وَلَحْمُهُ، وَعِظَامُهُ بِعَمَلِهِ؛ وَذَلِكَ لِيُعَذِّرَ مِنْ نَفْسِهِ، وَذَلِكَ الْمُنَافِقُ، وَذَلِكَ الَّذِي يَسْخَطُ اللَّهُ عَلَيْهِ»، فقوله فيه: «أَفَظَنْتَ أَنَّكَ مُلَاقِي؟ فَيَقُولُ: لَا.» هذا يدل على أنه كافر، وجمهور أهل السنة يرون عدم رؤية الكافرين لربهم في أرض المحسن؛ لقوله تعالى: «كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمْ يَحْجُجُوْنَ» [المطففين: ١٥].

وأجاب الأولون بأن الحجب قد يستفاد منه أنهم نظروا إليه أولاً، ثم حججهم؛ فهو ليس بصريح. وهذه الأدلة كلها محتملة، لكن هناك نص صريح في الرؤية، وهو حديث أبي سعيد الخدري =

قال ابن القيم رحمه الله في الآية: أي كما أنت إله واحد لا إله سواه، فكذلك ينبغي أن تكون العبادة له وحده لا شريك له، فكما تفرد بالإلهية يجب أن يفرد بالعبودية، فالعمل

روي الله، قال: قلنا: يا رسول الله، هل نرى ربيانا يوم القيمة؟ قال: إذا كان يوم القيمة أذن مؤذن: ليتبع كل أمية ما كانت تعبد. فلا يبقى أحد كان يعبد غير الله سبحانه من الأصنام والأنصاف إلا يتساقطون في النار، حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله من بره وفاجر، وغير أهل الكتاب، فيدعى اليهود فيقال لهم: ما كنتم تعبدون؟ قالوا: كنا نعبد عزير ابن الله. فيقال: كذبتم، ما اتَّخذَ الله من صاحبة ولا ولد، فماذا تبغون؟ قالوا: عطشنا يا ربنا، فاسقينا. فيشار إليهم ألا تردون، فيخشرون إلى النار كأنها سراب يحيط ببعضها بعضاً، فيتساقطون في النار. ثم يدعى الصارى فيقال لهم: ما كنتم تعبدون؟ قالوا: كنا نعبد المسيح ابن الله. فيقال لهم: كذبتم. ما اتَّخذَ الله من صاحبة ولا ولد. فيقال لهم: ماذا تبغون؟ فيقولون: عطشنا يا ربنا، فاسقينا. قال: فيشار إليهم ألا تردون، فيخشرون إلى جهنم كأنها سراب يحيط ببعضها بعضاً، فيتساقطون في النار، حتى إذا لم يبق إلا من كان يعبد الله تعالى من بره وفاجر أتاهُم رب العالمين سبحانه وتعالى في أدنى صورة من التي رأوه فيها. قال: فما تتظرون؟ تتبع كل أمية ما كانت تعبد. قالوا: يا ربنا، فارفنا الناس في الدنيا أفتر ما كنا إليهم ولم نصاحبهم. فيقول: أنا ربكم. فيقولون: نعوذ بالله منك، لا نشرك بالله شيئاً - مررتين أو ثلاثة - حتى إن بعضهم ليكاد أن ينقلب. فيقول: هل يبنكم وبينه آية تعرفونه بها؟ فيقولون: نعم. فيكشف عن ساق، فلا يبقى من كان يسجد لله من تلقأ نفسه إلا أذن الله له بالسجود، ولا يبقى من كان يسجد اتقاء ورياء إلا جعل الله ظهره طبقة واحدة، كلما أراد أن يسجد خر على قفاه. ثم يرتفعون رؤوسهم وقد تحول في صورته التي رأوه فيها أول مررة، فقال: أنا ربكم. فيقولون: أنت ربنا، الحديث متافق عليه، واللفظ لمسلم، فقوله: «أول مررة» يدل على رؤية ماضية قبل التساقط في النار، وهي في أرض المحرش، فتكون الرؤية عامة، لكن رؤية المنافقين والكافر ليست رؤية نعيم ورضا، ولكنها رؤية تقتضي التوبخ والتقرير، كما أن الكلام معهم ليس كلاماً يستفاد منه النعيم ككلامه للمؤمنين.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: هذه المسألة ليست مما يوجب التنازع والتهاجر؛ فقد اختلف فيها السلف. وقال، لكن من قال: (إنهم يرونونه) ينبغي أن يقيد أنها ليست رؤية نعيم.

وشيخ الإسلام يميل إلى أن الرؤية عامة في أرض المحرش، فقد قال رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (٣٩٠/٣): نعم، رؤية الله بالأبصار هي للمؤمنين في الجنة، وهي أيضاً للناس في عرصات القيمة. اهـ

وصرح بذلك ابن القيم رحمه الله، فقال كما في «حادي الأرواح» (ص ١٩٨) دار الكتب العلمية: فقد دلت الأحاديث الصحيحة على أنَّ المنافقين يرونونه تعالى في عرصات القيمة، بل والكافر أيضًا كما في «الصحيحين» من حديث التجلٰي يوم القيمة. اهـ وانظر: «مجموع الفتاوى» (٦/٤٦١-٥٠٣).

الصالح: هو الخالص من الرياء المقيد بالسنة. انتهى<sup>(١)</sup>

وفي الآية دليل على أن أصل الدين الذي بعث الله به رسول الله ﷺ، والمرسلين قبله: هو إفراده تعالى بأنواع العبادة، كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» [الأنياء: ٢٥]، والمخالف لهذا الأصل من هذه الأمة أقسام: إما طاغوت ينافع الله في ربوبيته وإلهيته، ويدعو الناس إلى عبادته، أو طاغوت يدعوا الناس إلى عبادة الأوثان، أو مشرك يدعو غير الله، ويقترب إليه بأنواع العبادة أو بعضها، أو شاك في التوحيد: فهو حق أم يجوز أن يجعل الله شريك في عبادته؟ أو جاهل يعتقد أن الشرك دين يقرب إلى الله تعالى، وهذا هو الغالب على أكثر العوام؛ لجهلهم وتقليلهم من قبلهم؛ لما اشتدت غربة الدين ونسي العلم بدين المرسلين.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي هريرة مرفوعاً: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرُكَ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشَرَكَ». رواه مسلم.<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: «من عمل عملاً أشرك معه فيه غيري».

أي: من قصد بعمله غيري من المخلوقين تركته وشركه.

ولابن ماجه: «فَإِنَّمَا بُرِيءُ مِنْهُ مَنْ يُرِيكُهُ وَهُوَ لِلَّذِي أَشْرَكَ». <sup>(٣)</sup>

قال الطبيبي: الضمير المنصوب في قوله: «تركته» يجوز أن يرجع إلى العمل.<sup>(٤)</sup>

قال ابن رجب: واعلم أن العمل لغير الله أقسام: فتارة يكون رياء محضاً كحال

(١) من «الداء والدواء» (ص ٢٠٢) ط/ دار ابن الجوزي.

(٢) أخرجه مسلم برقم (١٩٨٥).

(٣) أخرجه ابن ماجه (٤٢٠٢)، وأخرجه أيضاً أحمد (٢/ ٣٠١)، وابن خزيمة (٩٣٨)، وابن حبان (٣٩٥)، وهذه الزيادة سندها حسن، على شرط مسلم.

(٤) انتهى من «شرح المشكاة» رقم الحديث (٥٣١٥).

المنافقين، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَىٰ يُرَاوِونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [النساء: ١٤٢]، وهذا الرياء الممحض لا يكاد يصدر من مؤمن في فرض الصلاة، والصيام، وقد يصدر في الصدقة الواجبة، أو الحج، وغيرهما من الأعمال الظاهرة، أو التي يتعدى نفعها؛ فإنَّ الإخلاص فيها عزيز، وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط، وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة.

وتارة يكون العمل الله ويشاركه الرياء<sup>(١)</sup>؛ فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه، وذكر أحاديث تدل على ذلك منها: هذا الحديث، وحديث شداد بن أوس مرفوعاً: «من صلَّى يُرَائِي؛ فقد أشرك، ومن صام يرَائِي؛ فقد أشرك، ومن تصدق يرَائِي؛ فقد أشرك، وإن الله عز وجل يقول: أنا خير قسيم لمن أشرك بي، فمن أشرك بي شيئاً؛ فإن جَدَّةَ عمله، وقليله وكثيره لشريكه الذي أشرك به أنا عنه غني» رواه أحمد.<sup>(٢)</sup>

وذكر أحاديث في المعنى، ثم قال: فإن خالط نية الجهاد -مثلاً- نية غير الرياء، مثلأخذ أجرا للخدمة، أو أخذ شيءٍ من الغنيمة، أو التجارة؛ نقص بذلك أجر جهادهم، ولم يبطل بالكلية.<sup>(٣)</sup>

(١) إذا دخل الرياء على الإنسان في أثناء العبادة، فإذا كانت العبادة متصلة بعضها ببعض؛ بطلت العبادة كلها كالصلاه، وإن كانت العبادة منفصلة؛ كأن يكون حججاً، كأن يرائي في الطواف، أو في السعي، فيعده؛ لأنَّه يبطل عليه الطواف فقط، ولا يبطل الحج، فهذا التفصيل إذا استرسل في الرياء، وأما إذا دفعه مباشرة؛ فلا شيء عليه. انظر: «القول المفيد» للعشيمين رحمه الله.

(٢) ضعيف. رواه أحمد (٤/ ١٢٥، ١٢٦)، وأخرجه أيضاً الطيالسي (١١٢٠)، والحاكم (٤/ ٣٢٩) والطبراني (٧١٣٩)، وفي إسناده: شهر بن حوشب، مختلف فيه، والراجح ضعفه.

(٣) إذا ذهب إلى الغزو يريد الأجر والغنيمة معًا، فقد جاء حديث عن أبي أمامة رضي الله عنه في «سنن النسائي» (٦/ ٢٥)، وسندته حسن، أنَّ النبي صلوات الله عليه وسلم سُئل عن الرجل يغزو، يرجو الأجر والذكر؟ فقال: «لا شيء له»، فأعادوهها، فقال: «لا شيء له»، ثم قال: «إنَّ الله لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصاً»، فبعضهم قالوا: إرادة الغنيمة يدخل في ذلك، وذهب جماعةً من العلماء إلى أنَّ قصد الغنيمة مع الأجر لا يضر ذلك؛ لأنَّ الصحابة ربما حصل من بعضهم طلب الأمرين، بل كان النبي صلوات الله عليه وسلم يشير إلى جواز =

قال ابن رجب: وقال الإمام أحمد: التاجر، والمستأجر، والمكارى، أجرهم على قدر ما يخلص من نياتهم في غزوتهم، ولا يكونون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره.

وقال أيضاً - فيمن يأخذ جعلاً على الجهاد -: إذا لم يخرج لأجل الدرارهم؛ فلا بأس، كأنه خرج لدينه، فإنْ أُعْطِيَ شَيْئاً أخذه.

وروي عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما، قال: «إذا أجمع أحدكم على الغزو فهو عرضه الله رزقاً فلا بأس بذلك، وأما [إنَّ أَحَدَكُمْ] <sup>(١)</sup> إِنْ أُعْطِيَ دراهم غزا، وإنْ لمْ يُعْطِ [درارهم] <sup>(٢)</sup> لم يغز؛ فلا خير في ذلك».

ذلك كما في قوله: «من قتل قتيلاً؛ فله سَلَبَه» متفق عليه عن أبي قتادة رضي الله عنه، وجاء حديثُ عند أحمد (٢٥٠/٤٠٣١)، وأبي داود (٤٠٣١) بإسناد حسن عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما، أنَّ النبي ﷺ قال: «وَجْعَلَ رِزْقَنِي تَحْتَ ظَلِّ رَحْمَي»؛ فهذا يعني أنَّ الجهاد جعله الله سبباً من أسباب الرزق. وفي غزوة حنين أُخْبِرَ النبي ﷺ أنَّ هوازن جمعت أنعامهم، وأسلحتهم، فتبَسَّمَ النَّبِيُّ ﷺ، وقال: «تَلَكَ غَنِيمَةُ الْمُسْلِمِينَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»، أخرجه أبو داود (٢٥٠١)، من حديث سهل بن الحنظلي بإسناد صحيح. وجاء رجُلٌ إلى النبي ﷺ، وقال: تزوجتُ يا رسول الله. قال: «فَمَا أَصْدَقْتَهَا؟» قال: أربع أوaci. قال: «كَانَتْ تَنْحَتُونَ الْفَضْلَةَ مِنْ عَرْضِ هَذَا الْجَبَلِ، لَيْسَ عِنْدَنَا مَا تَعْطِيكَ، وَلَكِنَّ عَسَى أَنْ نَبْعَثَكَ فِي بَعْثَةٍ تُصِيبَ مِنْهُ شَيْئاً» أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، وهذا يدلُّ على أنَّ فيه اشتراكاً في ذلك.

قال الصناعي رحمه الله في «سبل السلام»: فهذه الأدلة تدلُّ على أنَّ طلب أموال الكفار جائز، وقد خرج المسلمين في غزوة بدر يريدون عِرَاقَ فريش. اهـ فالذي يظهر أنه إذا جاهد لأجل الأمرين؛ فلا يضره ذلك، ولكن ينقص أجره، والله أعلم.

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [أـ].

(٢) ساقط من [أـ].

(٣) ضعيف. أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٨/٤٢٨-٤٢٩) من طريق الليث عن يعمر بن خالد المدلجي، عن عبد الرحمن بن وعلة، عن ابن عمر به. وهذا إسنادٌ ضعيف؛ لجهالة يعمر بن خالد؛ فإنه لم يوثقه معتبر.

تنبيه: الذي في «التاريخ»: عبد الله بن عمر، وليس ابن عمرو؛ ولعل الوهم من ابن رجب رحمه الله.

وُرُوي عن مجاهد أنه قال في حجّ الجمال، وحج الأجير، وحج التاجر: هو تامٌ لا

ينقص من أجرهم شيء.<sup>(١)</sup>

أي: لأن قصدتهم الأصلي كان هو الحج دون التكسب.<sup>(٢)</sup>

قال، وأما إن كان أصل العمل لله، ثم طرأ عليه نية الرياء؛ فإنْ كان خاطرًا ثم دفعه؛ فلا يضره بغير خلاف، وإن استرسل معه، فهل يحيط عمله أم لا، فيجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف قد حكاه الإمام أحمد، وابن جرير، ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك، وأنه يُجازى بنيته الأولى، وهو مروي عن الحسن وغيره.

[فأما إذا عمل العمل لله خالصاً، ثم ألقى الله له الثناء الحسن في قلوب المؤمنين،

ففرح بفضل الله ورحمته، واستبشر بذلك لم يضره ذلك].<sup>(٣)</sup>

(١) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤٤٥/٤) عن أبي نعيم، عن عمرو بن ذر، عن مجاهد. وهذا إسناد صحيح، وابن رجب وَاللَّهُ ذَكَرَهُ بِالْمَعْنَى بالمعنى.

(٢) مسألة: إرادة الحج مع التجارة. الذي يظهر أن أعمال الحج غير أعمال التجارة؛ فهذا ليس فيه خلط للنية، والاختلاط لنية الحج يحصل فيما إذا وعده إنسان إن حج يعطيه مالاً؛ فيكون الحج لأجل المال، فهنا فيه خلط لنية الحج. وأما الذي ذهب يحج، وأعمال حجه لوجه الله، وهناك أوقات فراغ يتاجر فيها؛ فهذا شيء، وذاك شيء، فلا يضره ذلك؛ لأن أعمال الحج غير داخلة في القصد الدنيوي، لكن السفر إلى بيت الله الحرام مشترك؛ فهو قاصد التجارة، وقادس الحج؛ فالذى سافر ووجد مشقة في الطريق، وهو قاصد الحج؛ أعظم أجراً من سافر يريد التجارة ويريد الحج؛ لأن السفر في حق الأول خالص، وطاعة الله عزوجل، والثاني سفره مشترك بين طاعة، وأمر دنيوي؛ فيكون أجراً أقل، وإذا كان الباعث له على السفر التجارة ومع الطريق يحج؛ فالحج أعماله أخرى؛ فيصح، لكن كان قصده من السفر التجارة، وإذا سافر للأمررين معًا، إذا فات أحدهما فلن يترك السفر، فلم تتيسر له التجارة، فقال: سأواصل على الحج، وإذا لم تتيسر له الحج قال: سأواصل للتجارة؛ فسفره فيه اشتراك؛ فيكون له بعض الأجرا، أعني على سفره، والله أعلم.

(٣) ما بين المعقوفين إضافة من «التيسيير»، و«جامع العلوم والحكم» يقتضيها السياق، وحذفها مخل بالمعنى.

وفي هذا المعنى جاء حديث أبي ذر عن النبي ﷺ: أنه سئل عن الرجل يعمل العمل من الخير يحمد الناس عليه؟ فقال: «تلك عاجل بشرى المؤمن» رواه مسلم.<sup>(١)</sup> انتهى ملخصاً.<sup>(٢)</sup>

قلت: وتمام هذا المقام يتبيّن في شرح حديث أبي سعيد، إن شاء الله تعالى.

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي سعيد مرفوعاً: «أَلَا أَخْبُرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَافُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ؟» قالوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: «الشَّرْكُ الْخَفِيُّ: يَقُولُ الرَّجُلُ فَيُصَلِّي فَيُزِينُ صَلَاتَهُ، لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ» رواه أحمد.<sup>(٣)</sup>

ش/ وروى ابن خزيمة في «صحيحة» عن محمود بن لبيد قال: خرج رسول الله صلوات الله عليه وسلم، فقال: «أيها الناس، إياكم وشرك السرائر»، قالوا: يا رسول الله، وما شرك السرائر؟ قال: «يقوم الرجل [فيصلٍ]<sup>(٤)</sup>، فيزين صلاته<sup>(٥)</sup>; لما يرى من نظر الرجل إليه، فذلك شرك السرائر».<sup>(٦)</sup>

قوله: عن أبي سعيد. هو الخدري، وتقدم.

قوله: «الشرك الخفي».

(١) آخر جهه مسلم برقم (٢٦٤٢).

(٢) من «جامع العلوم والحكم» شرح الحديث رقم (١).

(٣) ضعيف. أخرجه أبو حماد (٣٠/٣)، وكذلك ابن ماجه (٤٢٠٤)، والحاكم (٤/٣٢٩)، والطحاوي في «المشكل» (١٧٨١)، وأبن عدي (٣٤/١٠٣٤)، وفيه: رُبِيع بن عبد الرحمن بن أبي سعيد، قال فيه البخاري: منكر الحديث. وهذا تضليل شديد من البخاري.

(٤) ساقط من [ب].

(٥) في [أ] زيادة: جاهراً

(٦) صحيح. أخرج ابن خزيمة (٩٣٧)، من طريقين عن سعد بن إسحاق بن كعب بن عجرة، عن عاصم بن عمر بن قنادة، عن محمود بن لبيد به، وهذا إسناد صحيح.

﴿وجاء بسند حسن عند البيهقي (٢/٢٩١-٢٩٠) بزيادة جابر، فهو عن محمود بن ليد، عن جابر، وسواء تبيّنت الواسطة أم لا فالحديث صحيح؛ لأنّه سيكون مرسل صحابي؛ لأنّ محمود بن ليد صحابي صغير.

سَمَّاهَ حَقِيقًا؟ لأن صاحبه يظهر أن عمله لله، وقد قصد غيره، أو شَرَّكَه فيه بتزين صلاته لأجله، وعن شداد بن أوس قال: كنا نعد الرياء على عهد رسول الله ﷺ الشرك الأصغر. رواه ابن أبي الدنيا في كتاب «الإخلاص»، وابن جرير في «التهذيب»، والطبراني، والحاكم وصححه.<sup>(١)</sup>

قال ابن القيم: وأما الشرك الأصغر، فَكَيْسِيرُ الرياء<sup>(٢)</sup>، والتصنع للخلق<sup>(٣)</sup>، والحلف بغير الله، وقول الرجل للرجل: (ماشاء الله وشئت). وهذا من الله ومنك. وأنا بالله وبك. وما لي إلا الله وأنت. وأنا متوكلا على الله وعليك. ولو لا الله وأنت لم يكن كذا وكذا)، وقد يكون هذا شرگاً أكبر بحسب حال قائله ومقصده. انتهى<sup>(٤)</sup>

ولا خلاف أن الإخلاص شرط لصحة العمل وقوله، وكذلك المتابعة كما قال الفضيل بن عياض رضي الله عنه في قوله تعالى: «لَيَلُوْكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَالًا»، قال: أخلصه،

(١) حسن. أخرجه الحاكم (٤/١٣٢٩)، والبزار كما في «الكشف» (٣٥٦٥)، من طريق: يحيى بن أيوب الغافقي، والطبراني (٧١٦٠)، من طريق: ابن لهيعة، كلامها عن عمارة بن غزية، عن يعلى بن شداد بن أوس، عن أبيه؛ فهذا إسناد حسن، ابن لهيعة تابعه يحيى بن أيوب، وحديثه يحمل التحسين.

﴿وَأَخْرَجَهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الْأَوْسْطَ» (١٩٨)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «الشُّعَبِ» (٦٨٤٢) (٦٨٤٣) مِنَ الطَّرِيقَيْنِ، وَزَادَ لَهُ طَرِيقًا ثَالِثًا (٦٨٤٤)، وَفِي إِسْنَادِهِ: شَهْرَ بْنَ حُوشَبَ.

تَبَيَّنَ أَنَّهُ لَمْ يَجِدْ الْحَدِيثَ فِي الْمُطَبَّوِعِ مِنْ «كِتَابِ الْإِخْلَاصِ» لِابْنِ أَبِي الدِّنَّى، وَقَدْ عَزَاهُ إِلَيْهِ السِّيَوْطِيُّ فِي «الدَّرِّ الْمُنْتَوْرِ» فِي سُورَةِ الْكَهْفِ [آيَةٌ: ١١٠].

(٢) كلامه هذا يعني أن كثرة الرياء من الشخص تدل على فساد باطنه، وأنه منافق، كما قال تعالى: «وَإِذَا قَاتُوا إِلَيْهِ الصَّلَاةَ قَامُوا كُسَالَىٰ بُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا» [السَّاءَ: ١٤٢]، فكثرة الرياء من الشخص تدل على أنه منافق نفاقاً أكبر.

(٣) في [ب]: للمخلوق.

(٤) من «مدارج السالكين» (١/٣٤٤).

وأصوبه. قيل: يا أبا علي، ما أخلصه، وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصاً، ولم يكن صواباً؛ لم يقبل، وإذا كان صواباً، ولم يكن خالصاً؛ لم يقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، فالخالص ما كان لله، والصواب ما كان على السنة.<sup>(١)</sup>

وفي الحديث من الفوائد: شفقة النبي ﷺ على أمته، ونصحه لهم، وأنَّ الرياء أخوف على الصالحين من فتنة [المسيح]<sup>(٢)</sup> الدجال؛ فإن كان النبي ﷺ يخافه على سادات الأولياء مع قوة إيمانهم وعلمهم، فغيرهم من هو دونهم بأضعاف أولى بالخوف من الشرك أصغره وأكبره.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الكهف.

الثانية: الأمر العظيم في رد العمل الصالح إذا دخله شيء لغير الله.

الثالثة: ذكر السبب الموجب لذلك، وهو كمال الغنى.

الرابعة: أنَّ من الأسباب أنه تعالى خير الشركاء.

الخامسة: خوف النبي ﷺ على أصحابه من الرياء.

السادسة: أنه فسر ذلك بأن يصلي المرء لله، لكن يزيئها لما يرى من نظر رجل إليه.

(١) صحيح. الأثر ذكره ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٧٢/١)، والبغوي في «تفسيره» عند قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيُبَوُّكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ [الملك: ٢]، وقد أسنده ابن أبي الدنيا في كتابه «الإخلاص» (٢٢) عن محمد بن علي بن شقيق، عن إبراهيم بن الأشعث، عن الفضيل بن عياض به، وإبراهيم بن الأشعث هو خادم الفضيل، وقد وُثِّق كما في «اللسان»، وروى بعض المنكريات.

(٢) ساقط من [أ].

## ٣٦- باب مِنَ الشُّرُكِ إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا

قال المصنف رحمه الله: باب مِنَ الشُّرُكِ إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا.

ش/ فإن قيل: فما الفرق بين هذه الترجمة وبين ترجمة الباب قبله؟

قلت: بينهما عموم وخصوص مطلق، يجتمعان في مادة: وهو إذا أراد [الإنسان]<sup>(١)</sup> بعمله التزين عند الناس، والتتصنّع لهم والثناء؛ فهذا رباء كما تقدم بيانه، كحال المنافقين، وهو أيضًا إرادة الدنيا بالتصنّع عند الناس، وطلب المدحّة منهم، والإكرام، ويفارق الرياء بكونه عمل عملاً صالحًا أراد به عرضًا من الدنيا، كمن يجاهد ليأخذ مالًا كما في الحديث: «تعس عبد الدينار»، أو يجاهد للمغنم، أو غير ذلك من الأمور التي ذكرها شيخنا عن ابن عباس رضي الله عنهما وغيره من المفسرين في معنى: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزَيَّتَهَا» [هود: ١٥].

وأراد المصنف رحمه الله بهذه الترجمة وما بعدها أن العمل لأجل الدنيا شرك ينافي كمال التوحيد الواجب، ويحطّ بالأعمال، وهو أعظم من الرياء؛ لأنَّ مُريد الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له في عمل دون عمل، ولا يسترسل معه، والمؤمن يكون حذرًا من هذا وهذا.

(١) ساقط من [أ].

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: وقوله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِيَّتَهَا نُوفٌ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبَخِّسُونَ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَجِهَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [هود: ١٥-١٦].

ش/ قال ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾، أي: ثوابها ﴿وَزِيَّتَهَا﴾: مالها، ﴿نُوفٌ﴾: نوفر لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور في المال، والأهل، والولد، ﴿وَهُمْ فِيهَا لَا يُبَخِّسُونَ﴾: لا ينقصون، ثم نسختها: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نُرِيدُ﴾ [الإسراء: ١٨] الآية. رواه النحاس في «ناسخه».<sup>(١)</sup>

**قوله:** ثم نسختها.

أي: قَيَّدَتْهَا، فلم تبق الآية على إطلاقها.

وقال قتادة: من كانت الدنيا همه وطَلْبَتْهُ ونیته؛ جازاه الله بحسنته في الدنيا، ثم يفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يُعطى بها جزاء، وأما المؤمن فيجازى بحسنته في الدنيا، ويثاب عليها في الآخرة.

ذكره ابن جرير بسنده<sup>(٢)</sup> ، ثم ساق حديث أبي هريرة، عن ابن المبارك، عن حمزة بن شريح، قال: حدثني الوليد بن أبي الوليد أبو عثمان أنَّ عقبة بن مسلم حدثه، أن شفي بن [ماتع]<sup>(٣)</sup> الأصبهي حدثه: أنه دخل المدينة، فإذا هو برجل قد اجتمع عليه الناس، فقال: من هذا؟ فقالوا: أبو هريرة. فدنوت منه حتى قعدت بين يديه وهو يحدث الناس، فلما

(١) أخرجه أبو جعفر النحاس في كتابه «ناسخ القرآن ومنسوخه» رقم (٦٢٥)، وفي سنده: جوير الأزدي، وهو متروك، والضحاك يرويه عن ابن عباس، ولم يسمع منه.

(٢) أخرجه ابن جرير في تفسير سورة هود آية [١٥]، وإسناده صحيح.

(٣) في المخطوطتين (مانع)، والمثبت هو الصواب.

سكت [وَخَلَا]<sup>(١)</sup> قلت: أنشدك بحقٍ وبحقٍ لما حدثني حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ في هذا عقلته وعلمه. فقال أبو هريرة: أفعل، لأحدثنك حديثاً حدثنيه رسول الله ﷺ في هذا البيت ما فيه أحدٌ غيري وغيره، ثم نشغ أبو هريرة [نشعة، ثم أفاق] فقال: لأحدثنك حديثاً حدثنيه رسول الله ﷺ في هذا البيت ما فيه أحدٌ غيري وغيره، ثم نشغ أبو هريرة نشعة شديدة، ثم خر على وجهه، واشتد به طويلاً، ثم مال خارجاً على وجهه، واشتد به طويلاً<sup>(٢)</sup>، ثم أفاق، فقال: حدثني رسول الله ﷺ: «إن الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيمة نزل إلى [أهل]<sup>(٣)</sup> القيمة ليقضى بينهم، وكل أمة جائية، فأول من يدعوه به رجل جمع القرآن، ورجل قُتل في سبيل الله، ورجل كثير المال، فيقول الله للقارئ: ألم أعلمك ما أنزلتُ على رسولي؟ قال: بل يا رب. قال: فماذا عملت فيما علمت؟ قال: كنت أقوم آناء الليل وآناء النهار. فيقول الله له: كذبت. وتقول له الملائكة: كذبت. ويقول الله له: بل أردت أن يقال فلان فارئ، فقد قيل ذلك. ويؤتي بصاحب المال، فيقول الله له: ألم أوسع عليك حتى لم أدعك تحتاج إلى أحد؟ قال: بل يا رب. قال: فما عملي فيما آتتنيك؟ قال: كنت أصل الرحم، وأتصدق. فيقول الله له: كذبت. [وتقول له الملائكة: كذبت]<sup>(٤)</sup>، ويقول الله: بل أردت أن يقال فلان جواد، فقد قيل ذلك. ويؤتي بالذي قُتل في سبيل الله، فيقال له: فيماذا قُتلت؟ فيقول: أمرت بالجهاد في سبيلك فقاتلتك حتى قتلت. فيقول الله له: كذبت. وتقول له الملائكة: كذبت. ويقول الله له: بل أردت أن يقال فلان جريء فقد قيل ذلك»، ثم ضرب رسول الله ﷺ على [ركبتي]<sup>(٥)</sup> فقال: «يا أبا هريرة، أولئك الثلاثة أول خلق الله

(١) ساقط من [ب].

(٢) ما بين المعقوفين مثبت من «التفسير» لابن جرير، وفي المخطوطتين: (نشعة شديدة ثم خر على وجهه....).

(٣) في [أ]: (يوم)، وساقط من [ب].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) في [ب]: ركبتيه.

٩١) تُسرع بهم النار [يوم القيمة].<sup>(١)</sup>

وقد سئل شيخنا المصنف رحمه الله عن هذه الآية؟ فأجاب بما حاصله: ذكر عن السلف فيها أنواع مما يفعله الناس اليوم ولا يعرفون معناه، فمن ذلك: العمل الصالح الذي يفعله كثير من الناس ابتعاد وجه الله: من صدقة، وصلة، وصلة، وإنسان إلى الناس، وترك ظلم، ونحو ذلك مما يفعله الإنسان أو يتركه خالصاً لله، لكنه لا يريد ثوابه في الآخرة إنما يريد أن يجازيه الله بحفظ ماله، وتنميته، أو حفظ أهله وعياله، أو إدامه النعم عليهم، ولا همة له في طلب الجنة، والهرب من النار؛ فهذا يعطى ثواب عمله في الدنيا، وليس له في الآخرة [من]<sup>(٢)</sup> نصيب، وهذا النوع ذكره ابن عباس.<sup>(٣)</sup>

النوع الثاني: وهو أكبر من الأول وأخو福، وهو الذي ذكره مجاهد في الآية: أنها نزلت فيه، وهو أن يعمل أ عملاً صالحـة [ونـيتها رـيـاء النـاسـ، لا طـلب ثـواب الآخرـة].<sup>(٤)</sup>

النوع الثالث: أن يعمل أ عملاً صالحـة]<sup>(٥)</sup> يقصد بها مـالـاـ، مثل أن يـحجـ لـمـالـ يـأـخـذـهـ لاـ للـهـ، أوـ يـهـاجـرـ لـدـنـيـاـ يـصـبـيـهـ، أوـ اـمـرـأـ يـتـزـوـجـهـ، أوـ يـجـاهـدـ لـأـجـلـ الـمـعـنـمـ، فـقـدـ ذـكـرـ ذـكـرـ أـيـضـاـ هذاـ النـوـعـ فيـ تـفـسـيرـ هـذـهـ آـيـةـ، كـمـاـ يـتـعـلـمـ الرـجـلـ لـأـجـلـ مـدـرـسـةـ أـهـلـهـ، أوـ مـكـسـبـهـمـ، أوـ

(١) ساقط من [ب].

(٢) صحيح. أخرجه ابن جرير (١٢/٣٥٠)، وأخرجه أيضاً الترمذـي (٢٣٨٢)، وابن خزيمة (٢٤٨٢)، وابن حـبـانـ (٤٠٨)، والحاـكـمـ (٤١٨)، وأبـوـ نـعـيمـ (١٦٩/٥)، وابـنـ المـبارـكـ فيـ "الـزـهـدـ" (٤٦٩)، ومن طـرـيقـهـ البـخـارـيـ فيـ كـتـابـ "خـلـقـ أـفـعـالـ الـعـبـادـ" (٢٥٣) بـهـذـاـ الـلـفـظـ، وـإـسـنـادـهـ صـحـيـحـ، وـهـوـ فيـ "مـسـلـمـ" (١٩٠٥)، معـ مـغـاـيـرـةـ يـسـيـرـةـ فيـ بـعـضـ الـأـلـفـاظـ.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) تقدم تحريرـهـ قـرـيبـاـ.

(٥) أخرجه ابنُ جرير عند تفسير آية هود [١٥-١٦]، وسنده صحيح.

(٦) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

رياستهم، أو يتعلم القرآن ويواكب على الصلاة لأجل وظيفة المسجد كما هو واقع كثيراً.

النوع الرابع: أن يعمل بطاعة الله مخلصاً في ذلك لله وحده لا شريك له، لكنه على عمل يكرره كفراً يخرجه [عن]<sup>(١)</sup> الإسلام، مثل اليهود والنصارى إذا عبدوا الله أو تصدقوا أو صاموا ابتغاء وجه الله والدار الآخرة، ومثل كثير من هذه الأمة الذين فيهم كفر، أو شرك أكبر يخرجهم من الإسلام بالكلية إذا أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله في الدار الآخرة؟ لكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام، وتمتنع قبول أعمالهم، فهذا النوع أيضاً قد ذكر في هذه الآية عن أنس بن مالك وغيره، وكان السلف يخافون منها. قال بعضهم: لو أعلم أن الله تقبل مني سجدة واحدة لتمنيت الموت؛ لأن الله يقول: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ﴾ [المائدة: ٢٧].

ثُمَّ قال، بقي أن يقال: إذا عمل الرجل الصلوات الخمس، والزكاة، والصوم، والحج ابتغاء وجه الله، طالباً ثواب الآخرة، ثم بعد ذلك عمل أعمالاً قاصداً بها الدنيا، مثل أن يحج فرضه لله، ثم يحج بعده لأجل الدنيا، كما هو واقع؛ فهو لما غلب عليه منهما، [وقد قال]<sup>(٢)</sup> بعضهم: القرآن كثيراً ما يذكر أهل الجنة **الخلص**، وأهل النار <sup>(٣)</sup> **الخلص**، ويisksك عن صاحب الشaitين، وهو هذا وأمثاله. انتهى

(١) في [أ]: من.

(٢) في [ب]: وقال.

(٣) انظر: «مجموع مؤلفات الشيخ» (٥/١٢٠-١٢٣).

قال المصنف رحمه الله: في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ، تَعِسَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيسَةِ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ: إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَأَنْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلَا اُنْتَقَشَ، طَوَّبَيَ لِعَبِيدِ آخَذْ بِعِنَانَ فَرِسِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَشَعَثَ رَأْسَهُ مُغْبَرَةً قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنْ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعْ». <sup>(١)</sup>

ش / قوله: في «الصحيح». أي: «صحيح البخاري».

قوله: «تَعِسَ».

هو بكسر العين، ويجوز الفتح، أي: سقط، والمراد هنا: هلك. قاله الحافظ.

وقال في موضع آخر: وهو ضد سعد، أي: شقي. <sup>(٢)</sup>

وقال أبو السعادات: يُقال تعس إذا عثر وانكب لوجهه، وهو دعاء عليه بالهلاك.

قوله: «عبد الدينار».

هو المعروف من الذهب، كالمقتال في الوزن <sup>(٣)</sup> [قدر الدينار] <sup>(٤)</sup> زنته درهم، وثمان درهم.

قوله: «تعس عبد الدرهم».

وهو من الفضة، قدره الفقهاء بالشعير وزناً، وعندنا منه درهم من ضرببني أمية،

(١) آخر جه البخاري رحمه الله برقم (٢٨٨٦) (٦٤٣٥).

(٢) انظر: «الفتح» شرح الحديث (٢٨٨٦) (٦٤٣٥).

(٣) قال النروي رحمه الله في كتابه «تحرير ألفاظ النبي» (ص ١٣): المقتال: وزنه ثنان وسبعون حبة من حب الشعير الممتليء غير الخارج عن مقادير حب الشعير غالباً، والدرهم: كل عشرة منها سبعة مثاقيل، انتهي.

(٤) ساقط من [ب].

وهو زنة خمسين حبة شعير، وخمساً حبة، سماه عبداً له؛ لكونه هو المقصود بعمله، فكل من توجه بقصده لغير الله فقد جعله شريكاً لله في عبوديته كما هو حال الأكثرون.

**قوله:** «تعس عبد الخميصة».

**قال أبو السعادات:** هي ثوب خزّ أو صوف معلم، وقيل: لا تسمى خميصة إلا أن تكون سوداء معلمة، وتجمع على خمائص.  
والخمالة بفتح الخاء المعجمة.

**وقال أبو السعادات:** ذات الخمل ثياب لها خمل من أي شيء كان.  
**قوله:** «تعس وانتكس».

**قال الحافظ:** هو بالمهملة، أي: عاوده المرض.

**وقال أبو السعادات:** أي انقلب على رأسه، وهو دعاء عليه بالخيبة.

**قال الطيببي:** فيه الترقى بالدعاء عليه؛ لأنه إذا تعس انكب على وجهه، فإذا انتكس انقلب على رأسه بعد أن سقط.<sup>(١)</sup>

**قوله:** «وإذا شيك».

أي: أصابته شوكة، «فلا انتقش»، أي: فلا يقدر على إخراجها بالمنقاش، قاله أبو السعادات.

والمراد أنَّ من كانت هذه حاله؛ [فإنَّه يستحق أن يُدعى على بما يسوؤه في العواقب،  
ومن كانت هذه حاله]<sup>(٢)</sup> فلا بد أن يجد أثر هذه الدعوات في الواقع فيما يضره في عاجل  
دنياه وأجل آخرها.

**قال شيخ الإسلام:** فسماه النبي ﷺ عبد الدينار والدرهم، عبد القطيفة، عبد

(١) انظر: «شرح المشكاة» رقم (٥١٦١).

(٢) ما بين المعقوفين إضافة من المطبوع.

الخميصة، وذكر فيه ما هو دعاء بلفظ الخبر، وهو قوله: «تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش»، وهذه حال من إذا أصابه شر لم يخرج منه، ولم يفلح؛ لكونه تعس وانتكس، فلا نال المطلوب، ولا خلاص من المكروره، وهذا حال من عبد المال، وقد وصف [الله]<sup>(١)</sup> ذلك بأنه: إن أعطي رضي وإن مُنْعِن سخط، كما قال تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوهُمْ مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطُوهُمْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ﴾ [التوبه: ٥٨]، فرضاؤهم لغير الله، وسخطهم لغير الله، وهكذا حال من كان [قلبه]<sup>(٢)</sup> متعلقاً برياسة، أو صورة، ونحو ذلك من أهواء نفسه، إن حصل له رضي، وإن لم يحصل له سخط، فهذا عبد ما يهواه من ذلك، وهو رقيق له؛ إذ الرق والعبودية في الحقيقة هو رق القلب وعبوديته، فما استرق القلب واستعبده فهو عبده.

**إِلَهُ أَنْ قَالَ**، وهكذا أيضاً طالب المال؛ فإن ذلك يستعبده ويسترقه، وهذه الأمور نوعان: فمنها ما يحتاج إليه العبد كما يحتاج إلى طعامه، وشرابه، ومنكحه، ومسكته، ونحو ذلك؛ فهذا يطلب من الله، ويرغب إليه فيه، فيكون المال عنده يستعمله في حاجته بمنزلة حماره الذي يركبه، ويساطه الذي يجلس عليه، من غير أن يستعبده؛ فيكون هلوعاً. ومنها: ما لا يحتاج إليه العبد، فهذا ينبغي أن لا يعلق قلبه بها، فإذا تعلق قلبه بها صار مُسْتَعْبِدًا لها، [وربما صار مُسْتَعْبِدًا]<sup>(٣)</sup> مُعْتمِدًا على غير الله فيها، فلا يبقى معه حقيقة العبودية لله، ولا حقيقة التوكيل عليه، بل فيه شعبة من العبادة لغير الله، وشعبة من التوكيل على غير الله، وهذا من أحق الناس بقوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: «تعس عبد الدرهم، تعس عبد الدينار، تعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميلة»، وهذا هو عبد لهذه الأمور، ولو طلبها من الله؟

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [ب].

فإن الله إذا أعطاه إياها رضي، وإن منعه إياها سخط، وإنما عبد الله من يرضيه ما يرضي الله، ويُسخطه ما يُسخط الله، ويحب ما أحبه الله ورسوله، ويبغض ما أبغضه الله ورسوله عليه السلام، ويولي أولياء الله، ويعادي أعداء الله؛ فهذا الذي استكمل الإيمان. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>

قوله: «طوبى لعبد».

قال أبو السعادات: طوبى اسم الجنة.

وقيل، هي شجرة فيها.

ويؤيد هذا ما روى ابن وهب بسنده عن أبي سعيد قال: قال رجل: يا رسول الله وما طوبى؟ قال: «شجرة في الجنة مسيرة مائة سنة ثياب أهل الجنة [تخرج] <sup>(٢)</sup> من أكمامها».

ورواه الإمام أحمد: حدثنا حسن بن موسى سمعت عبد الله بن لهيعة، حدثنا دراج أبوالسمح أنَّ أبا الهيثم حدثه عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله عليه السلام أنَّ رجلاً قال: يا رسول الله، طوبى لمن رأك وأمن بك. قال: «طوبى لمن رأني وأمن بي، وطوبى، ثم طوبى، ثم طوبى لمن آمن بي ولم يرني»، قال له رجل: وما طوبى؟ قال: «شجرة في الجنة مسيرة مائة عام، ثياب أهل الجنة تخرج من أكمامها»<sup>(٣)</sup>، قوله شواهد في «الصحيحين» وغيرهما.

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٠/١٨٠-١٨١، ١٨١-١٨٩).

(٢) ساقط من [ب].

(٣) أخرجه أحد (٧١/٣)، وأخرجه أيضاً أبو يعلى (١٣٧٤)، وابن حبان (٧٢٣٠)، (٧٤١٣)، وابن جرير (٥٢٩/١٢)، وعند الآخرين من طريق: عمرو بن الحارث، عن دراج به، وإسناده ضعيفٌ؛ لأنَّ دراج بن سمعان أبا السمح فيه ضعفٌ، وأما ابن لهيعة فقد توبع عند ابن جرير، وابن حبان. وأول الحديث: «طوبى لمن رأني وأمن بي، ثم طوبى، ثم طوبى لمن آمن بي ولم يرني» صحيح؛ لأنَّ له شواهد منها:

١) حديث أبي عبد الرحمن الجهنمي عند أحمد (٤/١٥٢)، وإسناده حسن.

٢) وحديث أنس عند أحمد (٣/١٥٥)، وفيه: جسر بن فرقان ضعيف.

٣) وحديث أبي أمامة عند أحمد أيضاً (٥/٢٤٨)، وفي إسناده: أيمن بن مالك الأشعري، وهو =

وقد روى ابن جرير عن وهب بن منبه هاهنا أثراً غريباً عجياً، قال وهب عليه السلام: إنَّ في الجنة شجرة يقال لها طوبى يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها، زهرها رياط<sup>(١)</sup>، وورقها برود<sup>(٢)</sup>، وقضبانها عنبر، وبطحاؤها ياقوت، وترابها كافور، ووحلها مسك، يخرج من أصلها أنهار الخمر، واللبن، والعسل، وهي مجلس لأهل الجنة، فبینما [هم]<sup>(٣)</sup> في مجلسهم؛ إذ أتتهم الملائكة من ربهم يقودون نجباً<sup>(٤)</sup> مزمومة بسلاسل من ذهب، وجوهها كالمسابيح من حسنها، ووبرها كخز [المرعَّى]<sup>(٥)</sup> من لينه، عليها رحال الراحها من ياقوت، ودفعها من ذهب، وثيابها من سندس وإستبرق، فينيخونها ويقولون: إنَّ رَبَّنَا أَرْسَلَ إِلَيْكُمْ لِتَزُورُوهُ، وَتَسْلِمُوا عَلَيْهِ، قَالَ: فَيَرْكُبُونَهَا قَالَ: فَهِيَ أَسْرَعُ مِنَ الطَّائِرِ، وَأَوْطَأُ مِنَ الْفِرَاشِ، نُجْبًا مِنْ غَيْرِ مَهْنَةٍ، يُسِيرُ الرَّاكِبُ إِلَى جَنْبِ أَخِيهِ وَهُوَ يَكْلِمُهُ وَيَنْاجِيهِ، لَا تَصِيبُ أَذْنَ رَاحِلَةِ مِنْهَا أَذْنَ صَاحِبِهَا، وَلَا بُرْكٌ<sup>(٦)</sup> رَاحِلَةُ بُرْكِ الْأُخْرَى،

مجهول.

=

٤) وحديث ابن عمر عند الطيالسي (١٨٤٥)، وفي إسناده عبدالله بن عمر العمري، وهو ضعيفٌ. وبقية الحديث يبقى على ضعفه، لكن جاء عن بعض السلف تفسير «طوبى» بأنها شجرة في الجنة مسيرة لها مائة عام، والثابت في «الصحيحين» ذكر الشجرة بدون التفسير، فثبتت: إنَّ في الجنة لشجرة يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها، هذا في «الصحيحين» عن أبي هريرة، وأبي سعيد، وسهل ابن سعد، وانفرد به البخاري عن أنس رضي الله عنه، وليس في «الصحيحين» ذكر أنها طوبى، لكن جاء عن بعض الصحابة، وبعض التابعين تفسير «طوبى» بأنها شجرة في الجنة؛ فالظاهر أنها هي، فيكون هذا الحديث الذي فيه ضعفٌ مع أقوال المفسرين من الصحابة وغيرهم يدل على ذلك.

(١) الرياط: جمع ربط، وهي كل ثوب لين رقيق.

(٢) البرود: جمع برد، وهوكساء مخطط يلتحف به.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) هي خيار الإبل.

(٥) الزغب التي تحت شعر العنز.

(٦) في المخطوطتين (الزعرى)، والمثبت من «تفسير الطبرى».

(٧) البركُ: صدر البعير الذي يبرك عليه.

حتى إنَّ الشجرة لتشحي عن طريقهم؛ لثلا تفرق بين الرجل وأخيه، قال: فیأتو ن إلى الرحمن الرحيم، فيسفر لهم عن وجهه الكريم حتى ينظروا إليه، فإذا رأوه قالوا: اللهم أنت السلام ومنك السلام، وحق لك الجلال والإكرام، قال: فيقول تبارك وتعالى عند ذلك: أنا السلام ومني السلام، وعليكم حق رحمتي ومحبتي، مرحباً بعبادتي الذين خشوني بالغيب، وأطاعوا أمري. قال فيقولون: ربنا إنا لم نعبدك حق عبادتك، ولم ندرك حق قدرك، فأدَنَ لنا بالسجود قدامك. قال: فيقول الله تعالى: إنها ليست بدار نصبٍ، ولا عبادة، ولكنها دار ملك ونعم، وإن قد رفعت عنكم نصب العبادة، فسلوني ما شئتم فإن لكل رجل منكم أمنيته، فيسألونه حتى إن أقصرهم أمنية ليقول: رب تنافس أهل الدنيا في دنياهم، فتضايقوها، رب فاتني من كل شيء كانوا فيه من يوم خلقتها إلى أن انتهت الدنيا. فيقول الله تعالى: لقد قَصَرْتَ بِكَ [اليوم]<sup>(١)</sup> أمنيتك، ولقد سألت دون منزلتك، هذا لك مني، [وسأتحفك بمنزلتي]<sup>(٢)</sup>؛ لأنَّه ليس في عطائي نك و لا تصريح<sup>(٣)</sup>. قال: ثم يقول: اعرضوا على عبادي ما لم تبلغ أماناتهم، ولم يخطر لهم على بال. قال: فيعرضون عليهم حتى [يقضوهم]<sup>(٤)</sup> أماناتهم التي في أنفسهم؛ فيكون فيما يعرضون عليهم براذين<sup>(٥)</sup> مقرنة على كل أربعة [منها]<sup>(٦)</sup> سرير من ياقوته واحدة، على كل سرير منها قبة من ذهب مفرغة، في كل قبة منها فرش من فرش الجنة، مظاهرة في كل قبة منها جاريتان من الحور العين، على كل جارية منها ثوبان من ثياب الجنة، وليس في الجنة لون إلا وهو فيها، ولا ريح

(١) زيادة من «تفسير الطبرى».

(٢) زيادة من «تفسير الطبرى».

(٣) التصريد: تقليل العطاء.

(٤) في المخطوطتين: (يقصر بهم)، والمثبت من «التفسير».

(٥) البرذون من الخيل: ما كان أبواه أعجميين.

(٦) ساقط من [ب].

طيب إلا قد عبق بهما، ينفذ ضوء وجوههما غلظة القبة حتى يظن من يراهما أنها دون القبة، يرى مخهما من فوق سوقيهما كالسلك الأبيض في ياقوته حمراء، يريان له من الفضل على صاحبته كفضل الشمس على الحجارة أو أفضل، ويرى لهما مثل ذلك، ثم يدخل إليهما فيحييانه، ويقبلانه، ويعانقانه، ويقولان له: والله، ما ظننا أن الله يخلق مثلك. ثم يأمر الله تعالى الملائكة، فيسرون بهم صفًا في الجنة حتى ينتهي كل رجل منهم إلى منزلته التي أعدت له.<sup>(١)</sup>

وقد روى هذا الأثر ابن أبي حاتم بسنده عن وهب بن منبه، وزاد: فانظروا إلى موهب ربكم الذي وهب لكم، فإذا بباب في الرفيق الأعلى، وغرف مبنية من الدر والمرجان، أبوابها من ذهب، وسورها من ياقوت، وفرشها من سنديس واستبرق، ومنابرها من نور [يفور]<sup>(٢)</sup> من أبوابها، وعراسها نور مثل شعاع الشمس عنده مثل الكوكب [الدرى]<sup>(٣)</sup> في النهار المضيء، وإذا بقصور شامخة في أعلى عليين من الياقوت يزهوها نورها، فلولا أنه مسخر إذا لالتمع الأ بصار، فما كان من تلك القصور من الياقوت الأبيض؛ فهو مفروش بالحرير الأبيض، وما كان منها من الياقوت الأخضر؛ فهو مفروش بالسنديس الأخضر، وما كان منها من الياقوت الأصفر؛ فهو مفروش بالأرجوان الأصفر، وبالزمرد الأخضر، والذهب الأحمر، والفضة البيضاء، قوائمها وأركانها من الجوهر، وشرفها قباب من لؤلؤ، وبروجها غرف من المرجان، فلما انصرفوا إلى ما أعطاهم ربهم؛ قربت لهم براذين من ياقوت أبيض، منفوخ فيها الروح، تحتها الولدان

(١) أخرجه ابن جرير (١٣/٥٢٥)، وسنده صحيح إلى وهب بن منبه، لكن من أين هذا الوهب؟ فهو أخباري يأخذ من الإسرائيлик.

(٢) في [أ]: (سور)، وفي [ب]: (ينور)، والمثبت من «التفسير».

(٣) في [ب]: (الذي)، والمثبت من «التفسير»، وقد سقطت من [أ].

المخلدون، بيد كل وليد منهم حَكْمَةً برذون من تلك البراذين، ولجمها وأعتتها من فضة بيضاء منظومة بالدر والياقوت، سروجها موضونة مفروشة بالسندس والإستبرق، فانطلقت بهم تلك البراذين تزف بهم، ينظرون رياض الجنة، فلما انتهوا إلى منازلهم وجدوا الملائكة قعوداً على منابر من نور يتظرونهم؛ لزيوروهم، ويصافحونهم، ويهئوهم كرامة ربهم، فلما دخلوا قصورهم وجدوا فيها جميع ما تطاول به عليهم، وما سألوه وتمنو، وإذا على كل باب قصر من تلك القصور أربع [جنان]<sup>(١)</sup> جتنان ذوات أفنان، وجنتان مدهامتان، وفيهما [عينان]<sup>(٢)</sup> نضاختان، وفيهما من كل فاكهة زوجان، وحور مقصورات في الخيام، فلما تبوعوا منازلهم واستقرروا قرارهم قال لهم ربهم: هل وجدتم ما وعد ربكم حقاً؟ قالوا: نعم وربنا قال: هل رضيتم ثواب ربكم؟ قالوا: ربنا رضينا، فارض عنا. قال: فبرضائي عنكم أحللتكم داري ونظرتم إلى وجهي. فعند ذلك قالوا: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَرَّنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* الَّذِي أَحَلَّنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ لَا يَمْسُنَا فِيهَا نَصْبٌ وَلَا يَمْسُنَا فِيهَا لُغُوبٌ﴾ [فاطر: ٣٤-٣٥].<sup>(٣)</sup>

وهذا سياق غريب، وأثر عجيب، ولبعضه شواهد في «الصحيحين».

وقال خالد بن معدان: إنَّ في الجنة شجرة يقال لها طوبى، ضرورة كلها، ترpush صبيان أهل الجنة، وإن سقط المرأة يكون في نهر من أنهار الجنة، يتقلب فيه حتى تقوم

(١) زيادة من «التفسير».

(٢) زيادة من «التفسير».

(٣) الشارح نقل هذا الأثر من «تفسير ابن كثير» [آية: ٢٩] من سورة الرعد، وهو من روایة وهب بن منبه، عن محمد بن علي بن الحسين، مرفوعاً، مرسلأً.

﴿كذلك أخرجه ابن أبي حاتم كما في «الدر المنشور» [آية: ٢٩] من سورة الرعد.

﴿وآخرجه كذلك أبو نعيم في «صفة الجنة» (٤١١)، وأبو بكر الآجري في «الشرعية» (٦٦٦)، وابن أبي الدنيا في «صفة الجنة» (٥٣)، وفي إسناده مع إرساله: إدريس بن سنان، أبو الياس ابن بنت وهب، وهو ضعيف.

القيامة، فيبعث ابن أربعين سنة. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(١)</sup>

**قوله:** أخذ بعنان فرسه في سبيل الله.

أي: في جهاد المشركين.

**قوله:** أشعث.

محروم بالفتحة؛ لأنَّه [اسم]<sup>(٢)</sup> لا ينصرف للوصف ووزن الفعل، ورأسه مرفوع على الفاعلية، وهو طائر الشعر، أشغله الجهاد في سبيل الله عن التنعم بالأدهان، وتسريع الشعر.

**قوله:** مغيرة قدماه. هو بالجر صفة ثانية لعبد.

**قوله:** إن كان في الحراسة.

هو بكسر الحاء، أي: حمى الجيش عن أن يهجم العدو عليهم.

**قوله:** كان في الحراسة.

أي: غير مقصريها، ولا غافل، وهذا اللفظ يستعمل في حق من قام بالأمر على وجه الكمال.

**قوله:** وإن كان في الساقية كان في الساقية.

أي: في مؤخرة الجيش، يقلب نفسه في مصالح الجهاد، فكل مقام يقوم فيه، إن كان ليلاً أو نهاراً، رغبة في ثواب الله، وطلبًا لمرضاته، ومحبة لطاعته.

**قال ابن الجوزي:** وهو خامل الذكر، لا يقصد السمو.<sup>(٣)</sup>

**وقال الخلخالي:** المعنى ائتماره بما أمر، وإقامته حيث أقيم، لا يفقد من [مقامه]<sup>(٤)</sup>،

(١) الأثر لم نجده؛ لأنَّ «تفسير ابن أبي حاتم» مفقود منه هذا الموضع، ولكن ذكره السيوطي في «ال الدر المثور» [آية: ٢٩] من سورة الرعد، وعزاه لابن أبي حاتم، ولا بن أبي الدنيا في كتابه «العزاء».

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ذكره الحافظ في «الفتح» (٢٨٨٧).

(٤) في [ب]: مكانه.

وإنما ذكر الحراسة والساقة؛ لأنهما أشد مشقة. انتهى

وفيه: فضل الحراسة في سبيل الله.

**قوله:** إن استأذن لم يؤذن له.

أي: إن استأذن على الأمراء ونحوهم لم يأذنوا له؛ لأنه لا جاه له عندهم، ولا منزلة؛ لأنه ليس من طلاها، وإنما يطلب ما عند الله، لا يقصد بعمله سواه.

**قوله:** وإن شفَعَ.

بفتح أوله وثانية، «لم يُشفع» بفتح الفاء مشددة، يعني [أنه]<sup>(١)</sup> لو أجرأته الحال إلى أن يشفع في أمر يحبه الله ورسوله؛ لم تقبل شفاعته عند الأمراء ونحوهم.

وروى [الإمام]<sup>(٢)</sup> أحمد، ومسلم عن أبي هريرة مرفوعاً: «رَبَّ أَشَعْتُ مَدْفُوعَ  
بِالْأَبْوَابِ لَوْ أَقْسَمْتُ عَلَى اللَّهِ لَأُبْرِهِ». <sup>(٣)</sup>

**قال الحافظ:** فيه ترك حب الرئاسة، والشهرة، وفضل الخمول والتواضع. انتهى

وروى الإمام أحمد أيضاً عن مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير قال: قال عثمان  
عليه و هو يخطب على منبره: إني محدثكم حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ لم يكن يمنعني  
أن أحديثكم به إلا الظن بكم، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «حرس ليلة في سبيل الله  
أفضل من ألف ليلة يُقام ليتها، ويُصام نهارها». <sup>(٤)</sup>

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) أخرجه أحمد (١٢٨/٣)، ومسلم برقم (٢٦٢٢) (٢٨٥٤).

(٤) ضعيف. أخرجه أحمد (٤٣٣)، من طريق: مصعب بن ثابت الزبيري، عن عثمان، وإسناده ضعيف،  
فيه: مصعب بن ثابت الزبيري ضعيف، وروايته عن عثمان منقطعة؛ فإنه لم يدركه، وقد روى  
موصولاً من طريق مصعب بن ثابت، عن عبدالله بن الزبير، عن عثمان.  
آخرجه كذلك البزار (٣٥٠)، والطبراني (١٤٥)، والحاكم (٨١/٢)، وأبو ثعيم =

وروى الحافظ ابن عساكر في ترجمة عبدالله بن المبارك، قال عبدالله بن محمد قاضي نصيبيين: حدثني محمد بن إبراهيم بن أبي سكينة، أنه أملأ عليه عبدالله بن المبارك هذه الأبيات بطرسوس، وواعده الخروج، وأنشدها معه إلى الفضيل بن عياض في سنة سبع وسبعين ومائة، فقال رَبُّهُ:

يَا عَابِدَ الْحَرَمِينِ لَوْ أَبْصَرْتَنَا  
مَنْ كَانَ يَخْضُبُ خَدَهُ بِدَمْوِعِهِ  
أَوْ كَانَ يَتَعَبَّدُ خَيْلَهُ فِي بَاطِلِ  
رِيحِ الْعَبِيرِ لَكُمْ وَنَحْنُ عَبِيرِنَا  
وَلَقَدْ أَتَانَا مِنْ مَقَالِ نَبِيِّنَا  
لَا يَسْتَوِي غَبَارُ خَيْلِ اللَّهِ فِي  
هَذَا كِتَابِ اللَّهِ يَنْطَقُ بِيَنْتَنَا

قال، فلقيت الفضيل [بن عياض]<sup>(٢)</sup> بكتابه في المسجد الحرام، فلما قرأه ذرفت عيناه، فقال: صدق أبو عبد الرحمن، ونصحني، ثم قال: أنت ممن يكتب الحديث؟ قلت: نعم. قال لي: اكتب هذا الحديث. وأملأ علىَّ الفضيل بن عياض: حدثنا منصور بن المعتمر، [عن أبي صالح]<sup>(٣)</sup>، عن أبي هريرة: أن رجلاً قال: يا رسول الله، علمني عملاً أنال به ثواب المجاهدين في سبيل الله. فقال: «هل تستطيع أن تصلي فلا تفتر، وتصوم فلا تفطر؟» فقال: يا رسول الله، أنا أضعف من أن أستطيع ذلك. ثم قال النبي ﷺ: «فوالذي نفسي بيده، لو طوقت ذلك ما بلغت فضل المجاهدين في سبيل الله، أما علمت أن فرس

= (٦/٢١٤-٢١٥)، ورجح الدارقطني في «العلل» (٣٧/٣) الرواية المقطعة.

(١) الرَّهَجُ: هو الغبار، والسبك: هو حافر الخيل. «اللسان».

(٢) ساقط من [أ].

(٣) ساقط من [أ].

المُجَاهِدُ لِيُسْتَنِ في طولِهِ فَيَكْتُبُ لَهُ بِذَلِكَ حَسَنَاتٌ؟»<sup>(١)</sup>.

### فِيهِ مَسَائلٌ :

الْأُولَى: إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الْآخِرَةِ.

الثَّانِيَةُ: تَفْسِيرُ آيَةِ هُودٍ.

الثَّالِثَةُ: تَسْمِيَةُ الْإِنْسَانِ الْمُسْلِمِ عَبْدُ الدِّينَارِ، وَالدِّرْهَمِ، وَالخُمِيسَةِ.

الرَّابِعَةُ: تَفْسِيرُ ذَلِكَ بِأَنَّهُ إِنْ أُعْطِيَ رَضَىً، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخْطًا.

الخَامِسَةُ: قَوْلُهُ: «تَعَسَّ وَانْتَكَسَ».

السَّادِسَةُ: قَوْلُهُ: «وَإِذَا شِئْتَ فَلَا انتَقَشْ».

السَّابِعَةُ: الشَّاءُ عَلَى الْمُجَاهِدِ الْمُوصَفِ بِتَلْكَ الصَّفَاتِ.

(١) قَصْةٌ مُوضِوعَةٌ أَخْرَجَهَا ابْنُ عَسَكِرٍ فِي «تَارِيخِهِ» (٤٤٩/٣٢)، مِنْ طَرِيقِ: أَبِي المُفْضِلِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمُطَلِّبِ الشَّيْبَانِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ قاضِي نَصِيفَيْنِ، بِهِ، وَهَذَا إِسْنَادٌ تَالِفٌ؛ فَإِنْ أَبَا المُفْضِلِ مُحَمَّدَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ لَهُ تَرْجِمَةٌ فِي «تَارِيخِ بَغْدَادٍ» (٤٦٦/٥)، وَ«تَارِيخِ دَمْشَقٍ» (١٤/٥٤)، وَهُوَ كَذَّابٌ، وَضَاعُ دَجَالٌ. وَفِي سُنْدِهَا أَيْضًا: مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي سُكِينَةِ، مَجْهُولُ حَالٍ، تَفَرَّدَ ابْنُ حَبَّانَ بِتَوْثِيقِهِ، وَمَعَ ذَلِكَ قَالَ فِيهِ: إِنَّهُ يَخْطُئُ. وَهَذِهِ الْأَيَّاتُ تَبَعُدُ أَنْ تَكُونَ مِنْ ابْنِ الْمَبَارَكِ؛ لِقَوْلِهِ: (لَعِمْتُ أَنْكَ فِي الْعِبَادَةِ تَلْعِبُ)، فَيَبْعَدُ مِنْ ابْنِ الْمَبَارَكِ أَنْ يَعْدُ الْعِبَادَةَ لَعِبًا. وَأَمَّا الْحَدِيثُ الْمُرْفُوعُ فَهُوَ صَحِيحٌ، أَخْرَجَ الْقَطْعَةُ الْأُولَى مِنْهُ مُسْلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ» (١٨٧٨) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ وَجِيلَتِهِ، وَأَخْرَجَ الْجَمْلَةُ الثَّانِيَةُ مِنْهُ الْبَخَارِيُّ (٢٧٨٥)، وَمُسْلِمٌ (٩٨٧) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ أَيْضًا.

## ٣٧- بَابُ مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ وَالْأُمَرَاءَ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَ اللَّهُ أَوْ تَحْلِيلِ مَا حَرَمَ اللَّهُ فَقَدْ اتَّخَذُوهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ

قال المصنف وَحْدَهُ: باب: من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله.

ش / لقول الله تعالى: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرِيَمْ وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [التوبه: ٣١].

وتقديم تفسير هذا في أصل المصنف <sup>(١)</sup> [عند] ذكر حديث عدي بن حاتم وَحْدَهُ.

قال المصنف وَحْدَهُ: وقال ابن عباس وَحْدَهُ: يُوشِلُكُ أَنْ تَنْزَلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ؛ أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ.

(١) في الباب رقم (٥).

(٢) في [ب]: لما.

(٣) لم نقف عليه مستنداً بهذا النفي، وإنما جاء من نقل شيخ الإسلام، فشيخ الإسلام كتبه أكثرها من حفظه؛ فالذى يظهر أن شيخ الإسلام ذكره بالمعنى من حفظه كما في «مجموع الفتاوى» (٥٠ / ٢٦)، ثم الإمام محمد بن عبد الوهاب وَحْدَهُ استفاده من شيخ الإسلام ولم يرجع إلى مصادره، فقد أخرج الإمام أحمد (٣١٢١) هذا الأثر بلفظ: (أَرَاهُمْ سِيَّهُوكُونْ، أَقُولُ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَيَقُولُونَ: نَهْيٌ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ).

❖ وأخرجه أيضًا الخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٣٧٩)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢٣٨١) من نفس الوجه.

❖ ولكن صبح عند الخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٣٨٠)، من طريق: حماد بن زيد، عن أيوب، عن ابن أبي مليكة، عن ابن عباس بلفظ: (ما أُرِي إِلَّا سَيِّذُبُكُمْ، إِنِّي أَحَدُنُكُمْ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَجِئُنِي بِأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ). =

ش/ قوله: يُوشك.

بضم أوله، وكسر الشين المعجمة، أي: يقرب ويسرع.

وهذا القول من ابن عباس رضي الله عنهما جواب لمن قال له: إنَّ أبا بكر وعمر رضي الله عنهما لا يربان التمتع بالعمرمة إلى الحج ويريان أنَّ إفراد الحج أفضل، أو ما هو معنى هذا، وكان ابن عباس يرى أن التمتع بالعمرمة إلى الحج واجب، ويقول: إذا طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروءة سبعة أشواط؛ فقد حل من عمرته، شاء أم أبي<sup>(١)</sup>؛ لحديث سراقة بن مالك حين أمرهم النبي صلوات الله عليه وسلم أن يجعلوها عمرة ويحلوا إذا طافوا بالبيت وسعوا بين الصفا والمروءة، [فقال سراقة]<sup>(٢)</sup> يا رسول الله، أَلِعَامَنَا هذَا أَمْ لِلأَبْدِ؟ قال: «بل لِلأَبْدِ»، [وال الحديث]<sup>(٣)</sup> في «الصحيحين».<sup>(٤)</sup>

وحيثئذ فلا عذر لمن استُفتيَ أن ينظر في مذاهب العلماء، وما استدل به كل إمام، ويأخذ من أقوالهم ما دل عليه الدليل إذا كان له ملائكة يقتدر بها على ذلك، كما قال تعالى: «فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» [النساء: ٥٩].

وللبخاري ومسلم وغيرهما أن النبي صلوات الله عليه وسلم قال: «لو استقبلت من أمرني ما استدبرت ما أهديت، ولو لا أن معي الهدي؛ لأحللت»<sup>(٥)</sup> هذا لفظ البخاري في حديث عائشة رضي الله عنها،

﴿وَأَخْرَجَهُ إِسْحَاقُ كَمَا فِي «الْمَطَالِبُ الْعَالِيَّةُ» (١٣٧٣)، مِنْ طَرِيقِ أَيُوبَ بْنِهِ، وَعَنْهُ (مِنْ هَنَا) تَرْدُونَ، أَجِئُوكُمْ بِالنَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم، وَتَجِئُونِي بِأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ﴾.

﴿وَأَخْرَجَهُ ابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ (٢٣٧٧)، مِنْ طَرِيقِ مَعْمُورٍ، عَنْ أَيُوبَ بْنِهِ، بِلِفْظِ: (وَاللَّهُ، مَا أَرَاكُمْ مُنْتَهِينَ حَتَّىٰ يَعْذِبَكُمُ اللَّهُ).

(١) أخرجه عنه البخاري برقم (٤٣٩٦)، ومسلم برقم (١٢٤٤) (١٢٤٥).

(٢) في [ب]: فقالوا.

(٣) في [أ]، و[ب]: (وللحديث الذي)، والمثبت أقرب.

(٤) أخرجه البخاري برقم (١٧٨٥)، ومسلم برقم (١٢١٦) (١٢١٨) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

(٥) أخرجه البخاري برقم (١٦٥١) (١٧٨٥)، ومسلم برقم (١٢١٦) (١٢١٨)، من حديث جابر رضي الله عنهما،

ولفظه في حديث جابر: «افعلوا ما أمرتكم، فلو لا أني سقت الهدى؛ لفعلت مثل الذي أمرتكم»<sup>(١)</sup> في عدة أحاديث تؤيد قول ابن عباس؛ وبالجملة فلهذا قال ابن عباس لما عارضوا الحديث برأي أبي بكر وعمر رضي الله عنهما: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء. الحديث.

**وقال الإمام الشافعي رحمه الله:** أجمع العلماء على أنَّ من استبان له سنة رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه لم يكن له أن يدعها لقول أحد.<sup>(٢)</sup>

**وقال الإمام مالك رحمه الله:** ما مِنَ إِلا راد ومردود عليه؛ إلا صاحب هذا القبر صلوات الله عليه وآله وسلامه.<sup>(٣)</sup>

وكلام الأئمة في هذا المعنى كثير، وما زال العلماء رحمهم الله يجتهدون في الواقع، فمن أصحاب منهم؛ فله أجران، ومن أخطأ؛ فله أجرٌ كما في الحديث.

لكن إذا استبان لهم الدليل أخذوا به وتركوا اجتهادهم، وأما إذا لم يبلغهم الحديث أو لم يثبت عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه عندهم فيه حديث، أو ثبت قوله معارض، أو مخصوص ونحو ذلك، فحيثئذ يسوغ للإمام أن يجتهد، وفي [عصر]<sup>(٤)</sup> الأئمة الأربع إِنما [طلبوها]<sup>(٥)</sup> الأحاديث ممن هي عنده باللُّقْي والسماع، ويُسافر الرجل في طلب الحديث إلى الأمصار عدة سنين، ثم اعتنى الأئمة بالتصانيف، ودونوا الأحاديث، ورووها بأسانيدها، وبينوا

= واللفظ للبخاري في حديث جابر، وليس من حديث عائشة، وحديث عائشة رضي الله عنها بنحوه عند البخاري برقم (٧٢٢٩)، ومسلم برقم (١٢١٢) (١٣٠).  
(١) أخرجه البخاري برقم (١٥٦٨).

(٢) ذكره ابن القيم رحمه الله في «أعلام الموقعين» (٢٦٣/٢)، وانظر معناه في «الرسالة» (ص ٤٢٥).

(٣) قال العلامة الألباني رحمه الله في «صفة الصلاة» (١/٢٧): صصحه عنه ابن عبدالهادي في «إرشاد السالك» (١/٢٢٧).

(٤) في [ب]: عهد.

(٥) في [ب]: طلب.

صحيحها من حسنها من ضعيفها، والفقهاء صنفوا في كل مذهب، وذكروا حجج المجتهدين، فسهل الأمر على طالب العلم، وكل إمام يذكر الحكم بدليله عنده. وفي كلام ابن عباس رضي الله عنهما ما يدل على أن من بلغه الدليل فلم يأخذ به -تقليدًا لإمامه- فإنه يجب الإنكار عليه بالتعليل؛ لمخالفته الدليل.

**وقال الإمام أحمد:** حدثنا أحمد بن عمرو البزار، حدثنا زياد بن أبيوب، حدثنا أبو عبيدة الحداد، عن مالك بن دينار، عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: ليس منا أحد إلا يؤخذ من قوله ويدع غير النبي صلوات الله عليه وسلم.<sup>(١)</sup>

وعلى هذا فيجب الإنكار على من ترك الدليل لقول أحد من العلماء كائناً من كان، ونصول الأئمة على هذا، وأنه لا يسوغ التقليد إلا في مسائل الاجتهداد التي لا دليل فيها يرجع إليها من كتاب ولا سنة.

فهذا هو الذي عناه بعض العلماء بقوله: لا إنكار في مسائل الاجتهداد، وأما [من]<sup>(٢)</sup> خالف الكتاب والسنة؛ فيجب الرد عليه كما قال ابن عباس، والشافعي، ومالك، وأحمد، وذلك مجمع عليه كما تقدم في كلام الإمام الشافعي رحمه الله.

(١) أحمد بن عمرو البزار ليس من مشائخ أحمد، فيحتمل أن تكون العبارة: (وقال الإمام أحمد بن عمرو البزار)؛ فلعل لفظة (حدثنا) زادت على التساق.

✿ والحديث عند الطبراني في «المعجم الكبير» (١١٩٤١) يرويه عن أحمد بن عمرو البزار، ثنا زياد ابن أبيوب، ثنا أبو عبيدة الحداد، عن مالك بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عباس به، وإسناده صحيح، رجاله ثقات معروفون، ووقع في السندي (رفعه)، وجدير به أن يكون موقوفاً.

✿ وهذا القول صحيحة عن مجاهد أيضًا كما في «جامع بيان العلم وفضله» (١٧٦٣) (١٧٦٤) (١٧٦٥)، و«الفقية والمتفقة» (٤٦٤)، وصح عن الحكم بن عتبة كما في «الجامع» (١٧٦١).

(٢) في [ب]: ما.

قال المصنف وَكَلَّهُ: وقال الإمام أحمد: عَجِبْتُ لِقَوْمٍ عَرَفُوا الْإِسْنَادَ وَصِحَّتَهُ، ويدّهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» [النور: ٦٣]، أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الشرك، لعله إذا ردّ بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك.

ش/ هذا الكلام من الإمام أحمد وَكَلَّهُ رواه عنه الفضل بن زياد، وأبو طالب، قال الفضل، عن أحمد: نظرت في المصحف فوجدت طاعة الرسول وَكَلَّهُ في ثلاثة وثلاثين موضعًا، ثم جعل يتلو: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ» الآية فذكر من قوله: الفتنة الشرك - إلى قوله - فيهلك، ثم جعل يتلو هذه الآية: «فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيَسِّلُمُوا تَسْلِيمًا» [النساء: ٦٥].<sup>(١)</sup>

وقال أبو طالب عن أحمد: وقيل له: إِنَّ قَوْمًا يَدَعُونَ الْحَدِيثَ، ويدّهبون إلى رأي سفيان وغيره. [فقال: أَعْجَبْ لِقَوْمٍ سَمِعُوا الْحَدِيثَ وَعَرَفُوا الْإِسْنَادَ وَصِحَّتَهُ، يَدْعُونَهُ وَيَدّهُبُونَ إِلَى رأي سفيان وغيره]<sup>(٢)</sup> ، قال الله تعالى: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ»، أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الكفر، قال الله تعالى: «وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْفَتْلِ» [البقرة: ٢١٧]، فيدعون الحديث عن رسول الله وَكَلَّهُ وتغلّبهم <sup>(٣)</sup> أهواوئهم إلى الرأي. ذكر ذلك عنه شيخ الإسلام.

**قوله:** عرفوا الإسناد.

(١) رواية الفضل بن زياد أخرجها من طريقه ابن بطة في «الإبانة» رقم (٩٧).

(٢) ساقط من المخطوطتين، وأثبتناه من المطبوع.

(٣) انظر كلامه المذكور في «الصارم المسلول» (ص ٥٥-٥٦).

أي: إسناد الحديث، وصحته؛ فإذا صح إسناد الحديث فهو صحيح عند أهل الحديث وغيرهم من العلماء.

وسفيان: هو الثوري، الإمام الزاهد، العابد، الثقة، الفقيه، وكان له أصحاب يأخذون عنه، ومذهبه مشهور يذكره العلماء في الكتب التي يذكر فيها مذاهب الأئمة، كـ«المهيد» لابن عبد البر و«الاستذكار» له، وكتاب «الإشراف على مذاهب الأشراف» لابن المنذر و«المحل» لابن حزم و«المغني» لأبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة الحنفي، وغيره للاء.

فقول الإمام أحمد رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته إلى آخره، إنكاراً منه لذلك، وأنه يؤول إلى زيف القلوب الذي يكون به المرء كافراً، وقد عممت البلوى بهذا المنكر، خصوصاً من ينسب إلى العلم، نصبوا الحبائل في الصد عن الأخذ بالكتاب والسنّة، وصدوا الناس عن متابعة الرسول ﷺ وتعظيم أمره ونبهيه، فمن ذلك قولهم: لا يستدل بالكتاب والسنّة إلا المجتهد، والاجتهاد قد انقطع. ويقول: هذا الذي قلدته أعلم منك بالحديث وبناسه ومنسوخه. ونحو ذلك من الأقوال التي غايتها ترك متابعة الرسول ﷺ الذي لا ينطق عن الهوى، والاعتماد على قول من يجوز عليه الخطأ وغيره من الأئمة يخالفه ويمنع قوله بدليل، فما من إمام إلا والذي معه بعض العلم لا كله.

فالواجب على كل مكلف إذا بلغه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله وفهم معنى ذلك: أن يتنهى إليه ويعمل به، وإن خالفه من خالفه، كما قال تعالى: ﴿اتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الأعراف: ٣]، وقال تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَكُنْهُمْ آنَاءَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرْحَمَةً وَذِكْرَنَا لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ [العنكبوت: ٥١]، وقد تقدم حكاية الإجماع على ذلك، وبيان أن المقلد ليس من

أهل العلم، وقد حكى [أيضاً]<sup>(١)</sup> أبو عمر بن عبد البر وغيره الإجماع على ذلك.

قلت: ولا يخالف في ذلك إلا جهال المقلدة؛ لجهلهم بالكتاب والسنّة، ورغبتهم عنهما، وهؤلاء وإن ظنوا أنهم اتبعوا الأئمة؛ فإنهم في الحقيقة قد خالفوهم واتبعوا غير سبيلهم، كما قدمنا من قول مالك، والشافعي، وأحمد رحمهم الله تعالى، لكن في كلام أحمد إشارة إلى أن التقليد قبل بلوغ الحجة لا يُدَمِّر، وإنما ينكر على من بلغته الحجة وخالفها لقول إمام من الأئمة، وذلك إنما ينشأ عن الإعراض عن تدبر كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، والإقبال على كتب من تأخر، والاستغناء بها عن الوحيين، وهذا يشبه ما وقع من أهل الكتاب الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣١] كما سيأتي بيان ذلك في حديث عدي بن حاتم، فيجب على من نصح نفسه إذاقرأ كتب العلماء، ونظر فيها، وعرف أقوالهم أن يعرضها على ما في الكتاب والسنّة؛ فإنَّ كل مجتهد من العلماء ومن تبعه وانتسب إلى مذهبة لابد أن يذكر دليله، والحق في المسألة واحد، والأئمة مثابون على اجتهادهم، فالمنصف يجعل النظر في كلامهم وتأمله طريقاً إلى معرفة المسائل واستحضارها ذهناً وتمييزاً للصواب من الخطأ بالأدلة التي يذكرها المستدلون، ويتعرف بذلك من هو أسعد بالدليل من العلماء، فيتبعه، والأدلة على هذا الأصل في كتاب الله أكثر من أن تحصر، وفي السنّة كذلك.

كما أخرج أبو داود بسنده عن أناس من أصحاب معاذ: أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبعث معاذًا إلى اليمن قال: «كيف تقضي إذا عرض [لك]<sup>(٢)</sup> قضاء؟» قال: أقضى بكتاب الله. قال: «فإن لم تجد في كتاب الله؟» قال: فبسنة رسول الله ﷺ. قال: «فإن لم تجد في سنة

(١) ساقط من [أ].

(٢) انظر: «جامع بيان العلم وفضله» (ص ١١٧) دار الكتب العلمية.

(٣) في [ب]: عليك.

رسول الله ﷺ ولا في كتاب الله؟» قال: أجهد رأيي ولا آلو. قال: فضرب رسول الله ﷺ صدره، وقال: «الحمد لله الذي وفق رسول الله لما يرضي رسول الله». <sup>(١)</sup>

وساق بسنده عن الحارث بن [عمرو]<sup>(٢)</sup> عن أناس من أصحاب معاذ عن معاذ بن جبل رض أن رسول الله ﷺ لما بعثه إلى اليمن. بمعناه.

والائمة رحمهم الله لم يقتصروا في البيان، بل نهوا عن تقليدهم إذا استبانت السنة؛ لعلهم أن من العلم شيئاً لم يعلمه، وقد يبلغ غيرهم، وذلك كثير كما لا يخفى على من نظر في أقوال العلماء.

**قال أبو حنيفة رض**: إذا جاء الحديث عن رسول الله ﷺ، فعل الرأس والعين، وإذا جاء عن الصحابة رض فعل الرأس والعين، وإذا جاء عن التابعين فتحن رجال وهم رجال. <sup>(٣)</sup>

**وقال**، إذا قلت قولًا وكتاب الله يخالفه، فاتركوا قولي لكتاب الله. قيل: إذا كان قول رسول الله ﷺ يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لخبر الرسول ﷺ. فقيل: إذا كان قول الصحابة يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لقول الصحابة. <sup>(٤)</sup>

(١) ضعيف منكر. أخرجه أبو داود (٣٥٩٣)، وكذلك الترمذى (١٣٢٨)، والدارمى (١٦٨) (٥/٢٣٠، ٢٣٦)، وأبن سعد (٣٤٧/٢)، والبيهقي (١١٤/١٠)، وغيرهم، وإسناده ضعيف، فيه: الحارث بن عمرو الثقفى مجهول، وفيه مبهم، وهو الرواوى عن معاذ رض.

﴿ وقد رُوِيَ مَرْسَلًا بِدُونِ ذِكْرِ مَعَاذَ، أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٢٣٦)، وَالترمذى (١٣٢٧)، وأَبُو داود (٣٥٩٢)، وَالعَقِيلُ (١٢١)، وَرَجَحَ الدَّارَقَطَنِيُّ فِي «الْعَلَلِ» (١٠٠١) الْمَرْسَلُ، وَهُوَ مُنْكَرٌ؛ لِأَنَّ فِيهِ التَّفَرِيقَ بَيْنَ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، وَقَدْ ضَعَفَهُ الْبَخَارِيُّ، وَالترمذى، وَالعَقِيلُ، وَالدارَقَطَنِيُّ، وَابْنُ حَزْمٍ، وَابْنُ طَاهَرٍ، وَابْنُ الْجُوزِيِّ، وَالذَّهَبِيُّ، وَالسُّكِّيُّ، وَابْنُ حَبْرٍ، وَانْظُرْ «الضَّعِيفَةَ» (٨٨١).

(٢) في المخطوطتين: (عُمَر)، والمثبت هو الصواب.

(٣) أخرج نحوه البيهقي في «المدخل» (٤٠)، وفي إسناده نعيم بن حماد، وهو إمام في حفظه شيء، وانظر: «إيقاظ همم ذوي الأ بصار» للشيخ صالح الفلافي (ص ٥٠).

(٤) انظر «إيقاظ همم ذوي الأ بصار» للشيخ صالح الفلافي (ص ٥٠).

وقال الربيع: سمعت الشافعي يقول: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله

ﷺ، فخذوا سنة رسول الله ﷺ ودعوا ما قلت.<sup>(١)</sup>

وقال: إذا صح الحديث بما يخالف قولي، فاضربوا بقولي الحائط.<sup>(٢)</sup>

وقال مالك: كُلُّ [أَحَدٍ]<sup>(٣)</sup> يُؤْخَذُ مِنْ قَوْلِهِ وَيُتَرَكُ إِلَّا [رَسُولٌ]<sup>(٤)</sup> اللَّهُ عَزَّلَهُ<sup>(٥)</sup>.

وتقدم له مثل ذلك، فلا عذر لمقلد بعد هذا، ولو استقصينا كلام العلماء في هذا؛  
لخرج بنا عمما قصدناه من الاختصار، وفيما ذكرناه كفاية لطالب الهدى.

**قوله:** لعله إذا رد بعض قوله -أي: قول الرسول ﷺ- أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك.

ينبه ﷺ أنَّ رَدَّ قول الرسول ﷺ سبب لزيغ القلب، وذلك هو الهلاك في الدنيا والآخرة  
كما قال تعالى: «فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ» [الصف: ٥].

قال شيخ الإسلام في معنى قوله تعالى: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ»  
[النور: ٣٦]؛ فإذا كان المخالف عن أمره قد حُذِرَ من الكفر والشرك، أو من العذاب الأليم؛  
دلَّ على أنه قد يكون مُفضيًّا إلى الكفر والعذاب الأليم، ومعلوم أن إفشاءه إلى العذاب  
الأليم هو مجرد فعل المعصية، فإفشاءه إلى الكفر إنما هو لما يقترن به من الاستخفاف

(١) أخرجه البيهقي في «مناقب الشافعي» (١/٤٧٢)، وفي «المدخل إلى السنن» (٢٤٩)، وأبو إسماعيل الهروي في «ذم الكلام» (٣٨٨)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٤٠٦)، والذهبي في «السير» (١٠/٧٧-٧٨)، من طرق عن محمد بن يعقوب الأصم، عن الربيع بن سليمان، وهذا إسناد صحيح.

(٢) لم أجده، وقد عزاه بعضهم لـ«المناقب»، وليس هو فيه.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) في [ب]: قول رسول الله.

(٥) تقدم تخريرجه قريباً.

فِي حَقِّ الْأَمْرِ كَمَا فَعَلَ إِبْلِيسَ، لِعْنَهُ اللَّهُ اتَّهَى<sup>(١)</sup>

وَقَالَ أَبُو جَعْفَرَ ابْنُ جَرِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ الضَّحَاكَ: «فَإِيْحَذِرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً» رَبِّيْعَ الْأَوَّلِ قَالَ: يَطْبَعُ عَلَى قَلْبِهِ فَلَا يَؤْمِنُ أَنْ يَظْهُرَ الْكُفُرُ بِلِسَانِهِ فَتُضْرِبُ عَنْهُ.

قَالَ أَبُو جَعْفَرَ: أَدْخَلْتَ عَنْكَ لِأَنَّ مَعْنَى الْكَلَامِ: فَلِيَحْذِرُ الَّذِينَ يَلْوِذُونَ عَنْ أَمْرِهِ وَيَدْبِرُونَ عَنْهُ مَعْرِضِينَ.

**قوله:** [أَوْ يَصِيبُهُمْ] فِي عَاجِلِ الدِّنَيَا [عِذَابٌ] مِّنَ اللَّهِ مَوْجِعٌ.

عَلَى خَلَافِهِمْ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: وعن عدي بن حاتم: أنه سمع النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقرأ هذه الآية: «أَتَخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» [التوبه: ٣١]، فقلت له: إِنَّا لَسَنا نعبدُهم، قال: «أَلَيْسَ يُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَ اللَّهُ، فَتَحْرِمُونَهُ، وَيُحَلِّلُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ، فَتَحِلُّلُونَهُ؟» فقلت: بِلِّي، قال: «فَإِنَّكَ عَبَادُهُمْ». رواه أحمد والترمذى وحسنه.

ش/ هذا الحديث قد رُوي من طرق فرواه ابن سعد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والطبراني، [وأبو الشيخ]<sup>(٤)</sup>، وابن مردويه، والبيهقي.

**قوله:** عن عدي بن حاتم.

(١) انظر: «الصارم المسلول» (ص ٥٧) ط/ مكتبة تاج بطاطا.

(٢) ضعيف جدًا. أحريجه الطبراني في تفسير [آية: ٦٣] من سورة النور، وفي السنن: جوير الأزدي، متروك، وشيخ الطبراني محمد بن حميد الرازي قد كذب، ورواه أبو الشيخ كما في «الدر المتشور» [آية: ٦٣] من سورة النور.

(٣) تقدم تخریجه في الباب رقم (٥).

(٤) ساقط من [أ].

أي: الطائي المشهور، وحاتم هو ابن عبد الله بن سعد بن الحشرج -فتح الحاء المهملة- المشهور بالسخاء والكرم، قدم عدي على رسول الله ﷺ في شعبان سنة تسع من الهجرة، فأسلم وعاش مائة وعشرين سنة.

وفي الحديث دليل على أن طاعة الأحبار والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله، ومن الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانُهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾، [ونظير]<sup>(١)</sup> ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرْ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفَسْقٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوْحُونَ إِلَيْكُمْ أُولَئِكَمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ أَطْعَمُوكُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ﴾ [الأنعام: ١٢١].

وهذا قد وقع فيه كثير من الناس مع من قلدوهم؛ لعدم اعتبارهم الدليل إذا خالف المقلد، وهو من هذا الشرك، ومنهم من يغلو في ذلك ويعتقد أن الأخذ بالدليل والحالة هذه يكره أو يحرم، فعظمت الفتنة، ويقول: هم أعلم منا بالأدلة، ولا يأخذ بالدليل إلا المجتهد، وربما تفوهوا بذم من يعمل بالدليل، ولا ريب أن هذا من غرابة الإسلام، كما قال شيخنا رحمه الله في المسائل: فتغيرت الأحوال، وآلت إلى هذه الغاية، فصارت عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال، ويسمونها ولایة، وعباده الأحبار هي العلم والفقه، ثم تغيرت الحال إلى أن عبد من ليس من الصالحين، وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.<sup>(٢)</sup>

وأما طاعة الأمراء ومتابعتهم فيما يخالف ما شرعه الله ورسوله، فقد عممت بها البلوى قدیماً وحديثاً في أكثر الولاية بعد الخلفاء الراشدين وهلم جرا، وقد قال تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصْلَى مِنْ أَنَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى﴾

(١) في [ب]: ويظهر.

(٢) انظر المسألة رقم (٥) من «كتاب التوحيد».

مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِي النَّقْوَمَ الظَّالِمِينَ» [القصص: ٥٠].

وعن زياد بن حذير قال: قال [لي]<sup>(١)</sup> عمر: هل [تعرف]<sup>(٢)</sup> ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا.  
قال: يهدمه زلة العالم، وجدال المنافق بالكتاب، وحكم الأئمة المضللين. رواه الدارمي.<sup>(٣)</sup>  
جعلنا الله وإياكم من الذين يهدون بالحق، وبه يعدلون.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النور.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: التنبية على معنى العبادة التي أنكرها عدي.

الرابعة: تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر، وتمثيل أحمد بسفيان.

الخامسة: تَغَيَّرَ الأحوال إلى هذه الغاية، حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال، وَتُسَمَّى الولادة، وعبادة الأحبار هي: العلم، والفقه، ثُمَّ تَغَيَّرَت الحال إلى أنْ عُبِدَ من دون الله من ليس من الصالحين، وَعُبِدَ بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.

(١) ساقط من [أ].

(٢) في [أ]: تدری.

(٣) صحيح. رواه الدارمي برقم (٢٢٠)، وابن بطة في «الإبانة» (٦٤١) (٦٤٣)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١٨٦٩) (١٨٧٠) (١٨٧٠)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٦٠٧)، من طرق عن الشعبي، عن زياد بن حذير به، وهذا إسناد صحيح.  
وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» (١٤٧٥) من طريق: حصين، عن زياد بن حذير به.

## ٣٨- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ﴾ الآيات

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَكَّمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلَهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا \* وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أُنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمْتُ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا﴾ [النساء: ٦٢-٦٠].

ش/ قال العmad ابن كثير رحمه الله: والآية ذامة لمن عدل عن الكتاب والسنة، وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل، وهو المراد بالطاغوت ه هنا.

وتقديم<sup>(١)</sup> ما ذكره العلامة ابن القيم رحمه الله في حده للطاغوت، وأنه كل ما تجاوز به العبد حده من معبد أو متبع أو مطاع، فكل من حاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله صلوات الله عليه وسلم، فقد حاكم إلى الطاغوت الذي أمر الله تعالى عباده المؤمنين أن يكفروا به؛ فإنَّ التحاكم ليس إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله صلوات الله عليه وسلم، ومن كان يحكم بهما، فمن حاكم إلى غيرهما؛ فقد تجاوز به حده، وخرج عما شرعه الله ورسوله صلوات الله عليه وسلم، وأنزله منزلة لا يستحقها، وكذلك من عبد شيئاً دون الله، فإنما عبد الطاغوت؛ فإن كان المعبد صالحًا صارت عبادة العابد له راجعة إلى الشيطان الذي أمره بها، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانِكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكَاؤُكُمْ فَرَيْلَنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرَكَاؤُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِلَيْنَا تَعْبُدُونَ \* فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ \* هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ

(١) تقدم في أول الكتاب.

نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرَدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقَّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ [يونس: ٢٨]-  
 ٣٠، وكقوله: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةِ أَهُؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ  
 قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْتَنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾  
 [سبأ: ٤١-٤٠]، وإن كان ممن يدعوا إلى عبادة نفسه، أو كان شجراً، أو حبراً، أو قبراً، أو غير ذلك مما كان يتخدذه المشركون لهم أصناماً على صور الصالحين، أو الملائكة أو غير ذلك؛ فهي من الطاغوت الذي أمر الله تعالى عباده أن يكفروا [بـه و]<sup>(١)</sup> بعبادته ويتبرأوا منه، ومن عبادة كل معبد سوى الله كائناً من كان، وهذا كله من عمل الشيطان وتسويله؛ فهو الذي دعا إلى كل باطل وزينه لمن فعله، وهذا ينافي التوحيد الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله، فالتوحيد: هو الكفر بكل طاغوت عبده العابدون من دون الله، كما قال تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمَهُمْ إِنَّا بُرَءُوا مِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا يَبْيَنُنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدُوُّ وَالْغَصَّاصَةُ أَبْدَأَ حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾  
 [المتحنة: ٤]، وكل من عبد غير الله؛ فقدجاوز به حدوده، وأعطاه من العبادة ما لا يستحقه.

**قال الإمام مالك: الطاغوت ما عبد من دون الله.**

وكذلك من دعا إلى تحكيم غير الله ورسوله؛ فقد ترك ما جاء به الرسول ﷺ، ورغم عنه، وجعل الله شريكاً في الطاعة، وخالف ما جاء به رسول الله ﷺ فيما أمره الله تعالى به في قوله: ﴿وَأَنْ أَحْكُمْ بِيَنَّهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبَعَ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَقْتُلُوكُمْ عَنْ بَعْضِ  
 مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ﴾ [المائدة: ٤٩]، وقوله تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا  
 شَجَرَ بِيَنَّهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُّوْا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].  
 فمن خالف ما أمر الله به ورسوله ﷺ بأن حكم بين الناس بغير ما أنزل الله، أو طلب

(١) ساقط من [بـ].

(٢) تقدم تخریجه في أول الكتاب.

ذلك اتّباعاً لما يهواه ويريدوه؛ فقد خلع رقة الإسلام والإيمان من عنقه، وإن زعم أنه مؤمن؛ فإن الله تعالى أنكر على من أراد ذلك، وأكذبهم في زعمهم بالإيمان لما في ضمن قوله: ﴿يَرْعُمُونَ﴾ من نفي إيمانهم؛ فإن ﴿يَرْعُمُونَ﴾ إنما يقال غالباً لمن ادعى دعوى هو فيها كاذب لمخالفته لموجبها، وعمله بما ينافيها يحقق [هذا]<sup>(١)</sup> قوله: ﴿وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ﴾ [النساء: ٦٠]؛ لأن الكفر بالطاغوت ركن التوحيد كما في آية البقرة؛ فإن لم يحصل هذا الركن لم يكن موحداً، والتوحيد هو أساس الإيمان الذي تصلح به جميع الأفعال، وتفسد بعده، كما أن ذلك بين في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُورَتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾ [البقرة: ٢٥٦] الآية؛ وذلك أن التحاكم إلى الطاغوت إيمان به.

**وقوله:** ﴿وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾.

يبين تعالى في هذه الآية أن التحاكم إلى الطاغوت مما يأمر به الشيطان ويزينه لمن أطاعه، ويبيّن أن [ذلك]<sup>(٢)</sup> مما أضل به الشيطان من أضلهم، وأكده بالمصدر، ووصفه بالبعد، فدل على أن ذلك من أعظم الضلال وأبعده عن الهدى.

**ففي هذه الآية أربعة أمور:**

**الأول:** أنه من إرادة الشيطان.

**الثاني:** أنه ضلال.

**الثالث:** تأكيده بالمصدر.

**الرابع:** وصفه بالبعد عن سبيل الحق والهدى.

(١) في [أ]: ذلك.

(٢) ساقط من [أ].

فسبحان الله! ما أعظم هذا القرآن، وما أبلغه، وما أدى الله على أنه كلام رب العالمين أو حاه إلى رسوله الكريم، وبلغه عبده الصادق الأمين، صلوات الله وسلامه عليهما.

**قوله:** ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا﴾.

بيَّنَ تعالى أن هذه صفة المنافقين، وأنَّ من فعل ذلك أو طلبه، وإن زعم أنه مؤمن؛ فإنَّه في غاية البعد من الإيمان.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: هذا دليل على أن من دُعِيَ إلى تحكيم الكتاب والسنة فأبى أنَّه من المنافقين.<sup>(١)</sup>

**قوله:** ﴿يَصُدُّونَ﴾.

لازم، وهو بمعنى يعرضون؛ لأن مصدره (صدوداً)، فما أكثر من اتصف بهذا الوصف، خصوصاً ممن يدعي العلم؛ فإنهما صدُّوا عما توجبه الأدلة من كتاب الله وسنة رسوله صلوات الله عليه وسلم إلى أقوال من يخطئ كثيراً ممن يتسبَّب إلى الأئمة الأربع في تقليدهم، من لا يجوز تقليده، واعتمادهم على قول من لا يجوز الاعتماد على قوله، ويجعلون قوله المخالف لنص الكتاب والسنة وقواعد الشريعة هو المعتمد عندهم، الذي لا تصح الفتوى إلا به؛ فصار المتبَّع للرسول صلوات الله عليه وسلم بين أولئك غريباً كما تقدم التنبيه على هذا في الباب الذي قبل هذا.

فتدرك هذه الآيات وما بعدها يتبيَّن لك ما وقع فيه غالب الناس من الإعراض عن الحق، وترك العمل به في أكثر الواقع، والله المستعان.

(١) انظر كلاماً مقارباً له في «زاد المعاد» (٤/٥).

قال المصنف رحمه الله: وقوله: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ» [البقرة: ١١].

ش/ قال أبو العالية<sup>(١)</sup> في الآية: يعني لا تعصوا في الأرض؛ لأن من عصى الله في الأرض، أو أمر بمعصية الله؛ فقد أفسد في الأرض؛ لأن صلاح الأرض والسماء إنما هو بطاعة الله ورسوله صلوات الله عليه.

وقد أخبر تعالى عن إخوة يوسف عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَدَنَ مُؤَذِّنَ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ﴾ [يوسف: ٧٠] إلى قوله: «قَالُوا تَالَّهُ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا حَنَّا لِفُسْدٍ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ» [يوسف: ٧٣]، فدللت الآية على أن كل معصية فساد في الأرض.

ومناسبة الآية للترجمة: أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعمال المخالفين، وهو الفساد في الأرض.

وفي الآية: التنبية على عدم الاغترار [بأقوال أهل الأهواء وإن زخرفوها بالدعوى].

وفيها: التحذير من الاغترار<sup>(٢)</sup> بالرأي ما لم يقم على صحته دليل من كتاب الله وسنة رسوله صلوات الله عليه، فما أكثر من يصدق بالكذب ويكتتب بالصدق إذ جاءه، وهذا من الفساد في الأرض، ويترتب عليه من الفساد أمور كثيرة تخرج صاحبها عن الحق، وتدخله في الباطل، نسأل الله العفو والعافية والمعافاة الدائمة في الدين والدنيا والآخرة.

فتدرك ذلك في حال الأكثر؛ إلا من عصمه الله ومنه عليه بقوة داعي الإيمان وأعطاه عقلًا كاملاً عند ورود الشهوات، وبصرًا نافذاً عند ورود الشبهات، وذلك فضل

(١) الأثر أخرجه ابن أبي حاتم برقم (١٢١)، وفيه: أبو جعفر الرازبي، ضعيف.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

الله يؤتنيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [الأعراف: ٥٦].

ش/ قال أبو بكر بن عياش في الآية: إنَّ الله بعث محمداً صلوات الله عليه إلى أهل الأرض، وهم في فساد، فأصلاحهم الله بمحمد صلوات الله عليه، فمن دعا إلى خلاف ما جاء به محمد صلوات الله عليه; فهو من المفسدين في الأرض.<sup>(١)</sup>

وقال ابن القيم: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمعاصي والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله إليها ببعث الرسل، وبيان الشريعة، والدعاء إلى طاعة الله؛ فإنَّ عبادة غير الله، والدعوة إلى غيره، والشرك به [هو]<sup>(٢)</sup> أعظم فساد في الأرض، بل فساد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك به، ومخالفة أمره؛ فالشرك، والدعوة إلى غير الله، وإقامة معبود غيره، ومطاع متبوع غير رسول الله صلوات الله عليه هو أعظم فساد في الأرض، ولا صلاح لها، ولا لأهلها إلا أن يكون الله وحده هو المطاع، والدعوة له لا لغيره، والطاعة والاتباع لرسوله صلوات الله عليه ليس إلا، وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول صلوات الله عليه، فإذا أمر بمعصيته وخلاف شريعته؛ فلا سمع [له]<sup>(٣)</sup> ولا طاعة، ومن تدبر أحوال العالم؛ وجد كل صلاح في الأرض فسببه توحيد الله وعبادته وطاعة رسوله صلوات الله عليه، وكل شرٌّ في العالم، وفتنة، وبلاء، وقطيعة، وتسلط عدو، وغير ذلك؛ فسببه مخالفة رسوله والدعوة إلى غير

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسير [آية: ٥٦] من سورة الأعراف، وفيه: الحسين بن داود الملقب بـ(سنيد) ضعيف، وعزاه السيوطي في " الدر المثور" إلى أبي الشيخ الأصبهاني.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

ووجه مطابقة هذه الآية للترجمة: أنَّ التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد الأرض من المعاصي فلا صلاح لها إلا بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وهو سبيل المؤمنين كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فُوْلَهُ مَا تَوَلَّٰ وَنَصِّلُهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].

قال المصنف رحمه الله: قوله: ﴿أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾ [المائدة: ٥٠].

ش/ قال ابن كثير: ينكر تعالى على من خرج عن حكم الله تعالى المشتمل على كل خير، والنهي عن كل شرّ، وعدل إلى ما سواه من الآراء، والأهواء، والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والضلالات، كما يحكم به التار من السياسات المأخوذة عن جنكير خان الذي وضع لهم [«الياسوق»، وهو عبارة عن كتاب أحكام]<sup>(١)</sup> قد اقتبسها من شرائع شتى من [اليهودية، والنصرانية، والملة الإسلامية]<sup>(٢)</sup>، وفيها كثير من الأحكام أخذها عن مجرد نظره، [فصارت]<sup>(٣)</sup> في بنية شرعاً يقدمونه على الحكم بالكتاب والسنة، ومن فعل ذلك؛ فهو كافر<sup>(٤)</sup> يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم بسواه في قليل

(١) من «بدائع الفوائد» (١٤/٣-١٥).

(٢) في المخطوطتين: (كتاباً مجموعاً من أحكام)، والمثبت من «التفسير».

(٣) إضافة من «التفسير».

(٤) في المخطوطتين: (وصار)، والمثبت من «التفسير».

(٥) حكم ابن كثير رحمه الله على فاعل ذلك بأنه كافر، وكلامه السابق فيه أنهم جعلوه شرعاً يقدمونه على الكتاب والسنة، وهذا يبين أنهم جعلوا ياسفهم ديناً لهم مع مخالفته للكتاب والسنة، ففي ذلك تحليل للحرام، وتحريم للحلال، وهذا هو التبديل، وقد ذكر شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع

ولا كثیر.

قوله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾.

استفهام إنكار، أي: لا حكم أحسن من حكمه تعالى، وهذا من باب استعمال أ فعل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر مشارك، أي: ومن أعدل من الله حكمًا لمن عقل عن الله شرعه، وآمن [به]<sup>(١)</sup> وأيقن أنه تعالى أحكم الحاكمين، وأرحم بعباده من الوالدة بولدها، العليم بمصالح عباده، القادر على كل شيء، الحكيم في أقواله وأفعاله، وشرعه وقدره.

وفي الآية التحذير من حكم الجاهلية و اختياره على حكم الله ورسوله ﷺ، فمن فعل ذلك فقد أعرض عن الأحسن، وهو الحق إلى ضده من الباطل.

قال المصنف رحمه الله: عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، أن رسول الله ﷺ قال: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ». قال النووي: حديث صحيح، رويناه في كتاب «الحجۃ»، بإسناد صحيح.<sup>(٢)</sup>

الفتاوى١) (٥٢٣/٢٨) أنهم يجعلون دين الإسلام كدين اليهود والنصارى، وأن هذه كلها طرق إلى الله بمتزلة المذاهب الأربعة عند المسلمين. اهـ  
قلت: وعليه فلا يصح أن يلحق بكلام ابن كثير رحمه الله من حكم بالقوانين الوضعية وهو يعتقد نفسه عاصيًّا في ذلك.  
(١) ساقط من [ب].

(٢) أخرجه أبو الفتح المقدسي في «الحجۃ على تارک المحجۃ»، وكذلك الطبراني، وأبو نعيم في «الأربعين»، كما في «جامع العلوم والحكمة» (٤١)، وابن أبي عاصم في «الستة» (١٥)، والخطيب في «التاريخ» (٤/٣٦٩)، والبغوي في «شرح السنة» (١٠٤)، وإسناده ضعيف، فيه: نعيم بن حماد الخزاعي، تفرد به، وقد كان إماماً في السنة، لكن كثرت أخطاؤه في الحديث فضعف؛ مع جلالته في السنة، وقد اضطرب فيه، فتارة يقول: عن عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي عن هشام بن حسان، وتارة يقول: عن بعض مشيختنا، عن هشام بن حسان، وتارة يقول: عن هشام بن حسان، أو غيره.=

ش/ هذا الحديث رواه الشيخ أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعي في كتاب «الحجّة على تارك المحجّة» بإسناد صحيح كما قاله المصنف عن النووي، ورواه الطبراني، وأبو بكر بن [أبي]<sup>(١)</sup> عاصم، والحافظ أبو نعيم في «الأربعين» التي شرط لها أن تكون في صحاح الأخبار.

وشاهده في القرآن<sup>(٢)</sup> قوله تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ﴾ [النساء: ٩٥] الآية، وقوله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَّلَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقوله: ﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَحِيُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبَعُونَ أَهْوَاءَهُمْ﴾ [القصص: ٥٠]، ونحو هذه الآيات.

قوله: «لا يؤمن أحدكم».

أي: لا يكون من أهل الإيمان الواجب الذي وعد الله أهله عليه بدخول الجنة، والنجاة من النار، وقد يكون في درجة أهل الإساءة والمعاصي من أهل الإسلام.

قوله: «حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به».

الهوى بالقصر، أي: ما يهواه وتحبه نفسه، وتميل إليه؛ فإنْ كان الذي يحبه وتميل إليه نفسه ويعمل به تابعاً لما جاء به رسول الله ﷺ لا يخرج عنه إلى ما يخالفه؛ فهذه صفة

وهناك علة أخرى ذكرها بعضهم وهي أن عقبة بن أوس يرويه عن عبد الله بن عمرو، ولم يسمع منه، لكن هذه العلة قد ينزع فيها؛ فإن عقبة بن أوس قد صرخ بالسماع في بعض الأسانيد الصحيحة في غير هذا الحديث، ولم يسبق الغلاطي القائل بعدم السماع أحداً من المتقدمين. فالحديث ضعيف، حتى قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: تصحيح الحديث بعيد جداً. انظر «جامع العلوم والحكم» رقم (٤١).

(١) ساقط من المخطوطتين، وإثباته هو الصواب.

(٢) علماء الحديث لا يقوون الحديث بالأيات، لكن يقولون المعنى، فيقولون: معنى الحديث يدل عليه قوله تعالى...»

أهل الإيمان المطلق، وإن كان بخلاف ذلك، أو في بعض أحواله أو أكثرها؛ انتفي عنه من الإيمان كماله الواجب، كما في حديث أبي هريرة: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن»<sup>(١)</sup> يعني أنه بالمعصية ينتفي عنه كمال الإيمان الواجب، وينزل عنه في درجة الإسلام، وينقص إيمانه، فلا يطلق عليه الإيمان إلا بقيد المعصية، أو الفسوق، فيقال: مؤمن عاصٍ. أو يقال: مؤمن بإيمانه فاسق بمعصيته. فيكون معه مطلق الإيمان الذي لا يصح إسلامه إلا به، كما قال تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ [النساء: ٩٢]، والأدلة على ما عليه سلف الأمة وأئمتها: أن الإيمان قول وعمل ونية، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ أكثر من أن تحصر فمن ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ﴾ [البقرة: ١٤٣]، أي: صلاتكم إلى بيت المقدس قبل تحويل القبلة، وقول النبي ﷺ لوفد عبد القيس: «أمركم بالإيمان بالله وحده، أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟ شهادة أن لا إله إلا الله» الحديث، وهو في <sup>(٢)</sup> «الصحيحين» و«السنن».

والدليل على أن الإيمان يزيد قوله تعالى: ﴿وَيَزَدُ كُلَّ دُنْيَا مَا يَرَى إِيمَانًا﴾ [المدثر: ٣١]، وقوله: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادُوهُمْ إِيمَانًا﴾ [التوبه: ١٢٤] الآية، خلافاً لمن قال: إن الإيمان هو القول. وهم المرجئة، ومن قال: إن الإيمان هو التصديق. كالأشاعرة، ومن المعلوم عقلاً وشرعاً أن نية الحق تصدق، والعمل به تصدق، وقول الحق تصدق، وليس مع أهل البدع ما ينافي قول أهل السنة [والجماعة]<sup>(٣)</sup> والله الحمد والمنة.

(١) أخرجه البخاري برقم (٢٤٧٥)، ومسلم برقم (٥٧).

(٢) أخرجه البخاري برقم (٥٣)، ومسلم برقم (١٧)، وأبو داود برقم (٣٦٩٢) (٤٦٧٧)، والترمذني (٢٦١١)، والنسائي (١٢٠/٨)، من حديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما.

(٣) ساقط من [أ].

قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُؤْلُوْا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَسْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَاتَّى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذُوِّي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَفَاقَ الصَّلَاةَ وَاتَّى الزَّكَاةَ وَالْمُؤْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبُأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ [البقرة: ١٧٧]، أي: فيما عملوا به في هذه الآية من الأعمال الظاهرة والباطنة، وشاهده في كلام العرب قولهم: حملة صادقة. وقد سَمِّيَ اللَّهُ تَعَالَى الْهَوَى الْمُخَالِفُ لِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ، فقال تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ﴾ [الجاثية: ٢٣]، قال بعض المفسرين: لا يهوى شيئاً إلا ركبه.

قال ابن رجب رحمه الله: أما معنى الحديث: فهو أن الإنسان لا يكون مؤمناً كامل الإيمان الواجب حتى تكون محبتة تابعة لما جاء به الرسول ﷺ من الأوامر والنواهي وغيرها، فيحب ما أمر به، ويكره ما نهى عنه، وقد ورد في القرآن مثل هذا المعنى في غير موضع، وذم سبحانه من كره ما أحبه الله أو أحب ما كرهه الله كما قال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ﴾ [محمد: ٢٨]، فالواجب على كل مؤمن أن يحب ما أحبه الله محبة توجب له الإتيان بما أوجب عليه منه؛ فإن زادت المحبة حتى أتى بما ندب إليه منه كان ذلك فضلاً، وأن يكره ما يكرهه الله كراهة توجب له الكف عما [حرم عليه]<sup>(١)</sup> منه؛ فإن زادت الكراهة حتى أوجبت الكف عما كرهه تنزيهاً؛ كان ذلك فضلاً، فمن أحب الله ورسوله محبة صادقة من قلبه؛ أوجب ذلك له أن يحب بقلبه ما يحبه الله ورسوله، ويكره ما يكرهه الله ورسوله عليه السلام، فيرضي بما يرضي به الله ورسوله، ويستخط بما يُسخط الله ورسوله عليه السلام، ويعمل بجواره بمقتضى هذا الحب والبغض؛ فإن عمل بجواره شيئاً يخالف ذلك، بأن ارتكب بعض ما يكرهه الله

(١) في [أ]: حرّمه الله عليه.

رسوله، وترك ما يحبه الله ورسوله مع وجوبه والقدرة عليه؛ دل ذلك على نقص محبته الواجبة، فعليه أن يتوب من ذلك ويرجع إلى تكميل المحبة الواجبة التي هي ركن العبادة إذا كملت، فجميع المعاichi تنشأ من تقديم هوئ النفس على محبة الله ورسوله ﷺ، وقد وصف الله المشركيين باتباع الهوى في مواضع من كتابه، فقال تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَحِيُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ﴾ [القصص: ٥٠]، وكذلك البدع إنما تنشأ من تقديم الهوى على الشرع؛ ولهذا سمي أهلها أهل الأهواء، وكذلك المعاichi إنما تقع من تقديم الهوى على محبة الله ومحبة ما يحبه الله، وكذلك حب الأشخاص الواجب فيه أن يكون تبعاً لما جاء به الرسول ﷺ، فيجب على المؤمن محبة من يحبه الله من الملائكة، والرسل، والأنبياء، والصديقين، والشهداء، والصالحين عموماً؛ ولهذا كان من علامات وجود حلاوة الإيمان: أن يحب المرء لا يحبه إلا الله، فتحرم موالة أعداء الله، ومن يكرهه الله عموماً، وبهذا يكون الدين كله لله، ومن أحب لله، وأبغض لله، وأعطى الله، ومنع الله؛ فقد استكمل الإيمان، ومن كان حبه وبغضه وعطاؤه ومنعه لهوى نفسه؛ كان ذلك نقصاً في إيمانه الواجب، فتجب التوبة من ذلك. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>

ومناسبة الحديث للترجمة: بيان الفرق بين أهل الإيمان، وأهل النفاق والمعاichi في أقوالهم، وأفعالهم، وإرادتهم.

(١) من "جامع العلوم والحكم" رقم (٤١).

قال المصنف رحمه الله: وقال الشعبي <sup>(١)</sup>: كَانَ بَيْنَ رَجُلٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ وَرَجُلٍ مِنَ الْيَهُودِ خُصُومَةً، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: نَتَحَاكِمُ إِلَى مُحَمَّدٍ - لِأَنَّهُ عَرَفَ أَنَّهُ لَا يَأْخُذُ الرَّسُوْلَةَ- وَقَالَ الْمُنَافِقُ: نَتَحَاكِمُ إِلَى الْيَهُودِ؛ لِعِلْمِهِ أَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ الرَّسُوْلَةَ- فَاتَّفَقَا أَنْ يَأْتِيَا كَاهِنًا فِي جُهِينَةَ فَيَتَحَاكِمَا إِلَيْهِ، فَنَزَّلَتْ: ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ﴾ الآية.

وَقَيْمَ: نَزَّلْتُ فِي رَجُلَيْنِ اخْتَصَصَمَا، فَقَالَ أَحَدُهُمَا: نَتَرَافَعُ إِلَى النَّبِيِّ صلوات الله عليه، وَقَالَ الْآخَرُ إِلَى كَعْبِ بْنِ الْأَشْرَفِ، ثُمَّ تَرَافَعَا إِلَى عُمَرَ، فَذَكَرَ لَهُ أَحَدُهُمَا الْقِصَّةَ. فَقَالَ لِلَّذِي لَمْ يَرْضَ بِرَسُولِ اللَّهِ صلوات الله عليه: أَكَذَّلَكَ؟ قَالَ: نَعَمْ، فَضَرَبَهُ بِالسَّيْفِ فَقَتَلَهُ. <sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: وقال الشعبي.

هو عامر بن شراحيل الكوفي، عالم أهل زمانه، وكان حافظاً علامه، ذا فنون، كان يقول: ما كتبت سوداء في بيضاء. <sup>(٣)</sup> وأدرك خلقاً كثيراً من الصحابة، وعاش بضعًا وثمانين سنة. قاله الذهبي.

وفيمما قاله الشعبي ما يبين أن المنافق يكون أشد كراهة لحكم الله ورسوله من اليهود والنصارى، ويكون أشد عداوة منهم لأهل الإيمان كما هو الواقع في هذه الأزمنة وقبلها من إعانة العدو على المسلمين، وحرصهم على إطفاء نور الإسلام والإيمان، ومن تدبر ما

(١) ضعيف. أخرجه ابنُ جرير الطبرى فى تفسير [آية: ٦٠] من سورة النساء، وسنده صحيح إلى الشعبي، لكن الشعبي لم يدرك القصة، فهو ضعيف؛ لأنَّه مرسل.

(٢) ضعيف جداً. ذكره البغوى فى «تفسيره» [آية: ٦٠] من سورة النساء، والواحدى فى «أسباب التزول» (ص ١٣٧)، وهو من طريق: محمد بن السائب الكلبى، عن أبي صالح، عن ابن عباس، ومحمد بن السائب متروك، وأبو صالح ضعيف، ولم يسمع من ابن عباس، فهذه ثلاث علل.

(٣) صحيح. أخرجه ابن سعد فى «الطبقات» (٢٤٩/٦): أخبرنا محمد بن فضيل بن غزوان، عن ابن شبرمة، عن الشعبي به. وتمام الأثر: قال: وما حدثني أحد بحديث فأحببت أن يعيده علي. وإنستاده صحيح.

في التاريخ، وما وقع منهم في الواقع؛ عرف أنَّ هذا حال المنافقين قديماً وحديثاً، وقد حذرَ الله نبيه ﷺ من طاعتهم والقرب منهم، وحضره على جهادهم في مواضع من كتابه، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَا وَاهْمَ جَهَنَّمْ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ﴾ [التوبه: ٧٣]، وفي قصة عمر رضي الله عنه، وقتل المافق الذي طلب التحاكم إلى كعب بن الأشرف اليهودي دليل على قتل من أظهر الكفر والنفاق، وكان كعب بن الأشرف هذا شديد العداوة للنبي ﷺ وأذى له، وإظهار عداوته، فانتقض به عهده، وحل به قتله، وروى مسلم في «صحيحة» عن عمرو: سمعت جابرًا يقول: قال رسول الله ﷺ: «من لکعب بن الأشرف؛ فإنه قد أذى الله ورسوله؟» قال محمد بن مسلمة: يا رسول الله، أتحب أن أقتله؟ قال: «نعم»، قال: ائذن لي فلاؤقل. قال: «قل»، فأتاوه فقال له، وذكر ما بينهما، وقال: إنَّ الرجل قد أراد صدقة، وقد عناها، فلما سمعه قال: وأيضاً، والله لتملئه. قال: إنَّا قد اتبَعْنَاهُ الآنَ، ونكِرْهُ أَنْ ندعُه حتَّى ننظر إِلَى أي شيء يصيِّر أمره. قال: وقد أردت أن تسليفكني سلفًا. قال: فما ترهنتني؟ قال: ما تريده قال: ترهنتني نساءكم؟ قال: أنت أجمل العرب، أترهنك نساعنا؟ قال: ترهنوني أولادكم؟ قال: يسب ابن أحدنا، فيقال: رهن في وسقين من تمر، ولكن نرهنك الألامة -يعني السلاح- قال: فعم. وواعده أن يأتيه بالحارث، وأبي عبس بن جبر، وعبد بن بشر. قال: فجاءوا، فدعوه ليلاً، فنزل إليهم. قال سفيان: قال غير عمرو: قالت امرأته: إنِّي لأسمع صوتاً كأنَّه صوت دم. قال: إنما هذا محمد [ابن مسلمة]<sup>(١)</sup>، [ورضيَّعه، وأبو نائلة]<sup>(٢)</sup>، إنَّ الکريم لو دُعِيَ إلى طعنة ليلاً لأجاب. قال محمد: إنِّي إذا جاء فسوف أمد يدي إلى رأسه، فإذا استمكت منه فدونكم. قال: فلما نزل وهو متوضَّح، فقالوا: نجد منك ريح الطيب. قال: نعم، تحتي

(١) إضافة من «الصحابيين».

(٢) صوابه: (ورضيَّعه أبو نائلة) بدون واو العطف كما بين ذلك النووي رحمه الله في «شرح مسلم».

فلانة، أعطر نساء العرب. قال: فتأذن لي أن أسم منه؟ قال: نعم، فتناول فشم، ثم قال: أنا ذن لي أن أعود؟ قال: فاستمken من رأسه، ثم قال: دونكم. قال: فقتلوه.<sup>(١)</sup>

وفي قصة عمر رضي الله عنه بيان أن المنافق المغموض بالتفاق إذا أظهر نفاقه قُتيل كما في «الصحيحين» وغيرهما: أن النبي صلوات الله عليه إنما ترك قتل من أظهر نفاقه منهم تأليفاً للناس؛ فإنه قال: «لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه»<sup>(٢)</sup>، فصلوات الله وسلامه عليه.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء، وما فيها من الإعانة على معرفة فهم الطاغوت.

الثانية: تفسير آية البقرة: «وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ» الآية.

الثالثة: تفسير آية الأعراف: «وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا».

الرابعة: تفسير «أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ».

الخامسة: ما قاله الشعبي في سبب نزول الآية الأولى.

السادسة: تفسير الإيمان الصادق والكاذب.

السابعة: قصة عمر مع المنافق.

الثامنة: كون الإيمان لا يحصل لأحد حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الرسول صلوات الله عليه.

(١) أخرجه مسلم في «صحيحه» برقم (١٨٠١)، وكذلك أخرجه البخاري برقم (٤٠٣٧).

(٢) أخرجه البخاري برقم (٤٩٠٥)، ومسلم برقم (٢٥٨٤)، من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه.

## ٣٩- بَابُ مَنْ جَحَدَ شَيْئًا مِنَ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَنْ جَحَدَ شَيْئًا مِنَ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ.

وقول الله تعالى: ﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٠].

ش/ سبب نزول الآية معلوم مذكور في كتب التفسير وغيرها، وهو أن مشركي قريش جحدوا اسم الرحمن عناداً.<sup>(١)</sup>

وقال تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [الإسراء: ١١٠]، والرحمن اسمه وصفته دلّ هذا الاسم على أن الرحمة وصفه سبحانه، وهي من صفات الكمال؛ فإذا كان المشركون جحدوا اسمًا من أسمائه تعالى، وهو من الأسماء التي دلت على كماله سبحانه وبحمده، فجحود معنى هذا الاسم ونحوه من الأسماء يكون كذلك؛ فإنَّ جهنم بن صفوان ومن تبعه يزعمون أنها لا تدل على صفة قائمة بالله تعالى، وتبعهم على ذلك طوائف من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم؛ فلهذا كَفَرُوكثيرون من أهل السنة.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى:

ولقد تقلد كفراهم خمسون في عشر من العلماء في البلدان  
واللائكي الإمام حكاها عن هم بل قد حكاها قبله الطبراني<sup>(٢)</sup>  
فإن هؤلاء الجهمية ومن وافقهم على التعطيل جحدوا ما وصف الله به نفسه ووصفه

(١) سيأتي تخريرجه قريباً.

(٢) انظر: «الكافية الشافية» (ص ٧٦-٧٧) ت/ الحلبي.

بـه رسوله ﷺ من صفات كماله ونعوت جلاله، وبنوا هذا التعطيل على أصل باطل أصلـوه من عند أنفسهم، فقالوا: هذه الصفات هي صفات الأجسام؛ فـيلزم من إثباتها أن يكون الله جـسماً.<sup>(١)</sup> هذا منـشاً ضلال عقولـهم، لم يفهمـوا من صفات الله إلا ما فـهمـوه من خـصائـص صفات المخلوقـين، فـ شبـهـوا الله في ابـداء رأـيـهم الفـاسـد بـخـلـقهـ، ثم عـطـلـوهـ من صـفاتـ كـمالـهـ، وـ شبـهـوهـ بـالـناـقـصـاتـ، والـجمـادـاتـ، والـمـعـدـومـاتـ، فـ شبـهـواـ أوـلـاـ وـ عـطـلـواـ ثـانـيـاـ، وـ شبـهـوهـ ثـالـثـاـ بـكـلـ نـاقـصـ أوـ مـعـدـومـ، فـ تـرـكـواـ ماـ دـلـ عـلـيهـ الـكـتـابـ وـ السـنـةـ منـ إـثـبـاتـ ماـ وـصـفـ اللهـ بـهـ نـفـسـهـ، وـ وـصـفـهـ بـهـ رـسـولـهـ عـلـىـ ماـ يـلـيقـ بـجـلـالـهـ وـ عـظـمـتـهـ، وـهـذـاـ هوـ الـذـيـ عـلـيـهـ سـلـفـ الـأـمـةـ وـأـئـمـتـهـ؛ فـإـنـمـاـ أـثـبـتـواـ اللهـ ماـ أـثـبـتـهـ لـنـفـسـهـ، وـأـثـبـتـهـ لـهـ رـسـولـهـ عـلـىـ إـثـبـاتـاـ بـلـاـ تمـثـيلـ، وـ تـنـزـيـهـاـ بـلـاـ تعـطـيلـ؛ فـإـنـ الـكـلامـ فـرـعـ عنـ الـكـلامـ فـيـ الـذـاتـ يـحـتـذـيـ حـذـوـهـ، فـكـمـاـ أـنـ هـؤـلـاءـ [الـمعـطـلـةـ]<sup>(٢)</sup> يـثـبـتوـنـ للـهـ ذـاـتـاـ لـاـ تـشـبـهـ الـذـوـاتـ، فـأـهـلـ السـنـةـ يـقـولـونـ ذـلـكـ وـيـثـبـتوـنـ ماـ وـصـفـ اللهـ بـهـ نـفـسـهـ وـوـصـفـهـ بـهـ رـسـولـهـ عـلـىـ منـ صـفـاتـ كـمـالـهـ وـنـعـوتـ جـلالـهـ، لـاـ تـشـبـهـ صـفـاتـ خـلـقـهـ؛ فـإـنـمـاـ آـمـنـواـ بـكـتـابـ اللهـ، وـسـنـةـ رـسـولـهـ عـلـىـ، وـلـمـ يـتـنـاقـضـواـ وـأـوـلـئـكـ الـمعـطـلـةـ كـفـرـواـ بـمـاـ فـيـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ مـنـ ذـلـكـ، فـتـنـاقـضـواـ، فـبـطـلـ قـولـ الـمـعـطـلـينـ بـالـعـقـلـ وـالـنـقـلـ -وـلـهـ الـحـمـدـ وـالـمـنـةـ- وـإـجـمـاعـ أـهـلـ السـنـةـ مـنـ الصـحـابـةـ، وـالـتـابـعـينـ، وـتـابـيعـهـمـ، وـأـئـمـةـ الـمـسـلـمـينـ.

وقد صـنـفـ الـعـلـمـاءـ رـحـمـهـمـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـ الرـدـ عـلـىـ الـجـهـمـيـةـ، وـالـمـعـطـلـةـ، وـالـمـعـتـزـلـةـ،

(١) أـهـلـ السـنـةـ يـقـولـونـ فـيـ مـسـأـلـةـ الـجـسـمـ: لـمـ يـأـتـ فـيـ إـثـبـاتـهـ دـلـيلـ؛ فـإـنـ كـانـ أـهـلـ التـعـطـيلـ يـقـصـدـونـ بـالـجـسـمـ أـنـهـ جـسـمـ يـتـبـعـضـ، فـنـكـونـ هـذـهـ صـفـاتـ أـبـعـاـضاـ لـهـذـاـ جـسـمـ؛ فـهـذـاـ بـعـيدـ فـيـ حـقـ اللهـ تـعـالـىـ، وـالـلهـ مـنـزـهـ عـنـ ذـلـكـ؛ لـأـنـ اللهـ عـزـوجـلـ بـذـاتـهـ وـصـفـاتـهـ أـوـلـيـاـ لـاـ بـدـاـيـةـ لـهـ، وـصـفـاتـهـ مـلـازـمـةـ لـذـاتـهـ لـاـ تـنـفـكـ عـنـهاـ أـبـداـ، وـأـمـاـ إـنـ كـانـواـ يـقـصـدـونـ بـالـجـسـمـ الـذـاتـ، أـوـ أـنـهـ شـيـءـ قـائـمـ بـنـفـسـهـ؛ فـهـذـاـ ثـبـتـهـ فـيـ حـقـ اللهـ، فـثـبـتـ الذـاتـ وـالـصـفـاتـ، وـيـلـزـمـ مـنـ إـثـبـاتـ الـصـفـاتـ إـثـبـاتـ الذـاتـ، وـأـمـاـ لـفـظـ الـجـسـمـ؛ فـإـنـهـ مـجـمـلـ قـدـيرـادـ بـهـ باـطـلـ، وـقـدـ يـرـادـ بـهـ حـقـ.

(٢) سـاقـطـ مـنـ [أـ].

والأشاعرة وغيرهم في إبطال هذه البدع وما فيها من التناقض والتهافت، كالأمام أحمد رحمه الله في ردة المشهور، وكتاب «السنة» لابنه عبد الله، وصاحب «الحيدة» عبد العزيز الكناني في رده على بشر المريسي<sup>(١)</sup>، وكتاب «السنة» لأبي عبد الله [المروزي]<sup>(٢)</sup>، ورد عثمان بن سعيد على الكافر العنيد وهو بشر المريسي، وكتاب «التوحيد» لإمام الأئمة محمد بن خزيمة الشافعي، وكتاب «السنة» لأبي بكر الخلال، وأبي عثمان الصابوني الشافعي، وشيخ الإسلام الأنصاري، وأبي عمر بن عبد البر [النمرى]<sup>(٣)</sup>، وخلق كثيرون من أصحاب الأئمة الأربع وأتباعهم، وأهل الحديث، ومن متأخرتهم أبو محمد عبد الله ابن أحمد بن قدامة، وشيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه وغيرهم، فلله الحمد والمنة على بقاء السنة وأهلها، مع تفرق الأهواء، وتشعب الآراء، والله أعلم.

(١) هذا الكتاب اسمه «الحيدة والاعتذار»، ولم يثبت عن الكناني رحمه الله، ففي سنته: محمد بن الحسن بن أزهر الدعاء، ذكره الذهبي في «الميزان» وقال: اتهمه أبو بكر الخطيب بأنه يضع الحديث.

قال الذهبي: هو الذي انفرد برواية كتاب «الحيدة»، وينصب على ظني أنه هو الذي وضع كتاب «الحيدة»؛ فإني لا أستبعد وقوعها جدًا. وقد قوئ بعضهم هذا الكتاب بأن له طريقاً أخرى في «الإبانة» لابن بطة برقم (٤٢٦). قلت: وهذه الطريق فيها مجاهيل لم توجد لهم تراجم؛ فإنها من طريق: عبدالوهاب بن عمرو التزلي، قال: حدثني أبو القاسم العطاف بن مسلم، قال: حدثني الحسين بن بشر ودييس الصائغ ومحمد بن فرقان، قالوا: قال لنا عبد العزيز الكناني ...، فذكره. وكل هؤلاء لم توجد لهم تراجم كما ذكر ذلك محقق «الإبانة».

قلت: ومع ذلك فالمحذور في «الإبانة» إنما هو قطعة من الكتاب، وليس الكتاب كاملاً، والله أعلم.

(٢) وقع في [أ] و[ب]: (المروزي)، والمثبت هو الصواب.

(٣) ساقط من [أ].

قال المصنف رحمه الله: وفي "صحيح البخاري": قال عليه صلوات الله عليه: حَدَّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُرِيدُونَ أَنْ يُكَذَّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ؟! <sup>(١)</sup>

ش/ علي: هو أمير المؤمنين، أبو الحسن علي بن أبي طالب، وأحد الخلفاء الراشدين.

وسبب هذا القول -والله أعلم- ما حدث في خلافته من كثرة إقبال الناس على الحديث، وكثرة القصاص وأهل الوعظ، فيأتون في قصصهم بأحاديث لا تعرف من هذا القبيل، فربما استنكروا بعض الناس وردها، وقد يكون لبعضها أصل أو معنى صحيح، فيقع بعض المفاسد لذلك، فأرشدهم أمير المؤمنين صلوات الله عليه إلى أنهم لا يحدثون عامة الناس إلا بما هو معروف ينفع الناس في أصل دينهم وأحكامه، من بيان الحلال [من الحرام] <sup>(٢)</sup> الذي كُلُّفُوا به علمًا وعملاً دون ما يشغل عن ذلك مما قد يؤدي إلى رد الحق وعدم قبوله، فيفضي بهم إلى التكذيب، ولا سيما مع اختلاف الناس في وقته، وكثرة خوضهم وجدلهم.

وقد كان شيخنا المصنف رحمه الله لا يحب أن يُقرأ على الناس إلا ما ينفعهم في أصل دينهم، وعباداتهم، ومعاملاتهم، الذي لا غنى لهم عن معرفته، وينهاهم عن القراءة في مثل كتب ابن الجوزي: كـ"المنعش" وـ"المرعش" وـ"التبصرة"؛ لما في ذلك من الإعراض عما هو أوجب وأنفع، وفيها ما الله به أعلم، مما لا ينبغي اعتقاده، والمعصوم من عصمه الله.

(١) أخرجه البخاري برقم (١٢٧).

(٢) في [ب]: والحرام.

[وقد كان<sup>(١)</sup> أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ينهى القصاص عن القصاص؛ لما في قصاصهم من الغرائب، والتساهل في النقل، وغير ذلك، ويقول: لا يقص إلا أمير أو مأمور.<sup>(٢)</sup> وكل هذا محافظة على لزوم الثبات على الصراط المستقيم علمًا، وعملاً، ونيةً، وقصدًا، وترك كل ما كان وسيلة إلى الخروج عنه من البدع ووسائلها، والله الموفق للصواب، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قال المصنف رحمه الله: وروى عبد الرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس: أنه رأى رجلاً انتقض؛ لما سمع حديثاً عن النبي صلوات الله عليه في الصفات؛ استنكاراً لذلك، فقال: ما فرق هؤلاء؟ يجدون رقة عند مُحَكَّمه، وَيَهْلِكُونَ عند مُتَشَابِهِ. انتهى<sup>(٣)</sup>

ش/ قوله: وروى عبد الرزاق.

هو ابن همام الصناعي المحدث، محدث اليمن، صاحب التصانيف، أكثر الرواية عن معمر بن راشد صاحب الزهرى، وهو شيخ عبد الرزاق، يروى عنه كثيراً. ومَعْمَر بفتح الميمين وسكون العين - أبو عروة بن أبي عمرو راشد، الأزدي الحراني، ثم اليماني، أحد الأعلام من أصحاب محمد بن شهاب الزهرى، يروى عنه كثيراً.

(١) في [آ]: وكان.

(٢) لم نجده عن معاوية موقوفاً، وإنما وجده مرفوعاً عن عوف بن مالك، وعبدالله بن عمرو رضي الله عنه، ف الحديث عبد الله بن عمرو أخرجه أحمد (٢/١٧٨)، بإسناد حسن، وعنه زيادة: «أو مراء». ❁ وحديث عوف بن مالك أخرجه أحمد (٦/٢٢، ٢٣، ٢٧، ٢٨، ٢٩)، وأبو داود (٣٦٦٥) والبخاري في «التاريخ» (٨/٣٢٩)، والطبراني في «الأوسط» (٤٠٧٤)، وفي «الكبير» (١٨، ١٠٠، ١١٢، ١١٤، ١٢١، ١٤٠، ١٤٥)، وعنه: «أو متكلف»، وفي بعض الروايات: «أو مختال» بدل قوله: «أو مراء» وله ثلاثة أسانيد ضعيفة، بإسناد حسن، فصارت أربعة أسانيد؛ فيكون الحديث صحيحًا بِطُرْقِهِ، وشاهده الذي قبله.

(٣) آخرجه عبد الرزاق برقم (٢٠٨٩٥)، وسنته صحيح.

**قوله:** عن ابن طاوس.

هو عبد الله بن طاوس اليماني، قال معمر: كان من أعلم الناس بالعربية. وقال ابن عيينة: مات سنة اثنتين [وثلاثين]<sup>(١)</sup> ومائة.

**قوله:** عن أبيه.

هو طاوس بن كيسان الجندي -فتح العجم والنون- الإمام العَلَم، قيل اسمه: ذكوان. قاله ابن الجوزي.

**قلت:** وهو من أئمة التفسير، ومن أوعية العلم.

قال في «تهذيب الكمال»: عن الوليد الموقري عن الزهرى، قال: قدمت على عبد الملك بن مروان، فقال: من أين قدمت يا زهرى؟ قال: قلت: من مكة. قال: ومن خلفت يسودها وأهلها؟ قلت: عطاء بن أبي رباح. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قلت: من الموالى. قال: فبِمَ سادهم؟ قال: قلت: بالديانة والرواية. قال: إن أهل الديانة والرواية لينبغى أن يسودوا. قال: فمن يسود أهل اليمن؟ قلت: طاوس بن كيسان. قال: فمن العرب، أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فبِمَ سادهم؟ قلت: بما ساد به عطاء. قال: إنه لينبغى ذلك. قال: فمن يسود أهل مصر؟ قلت: يزيد بن حبيب. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فمن يسود أهل الشام؟ قلت: مكحول. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قلت: من الموالى، عبد نوبى اعتقته امرأة من هذيل. قال: فمن يسود أهل الجزيرة؟ قلت: ميمون بن مهران. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فمن يسود أهل خراسان؟ قال: قلت: الضحاك بن مزاحم. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى قال: فمن يسود أهل

(١) ساقط من [ب].

البصرة؟ قال: قلت: الحسن البصري. قال فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: ويلك، ومن يسود أهل الكوفة؟ قال: قلت: إبراهيم النخعي. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من العرب. قال: ويلك يا زهري، فرَّجت عنِّي، والله لتسودن الموالى على العرب في هذا البلد حتى يخطب لها على المنابر، والعرب تحتها. قال: قلت: يا أمير المؤمنين، إنما هو دين، من حفظه ساد، ومن ضيعبه سقط.<sup>(١)</sup>

**قوله:** عن ابن عباس.

قد تقدم، وهو حَبْرُ الأمة، وترجمان القرآن، ودعا له النبي ﷺ وقال: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»<sup>(٢)</sup>، وروى عنه أصحابه أئمة التفسير: كمجاحد، وسعيد بن جبير، وعطاء بن أبي رباح، وطاوس وغيرهم.

**قوله:** ما فرق هؤلاء؟

يستفهم من أصحابه، يشير إلى أناس ممن يحضر مجلسه من عامة الناس، فإذا سمعوا شيئاً من محكم القرآن، ومعناه حصل معهم فرق، أي: خوف، فإذا سمعوا شيئاً من أحاديث الصفات انتفضوا كالمنكرين له، فلم يحصل منهم الإيمان الواجب الذي أوجبه الله تعالى على عباده المؤمنين.

**قال** الذهبي: حَدَّثَ وكيع عن إسرائيل بحديث: «إذا جلس رب على الكرسي»، فاقشعر رجل عند وكيع، فغضب وكيع وقال: أدركنا الأعمش وسفيان يحدثون بهذه الأحاديث ولا ينكرونها. أخرجه عبد الله في كتابه «الرد على الجهمية». اهـ<sup>(٣)</sup>

(١) ذكرها العزيز في «تهذيب الكمال» (٢٠/٨١)، وفيها: الوليد بن محمد الموقري، متrok.

(٢) تقدم تخرجه في الباب رقم (٢).

(٣) انظر كتاب «السنة» لعبد الله بن الإمام أحمد برقم (٥٨٧)، وسند القصة صحيح، لكن الحديث الذي حدث به لم يصح؛ فهو من حديث عمر بن الخطاب، والراوي عنه عبد الله بن خليفة، وهو مجهول، تفرد =

وريما حصل معهم من عدم تلقيه بالقبول ترك ما وجب من الإيمان به، فتشبه حالهم حال من قال الله فيهم: ﴿أَفَقُوْمٌ مُنْوَنٌ بِعْضٍ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ﴾ [آل عمران: ٨٥]، فلا يسلم من الكفر إلا من عمل بما وجب عليه في ذلك من الإيمان بكتاب الله كله، واليقين، كما قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخْرُوْمُتَشَابِهَاتٍ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَيْغُ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ اِبْتِغَاءُ الْفِتْنَةِ وَإِبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَدَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ [آل عمران: ٧٢]، فهو لاء الدين ذكرهم ابن عباس رضي الله عنهما تركوا ما وجب عليهم من الإيمان بما لم يعرفوا معناه من القرآن، وهو حق لا يرتاب فيه مؤمن، وبعضهم يفهم منه غير المراد من المعنى الذي أراد الله، فيحمله على غير معناه كما جرى لأهل البدع كالخوارج، والرافضة، والقدريه ونحوهم ممن يتأنى بعض آيات القرآن على بدعته، وقد وقع منهم ما وقع من الابداع والخروج عن الصراط المستقيم؛ فإن الواقع من أهل البدع وتحريفهم لمعنى الآيات يبين معنى قول ابن عباس.

وسبب هذه البدع جهل أهلها، وقصورهم في الفهم، وعدم أخذ العلوم الشرعية على وجهها وتلقيتها من أهلها العارفين لمعناها الذين وفقهم الله تعالى لمعرفة المراد والتوفيق بين النصوص، والقطع بأن بعضها لا يخالف بعضاً ورد المتشابه إلى المحكم، وهذه طريقة أهل السنة والجماعة في كل زمان ومكان، فللهم الحمد لا نحصي ثناءً عليه.

بالرواية عنه: أبو إسحاق السباعي، ولم يوثقه معتبر، وعبد الله بن خليفة اضطرب فيه، فتارة يرويه مرسلأ، وتارة يرويه عن عمر موقوفاً، وتارة يرويه عن عمر مرفوعاً، ولم يعلم له سماع من عمر، فقد قال ابن كثير: في سماعه من عمر نظر. وضعف الحديث البزار، وابن الجوزي، وابن كثير، والذهبي، وغيرهم.

ذكر ما ورد عن [علماء السلف]<sup>(١)</sup> في المتشابه:

قال في «الدر المنشور»: أخرج الحاكم -وصححه- عن ابن مسعود رضي الله عنه، عن النبي صلوات الله عليه قال: «كان الكتاب الأول ينزل من باب واحد على حرف واحد، فنزل القرآن من سبعة أبواب على سبعة أحرف: زجر، وأمر، وحلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال، فأحلوا حلاله وحرموا حرامه، وافعلوا ما أمرتم به، وانتهوا عما نهيتكم عنه، واعتبروا بأمثاله، واعملوا بمحكمه، وأمنوا بمتشابهه، وقولوا آمنا به كل من عند ربنا». <sup>(٢)</sup>

قال، [وأخرج]<sup>(٣)</sup> عبد بن حميد عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَإِنَّمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَيْغُ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ﴾ الآية، قال: طلب القوم التأويل فأخذوا التأويل وأصابوا الفتنة

(١) في [ب]: العلماء.

(٢) أخرجه الحاكم (٥٥٣/١)، وكذلك أخرجه الطبرى (٤٢٥٢/٢)، وابن أبي داود في «المصاحف» (٢٨٩/٢)، وابن حبان (٧٤٥)، وإسناده ضعيف، فيه انقطاع، يرويه أبو سلمة بن عبد الرحمن، عن ابن مسعود، ولم يسمع منه، والحديث أعلاه بالانقطاع الطحاوى، وابن عبدالبر، والذهبي، وغيرهم. والشيخ الألبانى حسَن الحديث في «الصحيح» برقم (٥٨٧) لطريق أخرى، لكنه مختصر، ليس فيه ذكر تفصيل السبعة الأحرف...، إلى آخر الحديث.

﴿وَهُوَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ مُسْعُودٍ أَيْضًا، أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٤٢٥٢)، وَابْنُ أَبِي دَاوُدَ فِي «الْمَصَاحِفِ» (١٨)، وَالطَّحاوِي فِي «الْمَشْكِلِ» (٣٠٩٤)، وَالنَّسَائِي فِي «الْكَبْرَى» (٧٩٨٤)، مِنْ طَرِيقِ عُثْمَانَ بْنَ حَسَّانَ، وَيَقُولُ: الْقَاسِمُ بْنُ حَسَّانٍ، عَنْ فَلْفَلَةِ الْجُعْفَى، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ بِهِ، وَهَذَا إِسْنَادٌ ضَعِيفٌ؛ لِجَهَالَةِ حَالِ فَلْفَلَةِ، وَابْنِ حَسَّانٍ، وَلَكِنْ يُعْتَدُ بِالطَّرِيقِ الْأُولَى حَسَنًا بِهِذَا الْإِخْتَصَارِ: كَانَ الْكِتَابُ الْأُولُ يَنْزَلُ مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ، فَنُزِلَ الْقُرْآنُ مِنْ سَبْعَةِ أَبْوَابٍ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ﴾ بدون تفصيل.

وقوله: «على سبعة أحرف» اختلفوا فيها اختلافاً كثيراً، وأرجح تلك الأقوال أن المقصود: سبعة أوجه من القراءة، وهذه الأوجه هي من لغات ولهجات العرب، ولا يلزم من هذا أن كل كلمة، أو كل آية تقرأ على سبعة أوجه، وإنما المراد أن أقصى ما ورد في كلمات القرآن سبعة أوجه.

(٣) ساقط من [أ].

وطلبو ما تشابه منه فهلوكوا بين ذلك.<sup>(١)</sup>

وأخرج عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: «آيات مُحْكَمَاتٌ» قال: منها: «قُلْ تَعَالَوْ أَتُلُّ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» [الأنعام: ١٥١] إلى ثلاث آيات، ومنها: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ» [الإسراء: ٢٣] إلى ثلاث آيات بعدها.<sup>(٢)</sup>

وأخرج ابن جرير من طريق أبي مالك، وعن أبي صالح، عن ابن عباس، وعن مرة عن ابن مسعود وناس من الصحابة رضي الله عنه: المحكمات الناسخات التي يعمل بهن، والمتباينات المنسوخات.<sup>(٣)</sup>

وأخرج عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم عن إسحاق بن سويد أن يحيى بن

(١) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» [آية: ٧] من سورة آل عمران، بسنده صحيح، و«تفسير عبد بن حميد» مفقود.

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٥٩٢ / ٢)، وسعيد بن منصور (٤٩٣)، والحاكم (٢٨٨ / ٢) والراوي عن ابن عباس اسمه: عبدالله بن قيس، تفرد بالرواية عنه أبو إسحاق، ولم يوثقه معتبر؛ فهو مجاهول.

﴿ وَلَهُ سُنْدٌ أَخْرَى عِنْ أَبِيهِ حَاتِمٍ (٥٩٢ / ٢) ، وَابْنُ جَرِيرَ (١٩٣ / ٥) ، وَالرَّاوِي فِيهِ عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ مُبْهِمٌ ؛ فَيُخَشَّى أَنْ يَكُونَ هَذَا الْمُبْهَمُ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ قَيسٍ ، فَالْأَثْرُ يَقِنُ ضَعِيفًا لِهَذَا الْاحْتِمَالِ الْكَبِيرِ ؛ لِأَنَّهُ فِي نَفْسِ الطَّبَقَةِ .

(٣) أخرجه ابن جرير (١٩٤ / ٥)، من طريق: أسباط بن نصر، عن السدي، عن أبي مالك به، وأسباط فيه ضعف، وقد انتقد أبو زرعة على مسلم بإخراجه له، والسدسي انتقد عليه هذا الإسناد، انتقاده عليه الإمام أحمد فقال كما في «التهذيب»: إنه ليحسن الحديث إلا أنَّ هذا التفسير الذي يجيء به قد جعل له إسناداً واستكفله. أهـ. وابنُ جَرِيرَ؛ مَعَ أَنَّهُ أَكْثَرُ مِنَ الرَّوَايَةِ لِهِ هَذَا الإسنادُ، لَكِنَّهُ قَالَ فِي مَوْضِعٍ مِنَ الْمَوْاضِعِ: إِنَّ كَانَ ذَلِكَ صَحِيحًا، وَلَسْتُ أَعْلَمُ مَعْلِمَهُ صَحِيحًا؛ إِذْ كَتَبَ بِإِسْنَادِهِ مِرْتَابًا. انْظُرْ تَعْلِيقَ أَحَدِ شَاكِرِ عَلَى «تفسير الطبرى» (١٥٦ / ١)، وَابْنِ كَثِيرٍ أَيْضًا يَقُولُ: هَذَا الإسناد يَروَى بِالسَّدِي أَشْيَاءَ فِيهَا غَرَابَةً. «الْمَصْدَرُ السَّابِقُ» (١٥٨ / ١)، وَابْنِ كَثِيرٍ إِذَا أَطْلَقَ الْغَرَابَةَ؛ فَالْمَرَادُ بِهَا الْضَّعْفُ، وَأَبُو صَالِحٍ فِي السَّنْدِ هُوَ مَوْلَى أَمْ هَانِئٍ، ضَعِيفٌ، وَلَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ. وَالسَّدِي هُوَ الَّذِي رَوَاهُ عَنْ مُرَّةٍ، عَنْ أَبِنِ مَسْعُودٍ، وَالسَّدِي حَسَنُ الْحَدِيثِ، لَكِنَّهُ انتقادُهُ عَلَيْهِ هَذَا الطَّرِيقُ. وَأَمَّا مَا اسْتَهَرَ أَنَّ الْإِمامَ أَحْمَدَ يَقُولُ: مَلْفُقُ لِلتَّفْسِيرِ. فَلَمْ نَجِدْهَا، وَإِنَّمَا وَجَدْنَا عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِلَّا أَنَّ هَذَا التَّفْسِيرَ الَّذِي يَجِيءُ بِهِ قَدْ جَعَلَ لَهُ إِسْنَادًا، وَاسْتَكْفَلَهُ.

يعمر وأبا فاختة تراجعا هذه الآية **﴿هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ﴾**، فقال أبو فاختة: هن [فواتح السور]<sup>(١)</sup>، منها يستخرج القرآن: **﴿إِنَّمَا ذَلِكَ الْكِتَابُ﴾** منها استخرجت البقرة و **﴿إِنَّمَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾** منها استخرجت آل عمران. وقال يحيى<sup>(٢)</sup>: هن اللاتي فيهن الفرائض، والأمر والنهي، والحلال [والحرام]<sup>(٣)</sup>، والحدود، وعماد الدين.<sup>(٤)</sup>

وأخرج ابن جرير عن محمد بن جعفر بن الزبير قال: المحكمات حجة [الرب]<sup>(٥)</sup>، وعصمة العباد، ودفع الخصوم والباطل، ليس فيها تصريف ولا تحريف عما وضعت عليه، وأخر متشابهات في الصدق، لهن تصريف وتحريف وتأويل، ابْتَلَ اللَّهُ هن العباد كما ابتلاهم بالحلال والحرام، لا يُصرَفُنَّ إِلَى الْباطلِ وَلَا يُحَرَّفُنَّ عَنِ الْحَقِّ.<sup>(٦)</sup>

وأخرج ابن أبي حاتم عن مقاتل بن حيان: إنما قال: **﴿هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ﴾**; لأنَّه ليس من أهل دين لا يرضي بهن، **﴿وَأُخْرُ مُتَشَابِهَاتٍ﴾** يعني فيما بلغنا **﴿إِنَّمَا﴾** و **﴿الْمُصَ﴾** و **﴿الْمُرَ﴾**.<sup>(٧)</sup>

(١) إضافة من المطبوع.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) أخرجه ابن جرير (١٩٧/٥)، وابن أبي حاتم (٥٩٣/٢)، من طريقين عن إسحاق بن سويد به، وكلا الإسنادين إليه صحيح.

(٤) وقع في [أ]، و[ب]: (العرب)، وهو خطأ.

(٥) أخرجه ابن جرير (١٩٧/٥)، وفي إسناده: محمد بن حميد الرازبي، شيخ ابن جرير، وقد كذب، والمعروف أن هذا التفسير من كلام محمد بن إسحاق كما في «سيرة ابن هشام» (١٦١/٢)، ورواه ابن أبي حاتم (٥٩٢/٢)، عنه بإسناد صحيح.

(٦) أخرجه ابن أبي حاتم (٥٩٣/٢)، من طريق: محمد بن مزاحم المروزي، عن يُكْبَرِ بن معروف، عن مقاتل بن حيان به، وهذا إسناد حسن.

**الخلاصة:** الآيات المحكمات هن التي لا تباس فيها على الناس، والمتشابهات قد يكون تشابها على بعض الناس دون بعض، وهي التي يعقلها أهل العلم، وعليه تحمل القراءة بالعطف في قوله تعالى: **﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ﴾** [آل عمران: ٧٧]، وقد يكون تشابها على جميع الناس، لا يعلم ولا يعقل أحد منهم المعنى، كالحروف المقطعة في أوائل السور، وكيفية=

قلت: وليس في هذه الآثار ونحوها ما يُشعر بأن أسماء الله تعالى وصفاته من المتشابه، وما قاله النفاة من أنها من المتشابه دعوى بلا برهان.

قال المصنف وَاللَّهُمَّ: وَلَمَّا سَمِعْتُ قُرْيَشَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَذْكُرُ (الرَّحْمَنَ)، أَنْكَرُوا ذَلِكَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِمْ: «وَهُمْ يَكْفُرُونُ بِالرَّحْمَنَ» [الرعد: ٣٠].<sup>(١)</sup>

ش/ روى ابن جرير عن قتادة: «وَهُمْ يَكْفُرُونُ بِالرَّحْمَنَ»، ذُكر لنا أن نبي الله عَلَيْهِ السَّلَامُ زمن الحديبية حين صالح قريشاً كتب: هذا ما صالح عليه محمد رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ. فقال مشركونا قريش: لئن كنت رسول الله ثم قاتلناك لقد ظلمتناك، ولكن اكتب: هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله. فقال أصحاب رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: دعنا يا رسول الله نقاطتهم. فقال: «لا، ولكن اكتبوا كما يريدون، إني محمد بن عبد الله»، فلما كتب الكاتب بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، قالت قريش: أما الرحمن فلا نعرفه. وكان أهل الجاهلية يكتبون: باسمك اللهم. فقال أصحابه: يا رسول الله، دعنا نقاطتهم، قال: «لا، ولكن اكتبوا كما يريدون».<sup>(٢)</sup>

---

الصفات، وكيفية ما أخبر الله به من أمور الآخرة في القرآن، وعليه تحمل القراءة بالاستثناء دون العطف في الآية السابقة، وإن الله قد بين ما في القرآن كما قال تعالى: «بَيْنَ اللَّهِ لَكُمْ أَنْ تَضَلُّوا» [النساء: ١٧٦]، فالقرآن كله معقول المعنى، علمه النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ، وأصحابه، وعقلوا معناه، وهذا العلماء بعدهم.

(١) أخرجه ابن جرير في تفسير [آية: ٣٠] من سورة الرعد، وهذا من تفسير مجاهد، ويكون مرفوعاً؛ لأن أسباب التزول لها حكم الرفع، لكن مجاهد روايته في سبب التزول مرسلة، ومع ذلك ففي السندي الحسين بن داود الملقب بـ(سَنِيد)، وفيه عن عنة ابن جريج، فسبب التزول ضعيف، لكن إنكار قريش لاسم الله (الرحمن) معروف كما في صالح الحديبية عندما قال سهيل بن عمرو: أما الرحمن فلا ندرى ما الرحمن، ولكن اكتب: باسمك اللهم.

(٢) أخرجه ابن جرير [آية: ٣٠] من سورة الرعد، والسندي صحيح إلى قتادة، وهو مرسل، لكن شواهد في «الصحيحين»، فقد أخرجه البخاري (٢٧٣١) عن مسور بن مخرمة، ومسلم (١٧٨٤) عن أنس =

وروى أيضاً عن مجاهد قال: قوله: ﴿كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَّةٌ لِتَسْلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٠]، قال: هذا لما كاتب عليه رسول الله ﷺ قريشاً في الحديثة، كتب: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾، قالوا: لا تكتب الرحمن، لا ندرى ما الرحمن؟ ولا تكتب إلا باسمك اللهم. قال تعالى: ﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ﴾ الآية.<sup>(١)</sup>

وروى أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي ﷺ يدعوا ساجداً: يا رحمن، يا رحيم. فقال المشركون: هذا يزعم أنه يدعو واحداً وهو يدعو مثنى مثنى، فأنزل الله: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [الإسراء: ١١٠] الآية.<sup>(٢)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: عدم الإيمان بجحد شيء من الأسماء والصفات.

الثانية: تفسير آية الرعد.

الثالثة: ترك التحديد بما لا يفهم السامع.

الرابعة: ذكر العلة أنه يُفضي إلى تكذيب الله ورسوله، ولو لم يتعد المنكر.

الخامسة: كلام ابن عباس لمن استنكر شيئاً من ذلك، وأنه أهلكه.

= رضي الله عنهما، وجاء عن غيرهما.

(١) هذا هو لفظ أثر مجاهد الذي ذكره المصنف قريباً، وتقدم ضعفه لأنَّ فيه سُنيداً، وفيه عنونة ابن جرير، وهو مرسل.

(٢) ضعيفٌ. أخرجه ابن جرير (١٥/١٢٣)، وفيه: سُنيد، ومحمد بن كثير المصيحي الصناعي، وهو ضعيفان.

## ٤٠- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثُرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾

قال المصنف وَحْدَهُ: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثُرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾<sup>(١)</sup> [النحل: ٨٣].

قال مجاهد ما معناه: هُوَ قَوْلُ الرَّجُلِ: هَذَا مَالِي، ورثته عن أبيائي.

وقال عون بن عبد الله: يقولون: لو لا فلان، لم يكن كذا.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن قتيبة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا.

وقال أبو العباس -بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه: «أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ...» الحديث، وقد تقدم- وهذا كثير في الكتاب والسنّة، يلُّم سبحانه من يُضيّفُ إنعامه إلى غيره ويُشرك به.

قال بعض السلف: هو كقولهم كَانَتِ الرِّيحُ طَيِّبَةً، وَالْمَلَاحَ حَادِقًا، ونحو ذلك مما هو جارٍ على ألسنة كثير.

ش/ ذكر المصنف وَحْدَهُ ما ذكر بعض العلماء في معناها، وقال ابن جرير: فإن أهل التأويل اختلفوا في المعنى بالنعمـة، فذكر عن سفيان عن السدي<sup>(٣)</sup>: ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾، قال: محمد وَحْدَهُ. وقال آخرون: بل معنى ذلك أنهم يعرفون أن ما عدد الله

(١) قال العلامة العثيمين وَحْدَهُ في «القول المفيد» (٢/٣١٢): مناسبة هذا الباب للتوحيد أن من أضاف نعمـة الخالق إلى غيره؛ فقد جعل معه شريـكاً في الربوبـية؛ لأنـه أضافـها إلى السبـب عـلى أنه فاعـل، هذا من وجـه، ومن وجـه آخر أنه لم يقم بالشكـر الذي هو عـبـادة من العـبـادات، وترك الشـكـر منافـي للـتوـحـيد. انتهى المراد

(٢) أخرجه ابن جرير في تفسير الآية من سورة النحل (٨٣)، وفي إسناده ليث بن أبي سليم، وهو ضعيف.

(٣) صحيح. أخرجه ابن جرير (١٤/٣٢٥)، حدثنا محمد بن بشـار، قال: ثـنا عبد الرحمن - وهو ابن مهـدي - ثـنا سـفيـانـ بهـ. وهذا إـسنـادـ صـحـيـحـ.

تعالى ذكره في هذه السورة من النعم من عند الله، وأن الله هو المنعم عليهم بذلك، ولكتهم ينكرون ذلك، فيزعمون أنهم ورثوه عن آبائهم.

وأخرج عن مجاهد: ﴿يَعْرُفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾، قال: هي المساكن، والأنعام، وما يرزقون منها، والسرابيل من الحديد والثياب، يعرفون هذا كفار قريش ثم ينكرون به بأن يقولوا: هذا [كان]<sup>(١)</sup> لآبائنا فورثونا إياه.<sup>(٢)</sup>

وقال آخرون: معنى ذلك أن الكفار إذا قيل لهم من: رزقكم؟ أقرروا بأن الله هو الذي رزقهم، ثم ينكرون ذلك بقولهم: رزقنا ذلك بشفاعة آلهتنا.

وذكر المصنف رحمه الله مثل هذا عن ابن قتيبة، وهو أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري قاضي مصر، النحوي، اللغوي، صاحب المصنفات البدعة المفيدة المحتوية على علوم جمة، اشتغل ببغداد، وسمع الحديث على إسحاق بن راهوية وطبقته، توفي سنة ست وسبعين ومائتين.

وقال آخرون: ما ذكره المصنف عن عون بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلي أبو عبد الله الكوفي الزاهد [روى]<sup>(٣)</sup>، عن أبيه، وعائشة، وابن عباس، وعن قتادة، وأبو الزبير، والزهرى، وثقة أحمد وابن معين، قال البخارى: مات بعد العشرين ومائة.

﴿يَعْرُفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾، قال: إنكارهم إياها أن يقول الرجل: لو لا فلان

(١) سقط من [ب].

(٢) صحيح. أخرجه ابن حجر (١٤ / ٣٢٥)، وسنده صحيح إلى مجاهد، وهو من طريق: ابن أبي نجيح، عن مجاهد، ولم يسمع التفسير منه، لكن قد تقدم أنه أخذه بواسطة رجل ثقة، وهو: القاسم بن أبي بزّة، كما في «جامع التحصيل».

(٣) زيادة يقتضيها السياق.

ما كان كذا وكذا، ولو لا فلان ما أصبت كذا وكذا.<sup>(١)</sup>

واختار ابن جرير القول الأول، واختار غيره أن الآية تعم ما ذكره العلماء في معناها وهو الصواب، والله أعلم.

قوله: قال مجاهد.

هو شيخ التفسير، الإمام الرياني، مجاهد بن جبر المكي مولى بنى مخزوم.

[قال الفضل بن ميمون: سمعت مجاهداً] <sup>(٢)</sup> يقول: عرضت القرآن على ابن عباس

ثلاث مرات، أفقه عند كل آية وأسئلته: فيم نزلت؟ وكيف معناها؟<sup>(٣)</sup>

توفي سنة اثنتين و مائة وله [ثلاث وثمانون]<sup>(٤)</sup> سنة.

(١) ضعيف. أثر ابن عون أخرجه ابن جرير (١٤/٣٢٦)، وفيه: ليث بن أبي سليم، وهو ضعيف مختلط، وفيه شيخ ابن جرير: سفيان بن وكيع، وفيه ضعف، لكن يظهر أنه قد تطبع، فقد عزا السيوطي هذا الأثر إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، انظر «الدر المتشور» تفسير [آية: ٨٣] من سورة النحل.

(٢) زيادة من المطبوع.

(٣) صحيح. الفضل بن ميمون رواه عن مجاهد بلطف: عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين عرضة. رواه ابن سعد في «الطبقات» (٤٦٦ / ٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٨٠ / ٣)، وتفرد بالرواية عن

الفضل واحد مجهول، واسمها: محمد بن عبد الله الأنصاري، ترجمته في "الجرح والتعديل".

• واللّفظ الذي ذكره المصنف أخر جه ابن أبي شيبة (٥٥٩/١٠): حدثنا الفضل بن دكين، ثنا شبلي ابن عباد، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد به، دون قوله: «وأسأله»، وهذا إسناد صحيح.

ابن عباد، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد به، دون قوله: «وأسأله»، وهذا إسناد صحيح.

<sup>٤٣</sup> وأخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (١٨٦٦)، وأبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص ٣٥٩)، عن أبي نعيم الفضل بن دكين به، دون قوله: «أفقه...».

\* وأخرجه ابن جرير الطبرى (١/٨٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/٢٧٩)، من طريق: محمد بن إسحاق، عن أبيان بن صالح، عن مجاهد به، وعند أبي نعيم: «فيم أنزلت، وكيف أنزلت؟»، وأما الطبرى فأخرجه إلى قوله: «وأسأله عنها»، وفيه عنعنة ابن إسحاق، ولكنه يزيد الطريق الأولى قوة.

(٤) وقع في المخطوطتين: (ثلاث وستون)، وهو خطأ.

قوله: وقال أبو العباس.

هو شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية، الإمام الجليل.  
قال، وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره، ويشرك  
به. قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملاح حاذقاً<sup>(١)</sup>، ونحو ذلك مما  
هو جار على ألسنة كثير. انتهى

وكلام شيخ الإسلام يدل على أن حكم هذه الآية عام فيمن نسب النعم إلى غير الله  
الذي أنعم بها وأسند أسبابها إلى غيره<sup>(٢)</sup> كما هو مذكور في كلام المفسرين المذكور بعضه  
هنا.

قال شيخنا رحمه الله: وفيه اجتماع الضدين في القلب<sup>(٣)</sup>، وتسمية هذا الكلام إنكارا

(١) انظر «مجموع الفتاوى» (٨/٣٣).

(٢) قال العلامة العثيمين رحمه الله في «القول المفيد» (٢/٣١٣-٣١٤): ولذلك ثلات حالات، الأولى: أن يكون سبباً خفياً لا تأثير له إطلاقاً، كأن يقول: لو لا الولي الفلافي ما حصل كذا، وكذا؛ فهذا شرك أكبر؛ لأنَّه يعتقد بهذا القول أن لهذا الولي تصرفاً في الكون مع أنه ميت، فهو تصرف سريٌّ خفي. الثانية: أن يضيفه إلى سبب صحيح ثابت شرعاً، أو حسماً، فهذا جائز بشرط أن لا يعتقد أنَّ السبب مؤثر بنفسه، أو أن لا يتناسى المنعم بذلك. الثالثة: أن يضيفه إلى سبب ظاهر، لكن لم يثبت كونه سبباً لا شرعاً ولا حسماً، فهذا نوع من الشرك الأصغر، وذلك مثل التولة، والقلائد التي يقال: إنها تمنع العين، وما أشبه ذلك.

قال، ويدل لهذا التفصيل أنه ثبت إضافة (لو لا) إلى السبب وحده بقول النبي صلوات الله عليه وسلم في عمّه أبي طالب: «هو في ضحاض من نار، ولو لا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار»، ولا شك أن النبي صلوات الله عليه وسلم أبعد الناس عن الشرك، وأخلص الناس توحيداً لله تعالى، فأضاف النبي صلوات الله عليه وسلم الشيء إلى سببه، لكنه شرعني حقيقي. انتهى المراد

وقال العلامة ابن باز رحمه الله في «شرح كتاب التوحيد» (ص ٤٢٠): وليس المراد أن يقولها بقصد الإخبار؛ لأنه لا يأس أن يخبر بهذا على أنه سبب، بل أن يقول ذلك غالباً ناسياً المنعم الحقيقي.

(٣) قال العلامة العثيمين رحمه الله في «القول المفيد» (٢/٣١٧): وهذا من قوله: ﴿يَعْرُفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾ [النحل: ٨٣]، فجمع بين المعرفة والإنكار، وهذا كما يجتمع في الشخص الواحد خصلة إيمان، وخصلة كفر، وخصلة فسق، وخصلة عدالة. اهـ

فيه مسائل:

الأولى: تفسير معرفة النعمة وإنكارها.

الثانية: معرفة أن هذا جار على ألسنة كثير.

الثالثة: تسمية هذا الكلام إنكارا للنعمة.

الرابعة: اجتماع الضّدين<sup>(٢)</sup> في القلب.

فت: ومراده: أنهم يعرفون أن هذه النعمة من الله، ثم ينسبونها إلى غيره، والتعبير بقوله ﷺ = (اجتماع الضّدين) غير صحيح؛ لأنّ الضّدين لا يجتمعان مع اتحاد الجهة.

(١) انظر المسألة رقم (٤، ٣) من «كتاب التوحيد».

(٢) تقدم التبيّه على ذلك.

## ٤٤- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾

قال المصنف حَدَّثَنِي: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢].

ش/ النّد: المثل والنّظير، وجَعْلُ النّد للّه: هو صرف أنواع العبادة، أو شيء منها لغير الله، كحال عبدة الأوثان الذين يعتقدون فيمن دعوه ورجوه أنه ينفعهم ويدفع عنهم ويشفع لهم، وهذه الآية في سياق قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢١-٢٢].

قال العمام ابن كثير في «تفسيره»: قال أبو العالية: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾، أي: عَدُلَاءُ شركاء.<sup>(١)</sup> وهكذا قال الربيع بن أنس، وقتادة، والستي، وأبو مالك، وإسماعيل بن أبي خالد.<sup>(٢)</sup> وقال ابن عباس صَاحِبُ الْقُرْآنِ: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾، أي: لا تشركون بالله شيئاً من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر وأنتم تعلمون أنه [لا رب لكم يرزقكم غيره]<sup>(٣)</sup>، وقد علمتم أن الذي يدعوكم الرسول إليه من توحيده هو الحق لا شك فيه.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (١/٦٢)، وفي سنته: أبو جعفر الرازبي، وفيه ضعف.

(٢) ذكرها ابن أبي حاتم في «تفسيره» بدون إسناد (١/٦٢)، وأسنده ابن جرير (١/٣٩١) أثر قتادة بسند صحيح، وأثر الستي سنه ضعيف، وكذلك أثر أبي مالك وهو الغفاري أخرجه ابن جرير (١/٣٩١)، وهي من طريق: أسباط بن نصر، عن الستي، عن أبي مالك، وعن أبي صالح، عن ابن عباس، وعن مُرَّة، عن ابن مسعود، وعن ناسٍ من أصحاب النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهذه طريقة مشهورة قد ضعفها العلماء كالإمام أحمد، وابن كثير، وابن جرير كما تقدم.

(٣) ضعيف. أخرجه ابن أبي حاتم (١/٦٢)، وابن جرير (١/٣٩٣)، وفيه شيخ ابن إسحاق: محمد بن أبي محمد مجاهول.

(٤) في المخطوطتين: (رب لكم لا يرزقكم غيره)، والمثبت من «التفسير».

٤٠- باب قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾

وكذا قال قتادة<sup>(١)</sup>، وعن قتادة ومجاحد<sup>(٢)</sup>: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا﴾ قال: أكفاء من الرجال تعطونهم في معصية الله. وقال ابن زيد<sup>(٣)</sup>: الأنداد الآلهة التي جعلوها معه، وجعلوا لها مثل ما جعلوا له. وعن ابن عباس<sup>(٤)</sup>: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾، قال: أشباهًا. وقال مجاهد<sup>(٥)</sup>: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ قال: تعلمون أنه إله واحد في التوراة والإنجيل.

وذكر حديثاً في معنى هذه الآية الكريمة، وهو [ما]<sup>(٦)</sup> في «مسند الإمام أحمد» عن الحارث الأشعري أنَّ نبي الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إِنَّ اللَّهَ أَمْرَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَا الْعَلِيِّ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ أَنْ يَعْمَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنْهُ كَادَ يَطْيِءُ بَهَا فَقَالَ لَهُ عَيْسَى الْعَلِيِّ إِنِّي أَنْذِرْتُكَ خَمْسَ كَلِمَاتٍ أَنْ تَعْمَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَتَأْمُرُ بَنُو إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بَنُو إِسْرَائِيلَ، فَإِنَّمَا أَنْ تَبْلُغُهُنَّ إِنَّمَا أَنْ تَبْلُغُهُنَّ. فَقَالَ: يَا أَخِي، إِنِّي أَخْشَى إِنْ سَبَقْتَنِي أَنْ أُعَذَّبَ أَوْ يَخْسِفَ بِي. قَالَ: فَجُمِعَ يَحْيَى بْنُ زَكْرِيَا بْنِي إِسْرَائِيلَ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ حَتَّى امْتَلَأَ الْمَسْجِدُ، فَقَعَدَ عَلَى الشَّرْفِ، فَحَمَدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ أَنْ أَعْمَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَمْرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بَنُو إِسْرَائِيلَ: [وَأُولَاهُنْ] <sup>(٧)</sup> أَنْ تَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا؛ فَإِنَّمَا مِثْلَ ذَلِكَ كَمِثْلِ رَجُلٍ اشترى عَبْدًا مِنْ خَالِصِ مَالِهِ بُورْقَ أوْ ذَهَبَ، فَجَعَلَ يَعْمَلُ وَيُؤْدِي غَلَتَهُ إِلَى غَيْرِ سَيِّدِهِ،

(١) صحيح. أخرجه ابن جرير (١/٣٩٣)، بإسناد صحيح.

(٢) ضعيف. هذا الأثر الصواب أنه عن السدي، وليس عندهما، أخرجه ابن جرير (١/٣٩١) بالسند الملفق.

(٣) صحيح. أخرجه ابنُ جرير (١/٣٩١-٣٩٢)، عن يونس بن عبد الأعلى، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: ابن زيد...، فذكره، وهذا إسناد صحيح.

(٤) ضعيف. أخرجه ابنُ جرير (١/٣٩٢)، وابنُ أبي حاتم (١/٦٢)، وفيه: بشر بن عمارة، ضعيف، وهو من طريق: الضحاك بن مزاحم، عن ابن عباس، ولم يسمع منه.

(٥) ضعيف. أخرجه ابنُ جرير (١/٣٩٣)، وابنُ أبي حاتم (١/٦٢)، وفيه رجل مبهم.

(٦) ساقط من [ب].

(٧) ساقط من [أ].

فأيكم يسره أن يكون عبده كذلك؟ وإن الله خلقكم ورزقكم؛ فاعبدوه ولا تشركوا به شيئاً. وأمركم بالصلاه؛ فإن الله ينصلب وجهه لوجه عبده ما لم يلتفت، فإذا صليتم فلا تلتفتوا. وأمركم بالصيام؛ فإن مثل ذلك كمثل رجل معه صرة [من]<sup>(١)</sup> مسک في عصابة كلهم يجد ريح المسک، وإن خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسک. وأمركم بالصدقة؛ فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدو، فشدوا يديه إلى عنقه وقدموه ليضربوا عنقه، فقال لهم: هل لكم أن أفتدي نفسي منكم؟ فجعل يفتدي نفسه بالقليل والكثير حتى فك نفسه. وأمركم بذكر الله تعالى كثيراً؛ فإن مثل ذلك كمثل رجل طلبه العدو سراعاً في أثره، فأئن حسناً حسيناً فتحصن فيه، وإن العبد أحسن ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله». قال: رسول الله ﷺ: «[وَأَنَا]<sup>(٢)</sup> أَمْرَكُمْ بِخَمْسٍ اللَّهُ أَمْرَنِي بِهِنْ: الْجَمَاعَةُ، وَالسَّمْعُ وَالطَّاعَةُ، وَالْهِجْرَةُ، وَالْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؛ فَإِنَّمَا مَنْ خَرَجَ مِنَ الْجَمَاعَةِ قَدْ شَبَرَ فَقَدْ خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ عَنْقِهِ إِلَّا أَنْ يَرْجِعَ، وَمَنْ دَعَا بِدُعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ فَهُوَ مِنْ جَثَيْ جَهَنَّمَ»، قالوا يا رسول الله وإن صام وصلى؟ فقال: «إن صام وصلى، وزعم أنه مسلم، فادعوا المسلمين بأسمائهم [بِمَا]<sup>(٣)</sup> سَاهَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: الْمُسْلِمِينَ الْمُؤْمِنِينَ عِبَادَ اللَّهِ».<sup>(٤)</sup>

هذا حديث حسنٌ، والشاهد منه في هذه الآية قوله: «إن الله خلقكم ورزقكم فاعبدوه ولا تشركوا به شيئاً»، وهذه الآية دالة على توحيد الله تعالى بالعبادة وحده لا شريك له، وقد استدل بها كثير من المفسرين على وجود الصانع<sup>(٥)</sup> وهي دالة على ذلك

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) في المخطوطتين: (بل بما)، والمثبت من «مسند أحمد».

(٤) صحيح. أخرجه أحمد (٤/١٣٠، ٢٠٢)، والترمذى (٢٨٦٣، ٢٨٦٤)، وغيرهما، وإسناده صحيح، وقد صححه شيخنا رحمه الله في «ال الصحيح المسند» (٢٨٥).

(٥) لو قال: على وجود الخالق، لكن أولى، والصانع يعبرون بها من باب الاخبار، وأما الثابت من أسماء الله فهو (الخالق)، و (البارئ). =

بطريق الأولى، والآيات في القرآن الدالة على هذا المقام كثيرة جدًا.

وَسُئِلَ أَبُو نُوَاسَ عَنْ ذَلِكَ؟ فَأَنْشَدَ [يقول في المعنى]:<sup>(١)</sup>

تأمل في نبات الأرض وانظر  
عيون من لُجَينٍ<sup>(٢)</sup> ناظرات<sup>(٣)</sup>  
على قَصَبِ الزَّبْرِجَد شاهدات  
بأنَّ اللَّهَ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ<sup>(٤)</sup>

وقال ابن المعتر:

فِي اعْجَبِ كِيفِ يَعْصِي إِلَهًا  
وَفِي كُلِّ شَيْءٍ لِهِ آيَةٌ  
— هُمْ كَيْفَ يَحْدِهِ الْجَاحِدُ  
تَدْلِي عَلَى أَنَّهُ وَاحِدٌ<sup>(٥)</sup>

قال ابن القيم رحمه الله في "شفاء العليل" (ص ٢٢٥-٢٢٦) ط / الكتب العلمية: وأما لفظ الصانع فلم يرد في أسماء الرب سبحانه، ولا يمكن وروده؛ فإنَّ الصانع من صنع شيئاً عدلاً كان أو ظلماً، سفهاً أو حكمةً، جائزًا أو غير جائز، وما انقسم مسماه إلى مدح وذم لم يجيء اسمه المطلق في الأسماء الحسنيَّ كالفاعل، والعامل، والصانع، والمريض، والمتكلِّم؛ لأنَّ قسم هذه المعاني إلى محمود ومذموم، بخلاف العالم، والقادر، والحي، والسميع، والبصير. اهـ

(١) ساقط من [ب].

(٢) اللُّجَينُ: هي الفضة، جاء مصغراً لا مكبِّر له، مثل الثُّرِيَّا.

(٣) في "تاريخ دمشق": (فاخرات)، واختلفت نسخ "البداية والنهاية" فيها للقططان المذكوران، وثالث:

(شاصان)، وهو المذكور في "التفسير"، ووقع في المخطوطتين: (فاترات)، والمثبت أقرب.

(٤) الآيات ذكرها ابن كثير في تفسير الآية المتقدمة، وهي أيضًا في "البداية والنهاية" (٨٤/١٤)، ط / هجر، وهي في "تاريخ دمشق" (٤٦٥/١٣)، وأبو نواس هو: الحسن بن هانع بن عبد الأول، توفي سنة (١٩٥)، وكان شاعرًا ماجنًا، وفاسقاً، قال ابن كثير: فاما الزندقة بعيدة عنه، ولكن كان فيه مجون، وخلاعة كبيرة. "البداية والنهاية" (٧٤/١٤).

(٥) نسبه ابن كثير رحمه الله إلى ابن المعتر في تفسير سورة البقرة [آية: ٢١]، ولعله وهم في ذلك، فقد عزاه بنفسه في "البداية والنهاية" إلى أبي العتاهية وفيات سنة (١٩٥) (١٤/٧٧)، ونقل عن أبي نواس أنه قال: والله، لوددت أنها لي بجميع شيء قلته. وهذا يبين خطأ من عزا هذه الآيات إلى أبي نواس، كابن خلكان في "وفيات الأعيان" (٧/١٣٨)، والأبيات مذكورة في "ديوان أبي العتاهية" (ص ١١٢).

قال المصنف رحمه الله: قال ابن عباس في الآية: الأنداد: هو الشرك، أخفى من ديب النمل على صفة سوداء في ظلمة الليل، وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلان وحياتي، وتقول: لو لا كُلية هذا، لأننا اللصوص، ولو لا البُطْ في الدار لأننا اللصوص، وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت، وقول الرجل: لو لا الله وفلان، لا تجعل فيها فلانا؛  
هذا كُلُّهُ بِهِ شرُكٌ. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(١)</sup>

ش / بين ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ هذا كله من الشرك، وهو الواقع اليوم على ألسن كثير من لا يعرف التوحيد ولا الشرك، فتنبه لهذه الأمور؛ فإنها من المنكر العظيم الذي يجب النهي عنه والتغليظ فيه؛ لكونه أكبر من الكبائر، وهذا من ابن عباس رضي الله عنهما تنبيه بالأدنى من الشرك على الأعلى.

قال المصنف رحمه الله: وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «مَنْ حَلَّ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ». رواه الترمذى وحسنه، وصححه الحاكم.<sup>(٢)</sup>

(١) أخرجه ابنُ أبي حاتم (٢٢٩)، وفي سنته: شبيب بن بشر، قال أبو حاتم: لين الحديث. وقال البخاري: منكر الحديث. وذكره ابن الجوزي في «الضعفاء»، وقال ابن حبان: يخطئ كثيراً. ووثقه ابن معين.

فهو ضعيفٌ، وكلمة البخاري فيه شديدة، ولعله كان يتزين لابن معين، والشيخ مقبل رحمه الله حسن هذا الأثر في تعليقه على «تفسير ابن كثير»، ولعله لم يقف على عبارة البخاري، وعبارة ابن حبان، والأثر ضعفه الألباني رحمه الله.

(٢) صحيح لغيرة. أخرجه الترمذى (١٥٣٥)، والحاكم (١٨/١، ٥٢/٤) (٢٩٧)، وأخرجه أيضاً أبو داود (٣٢٥١)، وأحمد (٤٩٠٤) (٥٢٢٢) (٥٢٥٦) (٥٣٧٥) (٥٥٩٣) (٦٠٧٢) (٦٠٧٣)، والطحاوى في «المشكل» (٨٢٥) (٤٣٥٨)، وابن حبان (٨٢٦)، والبيهقي (٢٩/١٠)، من طريق سعد بن عبيدة، عن ابن عمر، ولم يسمعه منه، إنما سمعه بواسطة رجل كندي يقال له: محمد =

ش/ قوله: «فقد كفر أو أشرك».

يحتمل أن يكون شكًّا من الرواية، ويحتمل أن تكون أو بمعنى الواو؛ فيكون قد كفر وأشرك، ويكون من الكفر الذي هو دون الكفر الأكبر، كما هو من الشرك الأصغر، وورد مثل هذا عن ابن مسعود بهذا اللفظ.<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمه الله: وقال ابن مسعود: لَأَنْ أَحْلِفَ بِاللهِ كَذِبًا أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَحْلِفَ بِغَيْرِهِ صَادِقًا.<sup>(٢)</sup>

ش/ ومن المعلوم أن الحلف بالله كاذبًا من الكبائر، لكن الشرك أكبر من الكبائر وإن كان أصغرًا، كما تقدم بيان ذلك، فإذا كان هذا حال الشرك الأصغر، فكيف بالشرك الأكبر الموجب للخلود في النار؟ كدعوة غير الله، والاستغاثة به، والرغبة إليه، وإنزال حوائجه به، كما هو حال الأكثر من هذه الأمة في هذه الأزمان وما قبلها، من تعظيم القبور

= الكندي، كما في بعض الطرق، وهو مجهول، والحديث إنما هو عن ابن عمر، وليس عن عمر، لكن له سند صحيح عند أحمد (٥٣٤٦) بلفظ: من حلف بغير الله...، فقال فيه قوله قولاً شديداً.

قال الألباني رحمه الله: ويحمل قوله (قال فيه قوله قولاً شديداً) على أنه مفسر بهذه الرواية. ويشهد له حديث قتيلة رحمه الله، وسيأتي تخريره في الباب رقم (٤٣)؛ فالحديث صحيح بشواهده.

(١) لم أجده.

(٢) ضعيف. أخرجه عبد الرزاق (٤٦٩/٨)، وابن أبي شيبة (٤١٦/٣) والطبراني (٨٩٠٢)، من طريق: وبرة بن عبد الرحمن، عن عبد الله به، وليس له سمعان منه، وذلك لأنَّ بين وفاتهما فترة كبيرة، فابن مسعود توفي عام (٣٢)، وبرة توفي عام (١١٦).

﴿وجاءت زبادة عند أبي نعيم في "التاريخ" (١٨١/٢)، و"الحلية" (٢٦٧/٧)، عن وبرة بن عبد الرحمن، عن همام، عن ابن مسعود، وفي السند متروك، وهو: محمد بن معاوية بن أعين النسابوري، بل قد كذبه ابنُ معين.

تنبيهًا: لم ينسب عبد الله إلا في رواية أبي نعيم، ووقع الشك في رواية عبد الرزاق، فقال الرواية: لا أدرى ابن مسعود، أو ابن عمر. وأورد الطبراني هذا الأثر في مسند ابن مسعود؛ فإن كان الذي في الإسناد هو ابن مسعود؛ فهو منقطع؛ لما تقدم، وإن كان هو ابن عمر؛ فالإسناد صحيح، وبرة معروف بالرواية عن ابن عمر.

واتخاذها أو ثانًا، والبناء عليها واتخاذها مساجد، وبناء المشاهد باسم الميت لعبادة من بنيت باسمه، وتعظيمه، والإقبال عليه بالقلوب والأقوال والأعمال، وقد عظمت البلوى [بهذا]<sup>(١)</sup> الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله وتركوا ما دل عليه القرآن [العظيم]<sup>(٢)</sup> من النهي عن هذا الشرك وما يوصل إليه، قال الله تعالى: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِآيَاتِهِ أُولَئِكَ يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُمْ مِنَ الْكِتَابِ حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُتُّمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلَّوا عَنَّا وَشَهَدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَافِرُينَ﴾ [الأعراف: ٣٧]، كفراهم تعالى بدعوتهم من كانوا يدعونه من دونه في دار الدنيا، وقد قال تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا \* قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا﴾ [الجن: ٢١-٢٠]، وهؤلاء المشركون عكسوا الأمر فخالفوا ما بلغ به الأمة، وأخبر به عن نفسه ﷺ، فعاملوه بما نهاهم عنه من الشرك بالله، والتعلق على غير الله حتى قال قائلهم:

يا أكرم الخلق مالي من الوذبه  
سواء عند حلول العادث العمم  
إن لم تكن في معادي آخذنا بيدي  
فضلا وإلا فقل يا زلة القدم  
فإن من جودك الدنيا وضرتها  
ومن علومك علم اللوح والقلم<sup>(٣)</sup>

فانظر إلى هذا الجهل العظيم، حيث اعتقد أنه لا نجاة له إلا بعياده [ولياده]<sup>(٤)</sup> بغير الله، وانظر إلى هذا الإطراء العظيم الذي تجاوز الحد في الإطراء الذي نهى عنه ﷺ بقوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا عبد الله ورسوله»<sup>(٥)</sup> رواه مالك وغيره، وقد قال تعالى: ﴿قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنِّي خَزَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) هذه الآيات من «قصيدة البردة» للبوصيري الصوفي، وقد تقدمت ترجمته في آخر الباب (١٣).

(٤) ساقط من [أ].

(٥) أخرجه البخاري برقم (٣٤٤٥).

أَقُولُ لِكُمْ إِنِّي مَلَكٌ﴾ [الأنعام: ٥٠].

فانظر إلى هذه المعارضـة العظيمة للكتاب والسنـة، والمحـادة لله ورسـوله، وهذا الذي يقولـه هذا الشـاعـر هو الـذـي في نـفـوسـ كـثـيرـ، خـصـوصـاً مـنـ يـدـعـيـ الـعـلـمـ وـالـعـرـفـ، وـرـأـواـ قـرـاءـةـ هـذـهـ الـمـنـظـوـمـةـ وـنـحـوـهـاـ لـذـلـكـ، وـتـعـظـيمـهـاـ مـنـ الـقـرـيبـاتـ؛ فـإـنـاـ لـلـهـ وـإـنـاـ إـلـيـهـ رـاجـعـونـ.

قال المصنـفـ رحمـهـ اللـهـ: وـعـنـ حـذـيفـةـ رضـيـهـ عـنـهـ، عـنـ النـبـيـ صلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـيـهـ وـبـرـهـ قالـ: «لـاـ تـقـولـوـاـ مـاـ شـاءـ اللـهـ وـشـاءـ فـلـانـ، وـلـكـنـ قـوـلـوـاـ مـاـ شـاءـ اللـهـ، ثـمـ شـاءـ فـلـانـ» رـوـاهـ أـبـوـ دـاـوـدـ بـسـنـدـ صـحـيـحـ.

شـ/ وـذـلـكـ لـأـنـ الـمـعـطـوـفـ بـالـلـوـاـوـ يـكـوـنـ مـساـوـيـاـ لـلـمـعـطـوـفـ عـلـيـهـ؛ لـكـوـنـهـ إـنـماـ وـضـعـتـ لـمـطـلـقـ الـجـمـعـ، فـلـاـ تـقـتـضـيـ تـرـتـيـبـاـ وـلـاـ تـعـقـيـبـاـ، وـتـسـوـيـةـ الـمـخـلـوقـ بـالـخـالـقـ شـرـكـ إـنـ كـانـ فـيـ الـأـصـغـرـ -مـثـلـ هـذـاـ- فـهـوـ أـصـغـرـ، وـإـنـ كـانـ فـيـ الـأـكـبـرـ فـهـوـ أـكـبـرـ، كـمـاـ قـالـ تـعـالـىـ عـنـهـ

(١) صحيح لغيره. أخرجه أبو داود (٤٩٨٠)، وأخرجه أيضـاـ النـسـائـيـ فيـ «الـكـبـرـ» (١٠٨٢١)، وأـمـدـ (٥/٣٨٤، ٣٩٤، ٣٩٨)، وـابـنـ أـبـيـ شـيـةـ (١١٧/٩)، (١٠/٣٤٦)، والـطـيـالـسـيـ (٤٣٠)، والـطـحاـويـ فيـ «الـمـشـكـلـ» (٢٣٦)، والـبـيـهـقـيـ (٣/٢١٦)، وهو من طـرـيقـ منـصـورـ، عـنـ عـبـدـالـلـهـ بـنـ يـسـارـ، عـنـ حـذـيفـةـ، وـلـمـ يـذـكـرـواـ لـعـبـدـالـلـهـ بـنـ يـسـارـ سـمـاعـاـ مـنـ حـذـيفـةـ، وـأـيـضـاـ لـمـ نـجـدـ مـنـ نـفـيـ السـمـاعـ جـزـمـاـ، إـنـماـ قـالـ اـبـنـ مـعـيـنـ -وـقـدـ سـئـلـ عـنـ لـقـيـهـ لـحـذـيفـةـ-: لـأـعـلـمـ.

فـالـذـيـ يـظـهـرـ أـنـ الـحـدـيـثـ صـحـيـحـ، وـلـاـ سـيـمـاـ وـلـهـ شـاهـدـ مـنـ حـدـيـثـ قـبـيلـةـ، وـالـطـفـيلـ، سـيـأـتـيـانـ قـرـيـبـاـ فـيـ الـبـابـ (٤٣)، وـتـقـدـمـ لـهـ شـاهـدـ مـنـ حـدـيـثـ اـبـنـ عـبـاسـ رضـيـهـ عـنـهـ فـيـ بـابـ (الـخـوـفـ مـنـ الـشـرـكـ)، وـفـيـ حـدـيـثـ اـبـنـ عـبـاسـ زـيـادـةـ: «أـجـعـلـتـنـيـ اللـهـ نـدـاـ».

قـالـ اـبـنـ الـقـيـمـ رحمـهـ اللـهـ فـيـ «الـدـاءـ وـالـدـوـاءـ» (صـ ٢٠٧) طـ/ دـارـ اـبـنـ الـجـوزـيـ: هـذـاـ مـعـ أـنـ اللـهـ قـدـ أـثـبـتـ للـعـبـدـ مـشـيـةـ كـوـلـهـ: «لـمـ شـاءـ مـنـكـمـ أـنـ يـسـتـقـيمـ» [التـكـبـيرـ: ٢٨]، فـكـيـفـ مـنـ يـقـولـ: أـنـ مـتـوكـلـ عـلـىـ اللـهـ وـعـلـيـكـ، وـأـنـاـ فـيـ حـسـبـ اللـهـ وـحـسـبـكـ، وـمـالـيـ إـلـاـ اللـهـ وـأـنـتـ، وـهـذـاـ مـنـ اللـهـ وـمـنـكـ، وـهـذـاـ مـنـ بـرـكـاتـ اللـهـ وـبـرـكـاتـكـ، وـالـلـهـ لـيـ فـيـ السـمـاءـ وـأـنـتـ لـيـ فـيـ الـأـرـضـ. وـيـقـولـ: وـالـلـهـ، وـحـيـاةـ فـلـانـ. أـوـ يـقـولـ: نـذـرـاـ اللـهـ وـلـفـلـانـ، وـأـنـاـ تـائـبـ اللـهـ وـلـفـلـانـ. أـوـ: أـرـجـوا~ اللـهـ وـفـلـانـ، وـنـحـوـ ذـلـكـ، فـوـازـنـ بـيـنـ هـذـهـ الـأـلـفـاظـ وـبـيـنـ قـوـلـ القـائـلـ: مـاـ شـاءـ اللـهـ وـشـئـتـ. ثـمـ انـفـرـ أـيـهـمـاـ أـفـحـشـ؛ يـتـبـيـنـ لـكـ أـنـ قـائـلـهـ أـوـلـىـ لـجـوابـ النـبـيـ صلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـيـهـ وـبـرـهـ لـقـائـلـ ذـلـكـ الـكـلـمـةـ، وـأـنـهـ إـذـاـ كـانـ قـدـ جـعـلـهـ نـدـاـ اللـهـ بـهـ فـهـذـاـ قـدـ جـعـلـهـ مـنـ لـاـ يـدـانـيـ رـسـولـ اللـهـ فـيـ شـيـءـ مـنـ الـأـشـيـاءـ، بـلـ لـعـلـهـ أـنـ يـكـوـنـ مـنـ أـعـدـائـهـ نـدـاـ لـرـبـ الـعـالـمـينـ. اـهـ

في الدار الآخرة: ﴿إِنَّ كُنَّا لَنَا ضَلَالٌ مُبِينٌ \* إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الشعراء: ٩٧-٩٨]، بخلاف المعطوف بهم؛ فإنَّ المعطوف بها يكون متراخيًا عن المعطوف عليه بمهلة، فلا محظوظ؛ لكنه صار تابعًا.

قال المصنف رحمه الله: وجاء عن إبراهيم النخعي: أَنَّهُ يَكْرَهُ أَنْ يَقُولَ: أَعُوذُ بِاللَّهِ وَبِكَ. وَيَجُوزُ أَنْ يَقُولَ: بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ. قَالَ: وَيَقُولُ: لَوْلَا اللَّهُ ثُمَّ فُلَانُ، وَلَا تَقُولُوا: وَلَوْلَا اللَّهُ وَفُلَانُ.<sup>(١)</sup>

ش/ قد تقدم الفرق بين ما يجوز وما لا يجوز من ذلك، [وهذا]<sup>(٢)</sup> إنما هو في الحاضر الذي له قدرة وسبب في الشيء، وهو الذي يجري في حقه مثل ذلك، وأما في حق الأموات الذين لا إحساس لهم بمن يدعوهم ولا قدرة لهم على نفع ولا ضر فلا يقال في حقهم شيء من ذلك؛ فلا يجوز التعلق عليه بشيء ما بوجه من الوجوه، والقرآن يبين ذلك، وينادي بأنه يجعلهم آلهة إذا سئلوا شيئاً من ذلك، أو رغب إليهم أحد بقوله، أو عمله الباطن أو الظاهر، فمن تدبر القرآن، ورزق فهمه؛ صار على بصيرة من دينه، وبالله التوفيق.

[والعلم]<sup>(٣)</sup> لا يؤخذ قسراً، وإنما يؤخذ بأسباب ذكر بعضها في قوله:

(١) رواه ابن أبي الدنيا في كتابه «الصمت» (٣٤٤)، وفيه: إسماعيل بن إبراهيم، أبو يحيى التيمي، ضعيف، ورواه معمر في «جامعه» كما في «مصنف عبدالرزاق» (٢٧/١١) عن مغيرة عنه، والمغيرة مدلسة، ولكنه أكثر عن إبراهيم؛ فالظاهر هو صحة الأثر بالروايتين، ويتبين من الأدلة المتقدمة أن قول (ما شاء الله وشاء فلان) يعتبر شركاً للفظيًّا، وكذلك (لولا الله وفلان)، والخلاف بغير الله؛ فهذه كلها من الشرك الأصغر، إلا إذا اعتقد أنَّ مشيئة هذا الإنسان كمشيئة الله، أو يعظمه كتعظيم الله؛ فهذا شرك أكبر.

(٢) في [ب]: وذلك.

(٣) في [أ]: والقرآن.

أخي لن تناول العلم إلا بستة سأنبيك عن تفصيلها ببيان

ذكاء وحرص واجتهاد وبُلْغَةٍ<sup>(١)</sup> وإرشاد<sup>(٢)</sup> أستاذ وطول زمان<sup>(٣)</sup>

وأعظم من هذه الستة<sup>(٤)</sup>: من رزقه الله تعالى الفهم والحفظ، وأتعب نفسه في تحصيله؛ فهو الموفق لمن شاء من عباده، كما قال تعالى: ﴿وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ [النساء: ١١٣]، ولقد أحسن العلامة ابن القيم رحمه الله حيث قال:

|                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>أمران في التركيب متفقان<br/>وطبيب ذاك العالم الرباني<br/>من رابع والحق ذو بيان<br/>وكذلك الأسماء للرحمي<br/>وجزاؤه يوم المعاد الثاني<br/>جائت عن المبعوث بالقرآن<br/>بسـواهما إلا من المـزيـان<sup>(٥)</sup></p> | <p>والجهل داء قاتل وشفاؤه<br/>نص من القرآن أو من سنة<br/>والعلم أقسام ثلاثة ماهـا<br/>علم بأوصاف الإله وفعـله<br/>والامر والنـهي الذي هو دينـه<br/>والكل في القرآن والسـنـنـ التي<br/>والله ما قال امرؤ متحـذـلقـ</p> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(١) البُلْغَةُ: هي ما يتبلغ به من العيش ولا فضل فيه.

(٢) في «الديوان»: وصحبة.

(٣) انظر: «الديوان» (ص ٣٧٨) ط / دار الفكر.

(٤) زاد بعضهم بيـتاً:

وزدها فراغ القلب من كل شاغل كذاك بقوى الله هن ثمان

(٥) انظر: «الكافـية الشافية» (ص ٢٥٨) دار ابن الجوزي.

**فيه مسائل:**

الأولى: تفسير آية البقرة في الأنداد.

الثانية: أنَّ الصحابة رضي الله عنهم يفسرون الآية النازلة في الشرك الأكبر أنها تعم الأصغر.

الثالثة: أنَّ الحلف بغير الله شرك.

الرابعة: أنه إذا حلف بغير الله صادقاً؛ فهو أكبر من اليمين الغموس.

الخامسة: الفرق بين (الواو) و(ثُمَّ) في اللفظ.

٤٢- بَابِ مَا جَاءَ فِيمَنْ لَمْ يَقْنُعْ بِالْحَلْفِ بِاللهِ

قال المصنف رحمة الله: باب ما جاءَ فِيمَنْ لَمْ يَقْتُنْ بِالْحَلْفِ بِاللهِ<sup>(١)</sup>  
عن ابن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لَا تَحْلِفُوا بِآبائِكُمْ؛ [مَنْ حَلَّفَ بِاللهِ فَلْيَصُدِّقْ]»<sup>(٢)</sup>، وَمَنْ حَلَّفَ لَهُ بِاللهِ فَلْيُرْضِّعْ؛ وَمَنْ لَمْ يَرْضَ فَلَيُسَمِّ من الله». رواه ابن ماجه<sup>(٣)</sup>.  
بسند حسن.

(١) قال العلامة العثيمين حَفَظَهُ اللَّهُ فِي الْقُولِ المُفَيَّدِ (٢ / ٣٣٤): مناسبة هذا الباب لـ«كتاب التوحيد» لأنَّ الاقتناع بالحلف بالله من تعظيم الله؛ لأنَّ الحالف أكَّدَ ما حلف عليه بالتعظيم باليمين، وهو تعظيم المخلوق به، فيكون من تعظيم المخلوق به أن تصدق ذلك الحالف، وعلى هذا يكون عدم الاقتناع بالحلف بالله فيه شيءٌ من نقص تعظيم الله، وهذا ينافي كمال التوحيد.

قال، والاقتناع بالحلف بالله لا يخلو من أمرتين، الأولى: أن يكون ذلك من الناحية الشرعية؛ فإنه يجب الرضا بالحلف فيما إذا توجهت اليمين على المدعى عليه فحلف، فيجب الرضا بهذا الحكم الشرعي. الثاني: أن يكون ذلك من الناحية الحسنية؛ فإن كان الحالف موضع صدق وثقة؛ فإنك ترضي بيمنيه، وإن كان غير ذلك فلنك أن ترفض الرضا بيمنيه؛ ولهذا لما قال النبي ﷺ لحويصة ومحيسة: «تبرئكم يهود بخمسين يميناً»، قالوا: كيف نرضى يا رسول الله بأيمان اليهود؟ فأقر لهم النبي ﷺ على ذلك. اهـ

**وقل** ﴿وَهُنَّا فِي هَذِهِ الْحَالِ﴾ لَا تَخْلُوا مِنْ أَحْوَالٍ خَمْسَةٍ:

- (١) أن يعلم كذبه، فلا أحد يقول: إنه يلزم مه تصديقه.
  - (٢) أن يترجم كذبه، فكذلك لا يلزم مه تصديقه.
  - (٣) أن يتساوى الأمران، فهذا يجب تصديقه.
  - (٤) أن يترجم صدقه، فيجب أن يصدق.
  - (٥) أن يعلم صدقه، فيجب أن يصدق. اهـ (٣٣٧ / ٢)

(٢) في الأصل، (من حلف له بالله فلصدق)، والمثبت من المخطوطات، ومن "سنن ابن ماجه".

(٣) ضعيف. أخرجه ابنُ ماجه (٢١٠١)، من طريق: محمد بن عجلان، عن نافع، عن ابن عمر، ومحمد ابن عجلان مضطرب الرواية في نافع، كما ذكر ذلك العقيلي، ويحيى القطان، وغيرهما، فهذا هو سبب الضعف للحديث، ويُخشى أن يكون وهم في لفظ الحديث؛ فإن النكات في «الصحيحين» =

ش/ قوله: «لا تحلفوا بآبائكم».

تقديم النهي عن الحلف بغير الله عموماً.

قوله: «من حلف [بإله]<sup>(١)</sup>؛ فليصدق».

هذا مما أوجبه الله على عباده، وحضهم عليه في كتابه قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ﴾ [التوبه: ١١٩]، وقال: ﴿وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ﴾ [الأحزاب: ٣٥]، وقال: ﴿فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ﴾ [محمد: ٢١]، وهو حال أهل البر، كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْلُوْ وُجُوهُكُمْ قَبْلَ الْمَسْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَأَتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىِ وَالْيَتَامَىِ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكَةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبُأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقوله: «من حلف له بالله؛ فليرض، ومن لم يرض؛ فليس من الله».

أما إذا لم يكن له بحكم الشريعة على خصميه إلا اليمين فأحلقه، فلا ريب أنه يجب عليه الرضى، وأما إذا كان فيما يجري بين الناس مما قد يقع في الاعتذارات من بعضهم البعض ونحو ذلك؛ فهذا من حق المسلم على المسلم أن يقبل منه إذا حلف له معذراً، أو متبرغاً من تهمة، ومن حقه عليه: أن يحسن به العذر إذا لم يتبيّن خلافه<sup>(٢)</sup>، كما في الأثر عن عمر بن الخطاب: ولا تظنن بكلمة خرجت من أخيك شرّاً وأنت تجد لها في الخير محملاً.<sup>(٣)</sup>

= وغيرهما يروونه عن نافع، عن ابن عمر: «من كان حالفاً؛ فليحلف بالله، أو ليصمت»، وهؤلاء الثقات كمالك، والليث بن سعد، وغيرهما.

(١) ساقط من [أ].

(٢) وتقديم التفصيل في وجوب ذلك وعدمه في كلام العشيمين والله.

(٣) ذكره السيوطي في «الدر المثور» في تفسير [آلية: ١٢] من سورة الحجرات، ولم يذكر له سنداً =

وفيه: من التواضع، والألفة، والمحبة، وغير ذلك من المصالح التي يحبها الله ما لا يخفى على من له فهم، وذلك من أسباب اجتماع القلوب على طاعة الله، ثم إنه يدخل في حسن الخلق الذي هو أثقل ما يوضع في [ميزان العبد]<sup>(١)</sup> كما في الحديث<sup>(٢)</sup> وهو من مكارم الأخلاق.

فتتأمل أيها الناصح لنفسه ما يصلحك مع الله تعالى من القيام بحقوقه وحقوق عباده،

= والسيوطي عزاه لأحد في «الزهد»، ولم نجده في المطبوع منه.

﴿ ثُمَّ وَجَدَتْهُ عِنْدَ أَبْنَى أَبْنِي الدِّينِ فِي «مَدَارَةِ النَّاسِ» (٤٥) قَالَ: حَدَثَنَا زَيْدُ بْنُ أَيُوبَ، حَدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَزِيدَ الْوَاسِطِيُّ، حَدَثَنَا نَافعُ بْنُ عُمَرَ الْجَمْحَوِيُّ، عَنْ سَلِيمَانَ بْنِ عَبْدِ الدِّينِيِّ، قَالَ: قَالَ عُمَرُ وَجَّهَتْهُ فَذَكَرَهُ. ﴾

﴿ وَأَخْرَجَهُ الْمَحَامِيُّ فِي «الأَمَالِيِّ» (٤٦٠) وَمِنْ طَرِيقِهِ أَبْنَ طَاهِرٍ كَمَا فِي «تَخْرِيجِ أَحَادِيثِ الْكَشَافِ» لِلزَّيْلِعِيِّ (٢٨١ / ١) مِنْ طَرِيقِ زَيْدِ بْنِ أَيُوبِ بْنِهِ. ﴾

ورجال الإسناد كلهم ثقات؛ إلا سليمان المذكور؛ فيظهر أنه مجاهول؛ فإني لم أجده له ترجمة. ثم وجدت له طريقة أحسن من هذه؛ فقد أخرجه الخطيب في «المتفق والمفترق» (٢ / ٥٠ - ٥١) فقال: أخبرنا أبو القاسم عبد العزيز بن محمد بن نصر السستوري، قال: حدثنا عثمان بن أحمد الدقاد، قال: حدثنا أحمد بن محمد بن بكر القصیر، قال: حدثنا هشام بن عمار، قال: حدثنا إبراهيم بن موسى المكي، وكان ثقة، عن يحيى بن سعيد الأنصاري، عن سعيد بن المسيب، قال: وضع عمر ابن الخطاب وَجَّهَتْهُ للناس ثمان عشرة كلمة، حَكَمَ كُلُّهُ.. ذكر منها شاهدنا منه. وهذا الإسناد رجاله كلهم محتاج بهم، ومن دون هشام بن عمار مترجم في «تاريخ بغداد»، وسعيد بن المسيب قد سمع من عمر في الجملة؛ فهذا الإسناد أقل أحواله أنه يقوى الطريق السابقة، ويرفع الأثر إلى درجة الحسن، والله أعلم.

(١) في [ب]: ميزان الحسنات.

(٢) صحيح. أخرجه أبو داود (٤٧٩٩)، والترمذى (٢٠٠٣)، وغيرهما من طرق عن عطاء بن نافع الكيخاراني، عن أم الدرداء، عن أبي الدرداء به، وهذا إسناد صحيح، وعطاء قد وثقه ابن معين، والنمسائي، والحديث صححه شيخنا وَجَّهَتْهُ في «الصحيح المستد» (١٠٣٧)، لكن حُسن الخلق ليس أثقل من كلمة التوحيد كما في حديث البطاقة المتقدم في الباب رقم (٢)، فيكون حديث البطاقة مخصوصاً لهذا الحديث؛ فيكون التوحيد أثقل، هذا جواب من الأجوية، أو يقال: إن الإنسان لا يكون حسن الأخلاق وهو مشرك بالله؛ فالتوحيد هو رأس الخلق الحسن.

وإدخال السرور على المسلمين، وترك الانقباض عنهم، والترفع عليهم؛ فإنَّ فيه من الضرر ما لا يخطر بالبال، ولا يدور بالخيال، وبسط هذه الأمور وذكر ما [ورد]<sup>(١)</sup> فيها مذكور في كتب الأدب وغيرها، فمن رزق ذلك، والعمل بما ينبغي العمل به منه وترك ما يجب تركه من ذلك؛ دلَّ على وفور دينه، وكمال عقله، والله الموفق والمعين لعبده الضعيف المسكين، والله أعلم.

## فيه مسائل:

الأولى: النهي عن الحلف بالأباء.

الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضي.

الثالثة: وعيده من لم يرض.

(١) ساقط من [أ].

## ٤٣- بَابُ قَوْلٍ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ

قال المصنف وَكَلَّهُ: بَابُ قَوْلٍ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ .  
 عن قتيلة: أَن يَهُودِيًّا أَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: إِنْكُمْ تُشْرِكُونَ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ،  
 وَتَقُولُونَ: وَالكَعْبَةُ فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَرَادُوا أَن يَحْلِفُوا أَن يَقُولُوا: وَرَبُّ الْكَعْبَةِ، وَأَن  
(١) يَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شِئْتَ . رواه النسائي وصححه.

ش/ قوله: عن قتيلة.

بمثناة مصغرة، بنت صيفي الأنصارية، صحابية مهاجرة، لها حديث في «سنن النسائي»، وهو المذكور في الباب، ورواه عنها عبد الله بن يسار الجعفي.  
 وفيه: قبول الحق مما جاء به كائناً من كان.

وفيه: بيان النهي عن الحلف بالكعبة، مع أنها بيت الله التي حجّها وقصدوها بالحج والعمرة فريضة، وهذا يبين أنّ النهي عن الشرك بالله عامٌ لا يصلح منه شيء، لا لملك مقرب ولا لنبي مرسلاً، ولا للكعبة التي هي بيت الله في أرضه، وأنت ترى ما وقع من الناس اليوم من الحلف بالكعبة وسؤالها ما لا يقدر عليه إلا الله، ومن المعلوم أن الكعبة لا تضر ولا تنفع، وإنما شرع الله لعباده الطواف بها، والعبادة عندها، وجعلها للأمة قبلة،

(١) صحيح. أخرجه النسائي (٦/٧)، وكذلك أحمد (٦/٣٧١-٤)، والطبراني (٢٥/١٤)، والحاكم (٤/٢٩٧)، وغيرهم، من طريق: معبد بن خالد، عن عبد الله بن يسار، عن قتيلة. وقد وجد اختلاف في الحديث: فمعبد بن خالد رواه عن عبد الله بن يسار، عن قتيلة، ومنصور بن المعتمر رواه عن عبد الله ابن يسار، عن حذيفة مختصراً، كما تقدم في الباب (٤١)، والبخاري كما في «العلل الكبير» للترمذى (١/٢٥٤) أشار إلى ترجيح حديث حذيفة؛ لأنّ منصور بن المعتمر أقوى من معبد بن خالد. والذي يظهر - والله أعلم - أنهما حدثان عن صحابيين؛ لأنّ سياق حديث قتيلة أطول من حديث حذيفة، وفيه معايرة يسيرة له، وحديث قتيلة إسناده صحيح.

فالطواف بها مشروع، والحلف بها ودعاؤها ممنوع، فميز أيها المكلف بين ما يشرع وما يمنع، وإن خالفك من خالفك من جهله الناس، الذين هم كالأنعام بل هم أضل سبيلاً.

**قوله:** إنكم تشركون، تقولون: ما شاء الله وشئت.<sup>(١)</sup>

والعبد وإن كانت له مشيئة؛ فمشيئته تابعة لمشيئة الله، ولا قدرة له على أن يشاً شيئاً إلا إذا كان الله قد شاءه، كما قال تعالى: «لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ \* وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» [التكوير: ٢٨-٢٩]، قوله: «إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا \* وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْمًا حَكِيمًا» [الإنسان: ٢٩-٣٠].

وفي هذه الآيات والأحاديث: الرد على القدرية والمعزلة نفاة القدر، الذين يثبتون للعبد مشيئة تخالف ما أراده الله تعالى من العبد وشاءه، وسيأتي ما يبطل قولهم في باب ما جاء في منكري القدر -إن شاء الله- وأنهم مجوس هذه الأمة.

وأما أهل السنة والجماعة فتمسكوا بالكتاب والسنّة في هذا الباب وغيره، واعتقدوا أن مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله تعالى في كل شيء مما يوافق ما شرعه الله وما يخالفه من أفعال العباد وأقوالهم، فالكل بمشيئته وإرادته، فما وافق ما شرعه؛ رضيه وأحبه، وما خالفه؛ كرهه من العبد، كما قال تعالى: «إِنْ تَكُفُّرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ

(١) قال العلامة العثيمين وَهُوَ اللَّهُ فِي الْقَوْلِ الْمُفِيدِ (٢/٣٤٠): فيه إشكال، وهو أن يقال: كيف لم يتبه على هذا العمل إلا هذا اليهودي؟! وجوابه: أنه يمكن أن الرسول ﷺ لم يسمعه ولم يعلم به. ولكن يقال: بأنَّ الله يعلم، فكيف يقرهم؟ فيبقى الإشكال، لكن يجاب عليه بأنَّ هذا من الشرك الأصغر دون الأكبر، فتكون الحكمة هي ابتلاء هؤلاء اليهود الذين انتقدوا المسلمين بهذه اللحظة مع أنهم يشرون شركاً أكبر، ولا يرون عليهم. انتهى

قال أبو عبدالله وفقه الله: أما في مسألة الحلف بالکعبه فقول العثيمين وَهُوَ اللَّهُ فِي قَرِيبِ، ويحتمل أنَّ ذلك كان قبل النهي عنه. وأما بالنسبة للتشريك بالمشيئة، ففي حديث الطفيلي الآتي قريباً ما يدل على أنَّ النبي ﷺ كان يعلم بذلك، وكان يكرهه، ولكن يمنعه الحياة من النهي عنه، وهذا يدل على أنه لم يكن قد أوحى إليه بالنهي عنه؛ إذ لو أوحى إليه بذلك لنهي عنده، وما منعه منه مانع.

**الْكُفَّارُ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرَضُهُ لَكُمْ ﴿٧﴾ [الزمر: ٧].**

وفيه: بيان أن الحلف بالكعبة شرك؛ فإنَّ النبي ﷺ أقر اليهودي على قوله: إنكم تشركون.

قال المصنف رحمه الله: قوله أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن رجلاً قال للنبي ﷺ: ما شاء اللهُ وَشِئْتَ، فقال: «أَجَعَلْتَنِي لِلَّهِ نِدًا؟! قُلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ». <sup>(١)</sup>

ش/ هذا يقرر ما تقدم من أنَّ هذا شرك؛ لوجود التسوية في العطف بالواو.

**وقوله: «أَجَعَلْتَنِي لِلَّهِ نِدًا».**

فيه: بيان أن من سوى العبد بالله ولو في الشرك الأصغر فقد جعله نِدًا لله، شاء أم أبي، خلافاً لما يقوله الجاهلون بما يختص بالله تعالى من عبادته وما يجب النهي عنه من الشرك بنوعيه، ومن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين.

قال المصنف رحمه الله: ولابن ماجه: عن الطفيلي - أخي عائشة لأمهـاـ قال: رأيـتـ كـانـيـ أـتـيـتـ عـلـىـ نـفـرـ مـنـ الـيـهـودـ، قـلـتـ: إـنـكـمـ لـأـنـتـمـ الـقـوـمـ، لـوـلـاـ أـنـكـمـ تـقـوـلـوـنـ: عـزـيرـ اـبـنـ اللهـ، قـالـوـاـ وـإـنـكـمـ لـأـنـتـمـ الـقـوـمـ، لـوـلـاـ أـنـكـمـ تـقـوـلـوـنـ: مـاـ شـاءـ اللهـ وـشـاءـ مـحـمـدـ.

ثم مررت بمنفٍ من النصارى، فقلت: إنكم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: المسيح ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. فلما أصبحت، أخبرت بها من أخبرت، ثم أتيت النبي ﷺ، فأخبرته، قال: «هَلْ أَخْبَرْتَ بِهَا

(١) صحيح بشواهدـهـ. أـخـرـجـهـ النـسـائـيـ فـيـ «ـالـكـبـرـىـ»ـ (ـ١٠٨٢٥ـ)، وـكـذـلـكـ اـبـنـ مـاجـهـ (ـ٢١١٧ـ)، وـأـمـدـ (ـ١٨٣٩ـ)ـ (ـ١٩٦٤ـ)ـ (ـ٢٥٦١ـ)ـ (ـ٣٢٤٧ـ)، وـابـنـ أـبـيـ شـيـةـ (ـ٣٤٦ـ/ـ١٠ـ)، وـابـنـ أـبـيـ الدـنـيـاـ فـيـ «ـالـصـمـتـ»ـ (ـ٣٤٥ـ)، وـالـطـحاـوـيـ فـيـ «ـالـمـشـكـلـ»ـ (ـ٢٣٥ـ)، وـالـطـبـرـانـيـ (ـ١٣٠٠ـ/ـ٦ـ)، وـالـبـيـهـقـيـ (ـ٢١٧ـ/ـ٣ـ)، مـنـ طـرـقـ عـنـ الأـجـلـحـ بـنـ عـبـدـ اللهـ عـنـ يـزـيدـ بـنـ الأـصـمـ، عـنـ اـبـنـ عـبـاسـ، وـهـذـاـ إـسـنـادـ ضـعـيفـ؛ لـضـعـفـ الـأـجـلـحـ، وـالـحـدـيـثـ صـحـيـحـ بـشـواـهـدـهـ الـمـتـقـدـمـةـ عـنـ حـذـيفـةـ، وـقـيـلـةـ، وـشـاهـدـهـ الـذـيـ بـعـدـهـ عـنـ الطـفـيلـ بـنـ سـعـبـةـ رضي الله عنهما.

أَحَدًا؟» قلت: نعم، قال: فحمد الله، وأثنى عليه، ثم قال: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ طَفِيلًا رَأَى رُؤْيَا أَخْبَرَ بِهَا مِنْ أَخْبَرِ مِنْكُمْ، وَإِنَّكُمْ قُلْتُمْ كَلِمَةً كَانَ يَمْنَعُنِي كَذَّا وَكَذَّا أَنْ أَنْهَا كُمْ عَنْهَا، فَلَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ». <sup>(١)</sup>

ش/ قوله: عن الطفيلي أخي عائشة لأمها.

هو الطفيلي بن عبد الله بن سخبرة أخو عائشة لأمها، صحابي له حديث [عند ابن ماجه]<sup>(٢)</sup>، وهو ما ذكره المصنف في الباب.

وهذه الرؤيا حق، أقرها رسول الله ﷺ، وعمل بمقتضاها، فنهاهم أن يقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، وأمرهم أن يقولوا: ما شاء الله وحده.

وهذا الحديث والذي قبله أمرهم فيه أن يقولوا: ما شاء الله وحده، ولا ريب أن هذا أكمل في الإخلاص، وأبعد عن الشرك من أن يقولوا: ثم شاء فلان؛ لأن فيه التصريح بالتوحيد المنافي للتنديد من كل وجه، فالبصير يختار لنفسه أعلى مراتب الكمال في مقام التوحيد والإخلاص.

(١) صحيح. أخرجه ابن ماجه (٢١١٨)، وكذلك أحمد (٥/٧٢)، والدارمي (٢٦٩٩)، والطبراني (٨٢١٤)، والحاكم (٣/٤٦٢-٤٦٣)، والبخاري معلقاً في «تاريخه» (٤/٣٦٣-٣٦٤)، وابن أبي عاصم في «الأحاديث والمثاني» (٢٧٤٣)، من طريق عبد الملك بن عمير، عن ربيع بن حراش، عن الطفيلي بن سخبرة به، وإسناده صحيح.

﴿ وقد رُوي الحديث من طريق عبد الملك بن عمير، عن ربيع، عن جابر بن سمرة كما في «صحيف ابن حبان» (٥٧٢٥)، والطحاوي في «المشكل» (٢٣٧).﴾

﴿ ورُوي أيضًا من طريق عبد الملك، عن ربيع، عن حذيفة، كما في «الكبرى» للنسائي برقم (١٠٨٢٠)، وأحمد (٥/٣٩٣)، وغيرهما، وكلها وَهُمْ، والصواب أنه من حديث الطفيلي بن سخبرة، وقد رجح ذلك البخاري في «تاريخه» (٤/٣٦٤)، وكذلك البزار في «مسنده» (٧/٢٥٣).﴾

(٢) ساقط من [أ].

وقوله: «كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها».

ورد في بعض الطرق: أنه كان يمنعه الحياة منهم<sup>(١)</sup>، وبعد هذا الحديث الذي حدثه به الطفيل عن رؤياه خطبهم بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فنهى عن ذلك نهياً بلغاً، فما زال بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يبلغهم حتى أكمل الله له الدين، وأتم له به النعمة، وبلغ البلاغ المبين، صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

وفيه: معنى قوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: «الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة».<sup>(٢)</sup>

قلت: وإن كان رؤيا منام؛ فهي وحي<sup>(٣)</sup> يثبت بها ما يثبت بالوحي أمراً ونهياً، والله أعلم.

#### فيه مسائل:

الأولى: معرفة اليهود بالشرك الأصغر.

الثانية: فهم الإنسان إذا كان له هوى.

الثالثة: قوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نِدًّا؟»، فكيف بمن قال: (ما لي من الوذ به سواك)، والبيتين بعده.

الرابعة: أنَّ هذا ليس من الشرك الأكبر؛ لقوله: «يمنعني كذا، وكذا».

الخامسة: أنَّ الرؤيا الصالحة من أقسام الوحي.

السادسة: أنها قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام.

(١) هذا يدل على أنَّ النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يكن قد أوحى إليه بالنهي عنه، وأنه كان يكره ذلك ويمنعه الحياة أن يمنع الناس عن شيء اعتقدوه، ولو كان قد أوحى إليه بالمنع لما منعه من ذلك مانع بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

(٢) أخرجه البخاري (٦٩٨٧)، (٦٩٨٨)، ومسلم (٢٢٦٣)، (٢٢٦٤)، من حديث أبي هريرة، وعبادة بن الصامت بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وانفرد به البخاري (٩٦٨٩)، من حديث أبي سعيد الخدري بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

(٣) إنما تكون وحى إن كانت رؤيا من النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأما إن كانت رؤيا من غيره فلا حجة فيها إلا إن أقرَ ذلك النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما في هذه القصة، وكما في قصة رؤيا الأذان لعبد الله بن زيد بن عبد ربه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.

## ٤٤- بَابُ مَنْ سَبَ الدَّهْرَ فَقَدْ أَذَى اللَّهَ

قال المصنف رَوَاهُ اللَّهُ: بَابُ مَنْ سَبَ الدَّهْرَ فَقَدْ أَذَى اللَّهَ.

وقول الله تعالى: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظْنُونَ» [الجاثية: ٢٤].

في «الصحيح» عن أبي هريرة رَوَاهُ اللَّهُ عن النبي ﷺ، قال: «قال الله تعالى: يُؤَذِّنِي ابْنُ آدَمَ، يَسُبُ الدَّهْرَ، وَأَنَا الدَّهْرُ، بِيَدِي الْأَمْرُ أُقْلِبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ». وفي رواية: «لَا تُسْبُوا الدَّهْرَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ».

ش/ قال العمامد ابن كثير في «تفسيره»: يخبر تعالى عن دهرية الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكار المعاد: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا»، ما ثم إلا هذه الدار يموت قوم ويعيش آخرون، وما ثم معاد ولا قيامة، وهذا قوله مشركو العرب المنكرون للمعاد، ويقوله الفلسفه الإلهيون<sup>(١)</sup> منهم، وهم ينكرون البداية والرجعة، وتقوله الفلسفه الدهرية [الدورية]<sup>(٢)</sup> المنكرون للصانع المعتقدون أن في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه، وزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تنتهي، فكابروا المعقول، وكذبوا المنشئ؛ ولهذا قالوا: «وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ»، قال سبحانه: «وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظْنُونَ»، أي: يتوهون ويتخلون.

فأما الحديث الذي أخرجه صاحبا «الصحيح»، وأبو داود، والنسائي من رواية سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله تعالى: يُؤَذِّنِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِي الْأَمْرُ أُقْلِبُ اللَّيْلَ

(١) سُمُوا بذلك؛ لأنهم يخوضون فيما يتعلق بالإله، ونفي الوحدانية تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

(٢) إضافة من «التفسير».

## ٤-باب من سب الدهر فقد آذى الله

والنهار<sup>(١)</sup>، وفي رواية: «لا تسبوا الدهر؛ فإن الله هو الدهر»<sup>(٢)</sup>، وفي رواية: «لا يقل ابن آدم يا خيبة الدهر فاني أنا الدهر أرسل الليل والنهر فإذا شئت قبضتهما»<sup>(٣)</sup>.

قال في «شرح السنة»: حديث متفق على صحته، أخر جاه من طريق معمر من أوجه عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: ومعنى أن العرب كان من شأنها ذم الدهر، أي: سبه عند النوازل؛ لأنهم كانوا ينسبون إليه ما يصيبهم من المصائب والمكاره، فيقولون: أصابتهم قوارع الدهر، وأبادهم الدهر. فإذا أضافوا إلى الدهر ما نالهم من الشدائـد سبوا فاعلها فكان مرجع سبها إلى الله عزوجل؛ إذ هو الفاعل في الحقيقة للأمور التي يصنعونها، فنهوا عن سب الدهر. انتهى باختصار<sup>(٤)</sup>

وقد أورده ابن جرير بسياق غريب جدًا بهذا الطريق، قال: كان أهل الجاهلية يقولون: إنما يهلكنا الليل والنهر، [وهو الذي يهلكنا]<sup>(٥)</sup> ويميتنا ويحيينا. فقال الله في كتابه: ﴿وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَتَحْيَى وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ﴾، ويسبون الدهر، فقال الله عز وجل: يؤذني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر بيدي الأمر أقلب الليل والنهر.<sup>(٦)</sup>

(١) آخر جه البخاري برقم (٤٨٢٦)، ومسلم برقم (٢٢٤٦)، وأبو داود برقم (٤٢٧٤)، والنسائي في «الكتابي» (١١٤٨٧).

(٢) آخر جه مسلم برقم (٢٢٤٦) (٥).

(٣) آخر جه مسلم (٢٢٤٦) (٣)، وأحمد (٣١٨/٢).

(٤) انظر: «شرح السنة» (١٢/٣٥٧).

(٥) ساقط من [أ].

(٦) آخر جه ابن جرير في تفسير [آية: ٢٤] من سورة الجاثية، وكذلك ابن أبي حاتم كما في «تفسير ابن كثير» من طريق: سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة به، وإسناده ظاهره الصحة.

ولكن أخرجه الحاكم (٤٥٣/٢) من نفس الوجه الذي أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم من =

وكذا رواه ابن أبي حاتم عن أحمد بن منصور، عن سريج بن النعمان، عن ابن عيينة مثله، ثم روى [عن<sup>(١)</sup> يونس، عن ابن وهب، عن الزهرى، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يسب ابن آدم الدهر وأنا الدهر بيدي الليل والنهار»، وأخرجه [صاحبا]<sup>(٢)</sup> «ال الصحيح»، والنسائي من حديث يونس بن يزيد به.<sup>(٣)</sup>

**وقال** محمد بن إسحاق، عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه، عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «يقول الله عز وجل: استقرضت عبدي فلم يعطني، وسبني عبدي: وادهراه وأنا الدهر».<sup>(٤)</sup>

طريق: ابن عيينة، عن الزهرى، عن ابن المسيب، عن أبي هريرة، فجعل الزيادة من كلام ابن عيينة: (كان أهل الجاهلية يقولون...)، فقال الله عز وجل: «يؤذني ابن آدم...»، ثم قرأ الآية، فسياق الحاكم يدل على أن قراءة الآية، وقول (كان أهل الجاهلية يقولون...) أنه من كلام ابن عيينة؛ ولهذا ابن كثير في «تفسيره» استغرب هذا السياق، وقال: غريب جدًا. فالراجح أنه مدرج. ونسبة الأفعال إلى الدهر لا تجوز، وهي عقيدة الجاهليين كما في هذا الحديث قولهم: «إنما يهلكنا الليل والنهار»، وهي عقيدة كفرية؛ لأن الله هو الفاعل في الحقيقة، وأما السب له بدون هذا الاعتقاد فيعتبر من كبائر الذنوب، ويعتبر ضعف إيمان بالقدر، وتسلطًا على الله في أقداره، وأما وصف الأيام والليلي بأنها باردة، أو حارة، أو شديدة؛ فإنه لا يدخل في هذا. والمقصود بقوله تعالى: «وأنا الدهر»، تبيه الرواية الأخرى: «بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار»؛ فيكون معنى : «أنا الدهر»، أي: أنا خالق الدهر، وأتصرف فيه، وأقدر فيه الأمور، فسماها يرجع إلى عدم الإيمان بالأقدار؛ فيكون مرجع السب إلى الله تعالى.

(١) إضافة من «التفسير».

(٢) في المخطوطتين: (صاحب)، والمثبت من «التفسير».

(٣) أخرجه البخاري برقم (٦١٨١)، ومسلم برقم (٢٤٦)، والنسائي في «الكتاب» برقم (١١٤٨٦).

(٤) أخرجه أبو حماد (٢/٣٠٠)، وابن خزيمة (٢٤٧٩)، وأبو يعلى (٦٤٦)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (٤٣٥)، والطبرى (٢١/٩٧-٩٨)، من طريق: محمد بن إسحاق به، وهذا إسناد ضعيف؛ لعنونة ابن إسحاق، ولكنه قد تطبع، تابعه: إبراهيم بن طهمان كما في «مشيخته» رقم (١٠٥)، كما في «تحقيق المسند» (١٣/٣٦٩)، وتابعه: ابن أبي حازم عند ابن أبي عاصم في «السنة» =

قال الشافعي، وأبو عبيد وغيرهما من الأئمة - في تفسير قوله: «لا تسبووا الدهر فإن الله هو الدهر» -: كانت العرب في جاهليتها إذا أصابهم شدة، أو بلاء، أو ملامة، قالوا: يا خيبة الدهر. فيسندون تلك الأفعال إلى الدهر ويسبونه، وإنما فاعلها هو الله تعالى، فكأنهم إنما سبوا الله سبحانه؛ لأنَّه فاعل ذلك في الحقيقة؛ فلهذا أُنَيَّ عن سب الدهر بهذا الاعتبار<sup>(١)</sup>؛ لأنَّ الله هو الذي يعنونه ويسندون إليه تلك الأفعال، هذا أحسن ما قيل في تفسيره وهو المراد، والله أعلم.

وقد غلط ابن حزم ومن تَحْوَه من الظاهريَّة في عَدِّهِمُ الدهر من الأسماء الحسنى؛ أخذًا من هذا الحديث<sup>(٢)</sup>، وقد تبين معناه في الحديث بقوله: «أقلب الليل والنَّهَار»، وتقليله تصرفه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه.

وفي هذا الحديث زيادة لم يذكرها المصنف بِالْفَتْنَةِ وهي قوله: «بِيَدِي الْأَمْرِ».

= (٥٩٨)، على الجملة الأخيرة منه، والجملة الأخيرة يشهد لها حديث أبي هريرة وَيَحْتَهُ الذي في الباب.

(١) قال ابن القيم وَهُوَ اللَّهُ كما في «زاد المعاد» (٣٥٤-٣٥٥/٢): وفي هَذَا ثَلَاثَ مَفَاسِدَ عَظِيمَةً، إِحْدَاهَا: سَبُّهُ مَنْ لَيْسَ بِأَهْلٍ أَنْ يُسَبِّ؛ فإنَّ الدهر خَلْقٌ مُسْخَرٌ مِنْ خَلْقِ اللهِ، مُنْقادٌ لِأَمْرِهِ، مُذْلَلٌ لِتَسْخِيرِهِ، فسَابُّهُ أُولَى بِالذَّمِّ وَالسَّبِّ مِنْهُ. الثانية: أنَّ سَبَّهُ مَتْضِمَّنٌ لِلشَّرِّ؛ فإنَّهُ إِنْمَا سَبَّهُ لَظْنَهُ أَنَّهُ يَضُرُّ وَيَنْفَعُ، وَأَنَّهُ مَعَ ذَلِكَ ظَالِمٌ قَدْ ضَرَّ مَنْ لَا يَسْتَحْتَقُ الضَّرَّ، وَأَعْطَى مَنْ لَا يَسْتَحْتَقُ الْعَطَاءَ، وَرَفَعَ مَنْ لَا يَسْتَحْتَقُ الرُّفْعَةَ، وَحَرَمَ مَنْ لَا يَسْتَحْتَقُ الْحِرْمَانَ، وَهُوَ عِنْدَ شَاتِيمِهِ مِنْ أَظْلَمِ الظَّلَمَةِ، وَأَشْعَارُ هُؤُلَاءِ الظَّلَمَةِ الْخَوْنَةُ فِي سَبِّهِ كَثِيرَةٌ جَدًّا، وَكَثِيرُ مِنَ الْجَهَّالِ يُصْرَحُ بِلَعْنَهُ وَتَقْبِيَّهُ. الثالثة: أَنَّ السَّبَّ مِنْهُمْ إِنَّمَا يَقُولُ عَلَى مَنْ فَعَلَ هَذِهِ الْأَفْعَالِ التَّى لَوْ اتَّبَعَ الْحَقُّ فِيهَا أَهْوَاهُهُمْ لِفَسْدِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَإِذَا وَقَعَتْ أَهْوَاهُهُمْ، حَمِدُوا الْدَّهْرَ، وَأَنْتَوْا عَلَيْهِ، وَفِي حَقِيقَةِ الْأَمْرِ، فَرَبُّ الْدَّهْرِ تَعَالَى هُوَ الْمُعْطِي الْمَبَانِعُ، الْخَافِقُ الرَّافِعُ، الْمُعْزُ الْمُذْلُّ، وَالْدَّهْرُ لَيْسَ لَهُ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ»، فَمُسَبِّبَهُمْ لِلْدَّهْرِ مَسَبَّهُ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ؛ وَلَهَذَا كَانَتْ مُؤْذِنَةً لِلرَّبِّ تَعَالَى، كَمَا فِي «الصَّحِيفَتَيْنِ» مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: يُؤْذِنِي أَبْنُ آدَمَ؛ يَسْبُ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ»، سَابُ الدَّهْرِ دَائِرٌ بَيْنَ أَمْرَيْنِ لَا يَبْدِي لَهُ مِنْ أَحَدَهِمَا: إِمَّا سَبَهُ لِلَّهِ، أَوِ الشَّرِّكَ بِهِ؛ فَإِنَّهُ إِذَا اعْتَدَّ أَنَّ الدَّهْرَ فَاعْلَمْ مَعَ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ، وَإِنَّ اعْتَدَّ أَنَّ اللَّهَ وَحْدَهُ هُوَ الَّذِي فَعَلَ ذَلِكَ وَهُوَ يُسَبِّ مَنْ فَعَلَهُ، فَقَدْ سَبَ اللَّهَ. انتهى

(٢) انظر: «تفسير ابن كثير» [آية: ٤] من سورة الجاثية.

قوله: وفي رواية: «لا تسبووا الدهر؛ فإن الله هو الدهر».

معنى هذه الرواية: هو ما صرخ به في الحديث من قوله: «وأنا الدهر أقلب الليل والنهار» يعني: أنَّ ما يجري فيه من خيرٍ وشرٍّ أنه بإرادة الله وتدبيرة، بعلمٍ منه تعالى وحكمة لا يشاركه في ذلك غيره، ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن، فالواجب عند ذلك [حمده]<sup>(١)</sup> في الحالتين، وحسن الظن به سبحانه وبحمده، والرجوع إليه بالتوبه والإنابة كما قال الله تعالى: ﴿وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الأعراف: ١٦٨]، [وقال: ﴿وَبَلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾ [الأنياء: ٣٥]<sup>(٢)</sup>]، ونسبة الفعل إلى الدهر وسببه كثيرة كما في أشعار المؤلدين<sup>(٣)</sup> كابن المعتز، والمتيني وغيرهما، وليس منه وصف السنين بالشدة ونحو ذلك، كقوله تعالى: ﴿فُثَمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعُ شِدَادٍ﴾ [يوسف: ٤٨] الآية.

قال بعض الشعراء:

|                                      |                                              |
|--------------------------------------|----------------------------------------------|
| تُطْوِي وَتُشَرِّبُهَا الأَعْمَارُ   | إِنَّ الْلِيَالِي مِنَ الزَّمَانِ مَهْوَلَةٌ |
| وَطَوَاهُنَّ مَعَ السُّرُورِ قَصَارُ | فَقَصَارُهُنَّ مَعَ الْهَمُومِ طَوِيلَةٌ     |

وقول أبي تمام:

|                                                     |                                               |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ذَكْرَ النَّوْيِ <sup>(٤)</sup> فَكَانَهَا أَيَّامٌ | أَعْوَامٌ وَصَلَ كَادْ يُنْسَى طَيْبُهَا      |
| نَحْوِي أَسَى فَكَانَهَا أَعْوَامٌ                  | ثُمَّ انْبَرَتْ أَيَّامٌ هَجْرٌ أَعْقَبَتْ    |
| فَكَانَهَا وَكَانُهُمْ أَحْلَامٌ                    | ثُمَّ انْقَضَتْ تِلْكَ السُّنُونُ وَأَهْلُهَا |

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) المؤلَّد: هو الجديد، سُميَ بذلك الشعراء المتأخرُون لحدوثهم وقرب زمانهم. «لسان العرب»، «تاج العروس».

(٤) النَّوْي: هو البعد عن الوطن. «لسان العرب».

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن سب الدهر.

الثانية: تسميته أدى الله.

الثالثة: التأمل في قوله: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ».

الرابعة: أنه قد يكون ساباً، ولو لم يقصده بقلبه.

## ٤٥- بَابُ التَّسْمِيِّ بِقَاضِيِ الْقُضَايَا وَنَحْوِهِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ التَّسْمِيِّ بِقَاضِيِ الْقُضَايَا وَنَحْوِهِ

ش/ ذكر المصنف رحمه الله هذه الترجمة إشارة إلى النهي عن التسمي بقاضي القضاة؛  
قياساً على ما في حديث الباب؛ لكونه يشبهه في المعنى، ففيه عنه.

وقال رحمه الله: في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ أَخْنَعَ اسْمٍ عِنْدَ اللَّهِ رَجُلٌ تَسْمَى مَلِكَ الْأَمْلَاكِ، لَا مَالِكَ إِلَّا اللَّهُ». (١)  
قال سفيان: مثل شاهان شاه.

وفي رواية: «أَغْيِظُ رَجُلٍ عَلَى اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَخْبِثُهُ». (٢)  
قوله: (أَخْنَعَ)، يعني: أَوْضَعَ.

ش/ لأن هذا اللفظ إنما يصدق على الله تعالى، فهو ملك الأملاء<sup>(٣)</sup> لا ملك أعظم

(١) آخر جه البخاري برقم (٦٢٠٥)، ومسلم برقم (٢١٤٣).

(٢) آخر جه مسلم برقم (٢١٤٣).

(٣) ألح المصنف رحمه الله بذلك: (قاضي القضاة)، ومثله: (حَكَمُ الْحُكَّامِ).

قال العلامة العثيمين رحمه الله في «القول المفيد» (٤/٣): إذا أضفنا القضاة وحصرناها بطائفة معينة، أو ببلد معين، أو بزمان معين، أو بفن معين مثل أن يقال: قاضي القضاة في الفقه، أو قاضي قضاة المملكة العربية السعودية، أو قاضي قضاة مصر، أو الشام، أو ما أشبه ذلك، فهذا جائز؛ لأنه قيد، وعلوم أن قضاء الله لا يتقييد، فحيث لا يكون فيه مشاركة الله عزوجل على أنه لا ينبغي أيضاً أن يتسمى الإنسان أو يسمى بذلك، وإن كان جائزًا، فقد يأخذ الإعجاب بالنفس، والغرور حتى لا يقبل الحق إذا خالف قوله. انتهى المراد بتصرف يسير.

قال العلامة ابن باز رحمه الله في «شرح كتاب التوحيد» (ص ٢٢٢): أما إذا قيد (قاضي قضاة مصر، أو مكة) وغير ذلك؛ فهذا أسهل، وتركه أولى، لأن يسمى رئيس القضاة، أو أمين القضاة، مما يتعد به عن هذه الصفات المطلقة. اهـ

ولا أكبر منه، مالك الملك ذو الجلال والإكرام، وكل ملك يؤتى الله من يشاء من عباده فهو عارية يسرع ردها إلى المعير، وهو الله تعالى ينزع الملك من ملكه تارة، وينزع الملك منه تارة، فيصير لا حقيقة له سوى اسم زال مسماه، وأما رب العالمين فملكه دائم كامل لا انتهاء له، بيده القسط يخصه ويرفعه، يحفظ على عباده أعمالهم بعلمه سبحانه، وما تكتبه الحفظة عليهم؛ فيجازي كل عامل بعمله، إن خيراً فخير، وإن شرًّا فشر، كما ورد في الحديث: «اللهم لك الحمد كله، ولك الملك كله، وبيدك الخير كله، وإليك يرجع الأمر كله، أسألك من الخير كله، وأعوذ بك من الشر كله».<sup>(١)</sup>

**قوله:** قال سفيان.

يعني ابن عيينة، مثل شاهان شاه عند العجم عبارة عن ملك الأملائ، ولهذا مثل به سفيان؛ لأنه عبارة عنه بلغة العجم.

**قوله:** وفي رواية: «أغيظ رجل على الله».

**قوله:** «أغيظ».

من الغيظ، وهو مثل الغضب والبغض، فيكون بغياً إلى الله، مغضوباً عليه، والله أعلم.

**قوله:** «وأخيته».

وهو يدل أيضاً على أن هذا خبيث عند الله، فاجتمعت في حقه هذه الأمور؛ لتعاظمه في نفسه، وتعظيم الناس له بهذه الكلمة التي هي من أعظم التعظيم، فتعظم في نفسه

(١) ضعيف. أخرجه أحمد (٥/٣٩٦) من حديث حذيفة رضي الله عنه، مرفوعاً به في ضمن دعاء طويل، والرواي عن حذيفة رجلٌ منهم؛ فالحديث ضعيف.

﴿ و جاء من حديث أبي سعيد عند البهقي في "شعب الإيمان" (٤٤٠٠)، وفي إسناده: خالد بن يزيد العمري، وهو كذاب، وانظر "الضعيفة" (٥١٣٨). ﴾

وتعظيم الناس له بما ليس له بأهل؛ وَصَعَهُ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَصَارَ أَخْبَثُ الْخَلْقِ  
وأبغضهم إلى الله وأحرقهم؛ لأنَّ الْخَيْرَ الْبَغْيَانِ عِنْدَ اللَّهِ يَكُونُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَحْقَرُ الْخَلْقِ  
وأَخْبَثُهُمْ؛ لِتَعَاظِمِهِ عَلَى خَلْقِ اللَّهِ بِنِعْمِ اللَّهِ.

**قوله:** «أَخْنَعُ»، يعني: أَوْضَعُ.

هذا هو معنى أَخْنَعُ، فَيُفِيدُ مَا ذَكَرْنَا فِي مَعْنَى أَغْيِظُ أَنَّهُ يَكُونُ حَقِيرًا بَغْيَانًا عِنْدَ اللَّهِ.  
وَفِيهِ: التَّحْذِيرُ مِنْ كُلِّ مَا فِيهِ تَعَاظُمٌ، كَمَا أَخْرَجَ أَبُو دَاوُدَ عَنْ أَبِي مِجْلَزٍ، قَالَ: خَرَجَ  
مَعَاوِيَةَ وَبْنَ عَامِرَ عَلَى ابْنِ الزَّبِيرِ وَابْنِ عَامِرٍ، فَقَامَ ابْنُ عَامِرٍ وَجَلَسَ ابْنُ الزَّبِيرِ، فَقَالَ مَعَاوِيَةَ  
لِابْنِ عَامِرٍ: اجْلِسْ؛ إِنَّمَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَحَبَ أَنْ يَتَمَثَّلَ لِهِ الرَّجُالُ  
قِيَامًا؛ فَلْيَبْتُوْأْ مَقْعِدَهُ مِنَ النَّارِ». <sup>(١)</sup>

وَأَخْرَجَهُ التَّرمِذِيُّ أَيْضًا، وَقَالَ: حَسْنٌ. وَعَنْ أَبِي أَمَامَةَ وَبْنِ عَاصِمٍ قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ  
اللَّهِ ﷺ مُتَكَبِّرًا عَلَى عَصَمٍ، فَقَمَنَا إِلَيْهِ، فَقَالَ: «لَا تَقْوِمُوا كَمَا تَقْوِمُ الْأَعْجَمُونَ يَعْظِمُ بَعْضُهُمْ  
لِبَعْضٍ». <sup>(٢)</sup>

(١) صحيح. أخرجه أبو داود (٥٢٢٩)، وكذلك الترمذى عَنْ حَقِيبَ حَدِيثٍ (٢٧٥٥)، وأحمد (٤/٩١، ٩٣) والبخارى في «الأدب المفرد» (٩٧٧)، والطبرانى في «الكبير» (١٩/٨١٩)، والطحاوى في «شرح المشكل» (١١٢٧)، وغيرهم، كلهم من طريق: حبيب بن الشهيد، عن أبي مجلز به، وإسناده صحيح.

(٢) ضعيف. أخرجه أبو داود (٥٢٣٠)، وكذلك أحمد (٢٢١٨١) (٢٢٢٠١)، وابن ماجه (٣٨٣٦) وغيرهم، وفي سنده: أبو مرزوق، ضعفه ابن حبان في «المجرور حين»، ولم يوثقه أحد، وأيضاً في سنده اضطراب، وهو في «الضعيفة» (٣٤٦)، ويعني عنه حديث جابر وبيهقي في «مسلم»، قال: اشتكيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَصَلَّيْنَا وَرَاءَهُ وَهُوَ قَاعِدٌ، وَأَبُو بَكْرٍ يُسْمِعُ النَّاسَ تَكْبِيرَهُ، فَالْتَّفَتَ إِلَيْنَا فَرَأَانَا قِيَامًا، فَأَشَارَ إِلَيْنَا فَقَعَدْنَا، فَصَلَّيْنَا بِصَلَاتِهِ قُعُودًا، فَلَمَّا سَلَّمَ قَالَ: «إِنْ كَدْنُتُمْ أَنْفًا لَتَفْعَلُونَ فِعْلًا فَارِسٌ وَالرُّومُ، يَقُولُونَ عَلَى مُلُوكِهِمْ وَهُمْ قُعُودًا؛ فَلَا تَفْعَلُوا، اتَّمُّوا بِأَمْتَكُمْ، إِنْ صَلَّ قَائِمًا فَصَلُّوا قِيَامًا، وَإِنْ صَلَّ قَاعِدًا فَصَلُّوا قُعُودًا»، والقيام يَحْرُمُ لِمَنْ كَانَ يَحْبُبُ التَّعَاظُمَ، والقيام لِهِ؛ لِحَدِيثِ مَعَاوِيَةَ وَبَيْهَقِي، وأيضاً مِنَ الْمُحْرَماتِ أَنْ يَقْنِي قَائِمًا أَمَامَ شَخْصٍ جَالِسٍ وَلَا يَجْلِسُ أَمَامَهُ؛ لِحَدِيثِ جَابِرِ الْمُتَقْدِمِ، فَهَاتَانِ =

قوله: «أغْيِظْ رَجُلًّا».

هذا من الصفات التي تمر كما جاءت، وليس شيء مما ورد في الكتاب والسنة إلا ويجب اتباع الكتاب والسنة في ذلك وإثباته على وجه يليق بجلال الله وعظمته تعالى إثباتاً بلا تمثيل، وتزكيتها بلا تعطيل، كما تقدم، والباب كله واحد، وهذا هو قول أهل السنة والجماعة من الصحابة والتابعين فمن بعدهم من الفرقة الناجية من الثلاث والسبعين فرقة، وهذا التفرق والاختلاف إنما حدث في أواخر القرن الثالث وما بعده كما لا يخفى على من له معرفة بما وقع في الأمة من التفرق، والاختلاف، والخروج عن الصراط المستقيم، والله المستعان.

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن التسمي بملك الأملاء.

الثانية: أن ما في معناه مثله، كما قال سفيان.

الثالثة: التفطن للتغليل في هذا ونحوه، مع القطع بأنَّ القلب لم يقصد معناه.

الرابعة: التفطن أن هذا لأجل الله سبحانه.

= الصورتان محَرَّمتان، بقي القيام لشخص للسلام عليه، أو لإكرامه مع كونه يكره ذلك، فهذا كرهه النبي ﷺ كما في «مسند أحمد» (١٢٣٤٥)، عن أنس بن الخطب، قال: ما من شخصٍ كان أحب إليهم من النبي ﷺ، وكانوا لا يقومون له؛ لما يعرفون من كراهيته لذلك. وإن ساده صحيح على شرط مسلم. وهناك صورة أخرى، وهي: أن يُقدَّمُ من سفرٍ، فيقوم إليه حتى يعانقه؛ فهذا جائزٌ كما ثبت في حديث أنس بن مالك وبيهقي، عند الطبراني في «الأوسط» (٩٧)، وعن الحسن البصري عند البيهقي (١٠٠): كان أصحاب النبي ﷺ إذا التقوا تصافحوا، وإذا قدموا من سفر تعانقوا. وهو في «الصحيحه» (١٦٠)، وإذا كان أحدهما قائماً والآخر قاعداً فيحتاج إلى احنانه له حتى يعانقه، وهذا كرهه أهل العلم، والظاهر أنهم يتعانقون وكلاهما قائم، وأما حديث: «قوموا إلى سيدكم»، فليس صريحاً في المسألة؛ لأنَّه كان مريضاً مجرحاً.

## ٤٦- بَابُ احْتِرَامِ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَغْيِيرِ الاسمِ لِأَجْلِ ذَلِكَ

قال المصنف وَكَلَّهُ اللَّهُ: بَابُ احْتِرَامِ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَغْيِيرِ الاسمِ لِأَجْلِ ذَلِكَ.  
عن أبي شرِيعٍ، أنه كان يُكنّى أبا الحَكْمَ، فقال له النبي وَكَلَّهُ اللَّهُ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَكْمُ، وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ». فقال: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتَوْنِي فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ، فَرَضَيْتُ كِلا الفَرِيقَيْنِ، فَقَالَ: «مَا أَحْسَنَ هَذَا، فَمَا لَكَ مِنَ الْوَلَدِ؟» قال: شُرِيعٌ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُ اللَّهِ. قال: «فَمَنْ أَكْبَرُهُمْ؟» قُلْتُ: شُرِيعٌ، قال: «فَأَنْتَ أَبُو شُرِيعٍ» رواه أبو داود وغيره.<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: عن أبي شريع.

قال في «خلاصة التهذيب»: هو أبو شريح الخزاعي، اسمه خوبيلد بن عمرو، أسلم يوم الفتح، له عشرون حديثاً، واتفقا على حديثين، وانفرد البخاري بحديث، وروى عنه أبو سعيد المقبري، ونافع بن جبير، وطائفة.

قال ابن سعد: مات بالمدينة سنة ثمان وستين.

وقال الشارح: اسمه هانيء بن يزيد الكندي، قاله الحافظ. وقيل: العارت الضبابي، قاله المزي.

قوله: يُكنّى.

الكنية ما صُدِرَ بِأَبٍ، وَأُمٍّ، وَنَحْوُ ذَلِكَ، وَاللَّقْبُ مَا لَيْسَ كَذَلِكَ، كَزِينُ الْعَابِدِينَ، وَنَحْوُهُ، وَقَوْلُ النَّبِيِّ وَكَلَّهُ اللَّهُ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَكْمُ وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ»<sup>(٢)</sup>، فَهُوَ سَبَّانُهُ الْحَكْمُ فِي

(١) حسن. أخرجه أبو داود (٤٩٥٥)، وكذلك النسائي (٢٢٦/٨)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٨١١)، من طرق عن يزيد بن المقدم بن شريح بن هانيء، عن أبيه المقدم، عن شريح بن هانيء، عن أبيه به، وهذا إسناد حسن، وقد حسنه الشيخ وَكَلَّهُ اللَّهُ في «الصحيح المستند» (١١٨١).

(٢) الْحُكْمُ يَنْقُسِمُ إِلَى قَسْمَيْنِ: حَكْمٌ كُوفِيٌّ، وَحَكْمٌ شَرِعيٌّ، فَالْحَكْمُ الْكُوفِيُّ مَا قَضَاهُ وَقَدْرُهُ، وَالْحَكْمُ =

## ٤٦- باب احترام أسماء الله تعالى وتحريف الاسم لأجل ذلك

الدنيا والآخرة، يحكم بين خلقه في الدنيا بوحيه الذي أنزل على أنبيائه ورسله، وما من قضية إلا والله فيها حكم مما أنزل على نبيه ﷺ من الكتاب والحكمة، وقد يسر الله معرفة ذلك لأكثر العلماء من هذه الأمة؛ فإنها لا تجتمع على ضلاله؛ فإن العلماء وإن اختلفوا في بعض الأحكام، فلابد أن يكون المصيب فيهم واحداً، فمن رزقه الله تعالى قوة الفهم، وأعطاه ملكاً يقتدر بها على فهم الصواب من أبواب العلماء؛ يسر له ذلك بفضل الله [ومنه عليه، وإحسانه إليه، فما أجلها من عطية، فنسأله من فضله].<sup>(١)</sup>

**قوله:** «إليه الحكم».

في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: «وَمَا اخْتَلَفُتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ» [الشورى: ١٠]، وقال تعالى: «فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» [النساء: ٥٩].

فالحكم إلى الله هو الحكم إلى كتابه، والحكم إلى رسوله هو الحكم إليه في حياته، وإلى سنته بعد وفاته، وقد قال ﷺ لمعاذ لما بعثه إلى اليمن، قال له: «بم تحكم؟» قال: بكتاب الله. قال: «فإن لم تجد؟»، قال: بسنة رسول الله ﷺ. قال: «فإن لم تجد؟»، قال: أجهد رأيي. فقال: «الحمد لله الذي وفق رسول الله لما ما يرضي رسول الله».<sup>(٢)</sup>

فمعاذ من أجل علماء الصحابة بالأحكام، ومعرفة الحلال [من الحرام]<sup>(٣)</sup>، ومعرفة أحكام الكتاب والسنة؛ ولهذا ساغ له الاجتهاد إذا لم يجد للقضية حكمًا في كتاب الله ولا

= الشرعي هي الأوامر الشرعية، والحديث يشمل الأمرين، ومن الأدلة قوله تعالى: «وَاللَّهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقَّبَ لِحُكْمِهِ» [الرعد: ٤١]، ومن الثاني قوله تعالى بعد أن ذكر بعض الأوامر الشرعية: «ذَلِكُمْ حُكْمُ اللَّهِ يَحْكُمُ بِيَنْكُمْ» [المتحدة: ١٠].

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) تقدم تخريره في الباب رقم (٣٧).

(٣) في [ب]: والحرام.

في سنة رسوله ﷺ، بخلاف ما يقع اليوم، وقبله من أهل التفريط في الأحكام ممن يجهل حكم الله في كتابه وفي سنة رسوله ﷺ، فيظن أن الاجتهاد يسوغ له مع الجهل بأحكام الكتاب والسنة، وهيهات، وأما يوم القيمة فلا يحكم بين الخلق إلا الله إذا نزل لفصل القضاء بين العباد، فيحكم بين خلقه بعلمه، وهو الذي لا يخفى عليه خافية من أعمال خلقه: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةٌ يُصَاغِفُهَا وَيُؤْتَ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا» [النساء: ٤٠].

والحكم يوم القيمة إنما هو بالحسنات والسيئات، فيؤخذ للمظلوم من الظالم من حسناته بقدر ظلامته إن كان له حسنات، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات المظلوم فطرح على سيئات الظالم، لا يزيد على هذا بمثقال ذرة، ولا ينقص هذا عن حقه بمثقال ذرة.

**قوله:** فإن قومي إذا اختلفوا في شيء أتونني فحكمت بينهم، فرضي كلا الفريقين.  
فقال: «ما أحسن هذا».

فالمعنى -والله أعلم - أن أبا شريح لما عرف منه قومه أنه صاحب إنصاف وتحرج للعدل بينهم، ومعرفة ما يرضيهم من الجانبين؛ صار عندهم مرضياً، وهذا هو الصلح؛ لأن مداره على الرضى، لا على إلزام، ولا [على]<sup>(١)</sup> أحكام الكهان وأهل الكتاب من اليهود والنصارى، ولا على الاستناد إلى أوضاع [أهل]<sup>(٢)</sup> الجاهلية من أحكام كبرائهم وأسلافهم التي تخالف حكم الكتاب والسنة كما قد يقع اليوم كثيراً، كحال الطواغيت الذين لا يلتقطون إلى حكم الله، ولا إلى حكم رسوله، وإنما المعتمد عندهم ما حكمو به بأهوائهم وآرائهم، وقد يتحقق بهذا بعض المقلدة لمن لم يسع تقليده، فيعتمد [على] قول

(١) ساقط من [أ].

(٢) ساقط من [ب].

من قلده]<sup>(١)</sup>، ويترك ما هو الصواب الموافق لأصول السنة والكتاب، والله المستعان.

وقول رسول الله ﷺ: «فِيمَا لَكَ مِنَ الْوَلَدِ؟»، قال: شريح، ومسلم، وعبدالله. قال: «مَنْ أَكْبَرُهُمْ؟». قلت: شريح. قال: «فَأَنْتَ أَبُو شَرِيكٍ».<sup>(٢)</sup>

فيه: تقديم الأكبر في الكنية وغيرها غالباً، وجاء هذا المعنى في غير ما حديث، والله أعلم.

#### فيه مسائل:

الأولى: احترام أسماء الله وصفاته، ولو لم يقصد معناه.<sup>(٣)</sup>

الثانية: تغيير الاسم لأجل ذلك.

الثالثة: اختيار أكبر الأبناء للكنية.

(١) في [ب]: على تقليده.

(٢) قال العلامة العثيمين رحمه الله في «القول المفيد» (١٨/٣-٤): أسماء الله تنقسم إلى قسمين، الأول: ما لا يصح إلا لله؛ فهذا لا يسمى به غيره، وإن سمي؛ وجب تغييره مثل الله، الرحمن، رب العالمين، وما أشبه ذلك. الثاني: ما يصح أن يوصف به غير الله، مثل الرحيم، والسميع، والبصير؛ فإن لوحظت الصفة؛ منع من التسمي به، وإن لم تلاحظ الصفة؛ جاز التسمي به على أنه علم محض.

وقال (٢١/٣) في قصة أبي شريح: غير النبي ﷺ لأمررين، الأولى: أن الحكم هو الله، فإذا قيل: (يا أبي الحكم)، كأنه قيل: (يا أبي الله). الثاني: أن هذا الاسم الذي جعل كنية لهذا الرجل لوحظ فيه معنى الصفة، وهي الحكم، فصار بذلك مطابقاً لاسم الله، وليس لمجرد العلمية المحضة، بل للعلمية المتضمنة للمعنى، وبهذا يكون مشاركاً لله سبحانه وتعالى.

قال، ولذلك كان في الصحابة من اسمه الحكم، ولم يغيره النبي ﷺ؛ لأنه لم يقصد إلا العلمية، وفي الصحابة من اسمه حكيم، وأقره النبي ﷺ. اهـ

(٣) تقدم التنبية على ذلك من كلام العثيمين رحمه الله.

## ٤٧- بَابُ مَنْ هَزَلَ بِشَيْءٍ فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ أَوِ الْقُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ

قال المصنف رحم الله: باب مَنْ هَزَلَ بِشَيْءٍ فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ أَوِ الْقُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ.  
وقول الله تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبَاللَّهُ وَآيَاتِهِ وَرَسُولُهُ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ﴾ [التوبه: ٦٥].

عن ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وقادة، -دخل حديث بعضهم في بعض:-<sup>(١)</sup> أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء، أرغب بطوناً، ولا أكذب أنسناً، ولا أجبن عند اللقاء. يعني رسول الله ﷺ وأصحابه القراء.

فقال له عوف بن مالك: كذبت؛ ولكنك منافق، لأنّ هرّان رسول الله ﷺ. فذهب عوف إلى رسول الله ﷺ ليخبره، فوجد القرآن قد سبقه، فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله ﷺ وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله، إنما كنّا نخوض ونلعب ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق.

قال ابن عمر: كأني أنظر إليه متعلقاً بنَسْعَة<sup>(٢)</sup> ناقة رسول الله ﷺ، وإن الحجارة تُنكبُ رجليه، وهو يقول: إنما كنّا نخوض ونلعب، فيقول له رسول الله ﷺ: ﴿أَبَاللَّهُ وَآيَاتِهِ وَرَسُولُهُ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ \* لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾ [التوبه: ٦٦-٦٥]، ما يلتفت إليه، وما يزيده عليه.

(١) مرسل محمد بن كعب سيأتي بيان حاله قريباً، ومرسل قادة صحيح إليه، أخرجه ابن أبي حاتم (٦/١٨٣٠)، وابن جرير (١١/٥٤٤)، من طريق: يزيد بن زريع، عن سعيد، عن قادة به مرسل، وهو شاهد لحديث ابن عمر رحم الله، الذي سيأتي تخریجه حيث ذكره الشارح بلغته. ومرسل زيد بن أسلم أخرجه ابن جرير (١١/٥٤٣)، وفيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث، وقد تبيّنت فيه الواسطة، وهي أنَّ زيد بن أسلم يرويه عن ابن عمر مرفوعاً كما سيأتي.

(٢) النسعة: هو زمام البعير، وقد يجعل عريضاً على صدره. «النهاية».

ش/ قوله: باب (من هزل بشيء فيه ذكر الله، أو القرآن، أو الرسول).

أي: فقد كفر.

**قوله:** وقول الله تعالى: «وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبَا اللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُتُمْ تَسْتَهِزُونَ».

قال العmad ابن كثير رحمه الله في «تفسيره»: قال أبو معشر المدنى، عن محمد بن كعب القرظى وغيره: قالوا: قال رجل من المنافقين: ما أرى قرءانا هؤلاء إلا أرغنا بطنوان، وأكذبنا ألسنا، وأجبنا عند اللقاء. فرفع ذلك إلى رسول الله صلوات الله عليه وسلم وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ونلعب<sup>(١)</sup> فقال: «أَبَا اللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُتُمْ تَسْتَهِزُونَ \* لَا تَعْتَذِرُوْا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً بِإِنْهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ»، وإن رجليه ليسفعان الحجارة، وما يلتفت إليه رسول الله صلوات الله عليه وسلم، وهو يتعلّق بنسعة ناقة رسول الله صلوات الله عليه وسلم.

وقال عبد الله بن وهب: أخبرني هشام بن سعد، عن زيد بن أسلم، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رجل في غزوة تبوك في مجلس يوماً: ما رأينا مثل قرءانا هؤلاء أرغب بطوننا، ولا أكذب ألسناً، ولا أجبن عند اللقاء. فقال رجل في المجلس: كذبت، ولكنك منافق، لأنّك رسل الله صلوات الله عليه وسلم. فبلغ ذلك رسول الله صلوات الله عليه وسلم ونزل القرآن. قال عبد الله بن عمر: وأنا رأيته متعلقاً بحقب ناقة رسول الله صلوات الله عليه وسلم تنكب الحجارة، وهو يقول: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ونلعب، ورسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «أَبَا اللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُتُمْ

(١) في المطبوع زيادة: (وَتَحْدِثُ حَدِيثَ الرَّكْبِ نَقْطَعُ بِهِ عَنَّا الطَّرِيقَ).

(٢) آخر جره ابن جرير (١١/٥٤٥)، وهو مع إرساله شديد الضعف، فيه: عبد العزيز بن أبيان متوك، بل قد كذب، وفيه: أبو معشر المدنى ضعيف، ويغنى عنه حديث ابن عمر الآتى مع مرسل قتادة المتقدم.

تَسْتَهِنُونَ \* لَا تَعْتَدُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً بِأَنَّهُمْ  
كَانُوا مُجْرِمِينَ»<sup>(١)</sup>، وقد رواه الليث عن هشام بن سعد بنحو هذا.

وقال ابن إسحاق: وقد كان جماعة من المنافقين منهم: وديعة بن ثابت أخوبني أمية ابن زيد بن عمرو بن عوف، ورجل من أشجع حليف لبني سلمة يُقال له: مَخْشِي بن حُمَيْر، يشيرون إلى رسول الله ﷺ وهو منطلق إلى تبوك. فقال بعضهم لبعض: أتحسبون جلادبني الأصفر كقتال العرب بعضهم بعضا؟ والله، لَكَانَّا بِكُمْ غَدَّا مقرنين في الحبال<sup>(٢)</sup>؛ إرجافاً وترهيباً للمؤمنين. فقال مَخْشِي بن حُمَيْر: والله، لوددت أني أقضى على أن يضرب كل رجل منا مائة جلدة وأنا نتفَلَّتْ أن ينزل فيما قرآن لمقاتلكم هذه. وقال رسول الله ﷺ فيما بلغني لumar بن ياسر: «أدرك القوم؛ فإنهم قد احترقوا، فسلهم عما قالوا؛ فإن أنكروا فقل: بل قلتكم كذا، وكذا»، فانطلق إليهم عمار، فقال ذلك لهم، فأتوا رسول الله ﷺ يعتذرون إليه، فقال وديعة بن ثابت -ورسول الله ﷺ واقف على راحلته- فجعل يقول وهو آخذ بحقبها<sup>(٣)</sup>: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ولعب. فقال مَخْشِي بن حُمَيْر: يا رسول الله، قعد بي اسمى وأسم أبي، فكان الذي عناه، أي: بقوله تعالى: «إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً»<sup>(٤)</sup> في هذه الآية: مخشى بن حمير، [فتسمى]<sup>(٥)</sup> عبد الرحمن، وسأل الله أن يقتل شهيداً لا يعلم بمكانه، فقتل يوم اليمامة، فلم يوجد له أثر.

(١) صحيح. رواه ابن جرير (٥٤٥/١١)، وابن أبي حاتم (١٨٢٩/٦)، من طريق: يونس بن عبد الأعلى، والليث عن ابن وهب به، وهشام بن سعد فيه ضعف، لكنه من ثابت الناس في زيد بن أسلم، وعليه فلائسند صحيح، وهو في «أسباب التزول» للعلامة الوادعي رحمه الله.

(٢) ذكره ابن هشام في «السيرة» (٥٢٤/٢)، ولم يستنده، وهذه الجملة من كلام ابن إسحاق، وأخرجها ابن مردويه عن ابن عباس كما في « الدر المثور ».

(٣) الحَقَبُ: هو الحبل الذي يشد على حقو البعير. «النهاية».

(٤) في المخطوطتين: (فسمي)، والمثبت من «التفسير».

(٥) هذه الجملة من كلام ابن إسحاق، أخرجها ابن أبي حاتم (١٨٣١/٦): ثنا الحسن بن الريبع، ثنا =

وقال عكرمة في تفسير هذه الآية: كان رجل من - إن شاء الله - عفا [الله]<sup>(١)</sup> عنه يقول: اللهم إني أسمع آية أنا أعنّى بها تقشعر منها الجلود، وَيَجْلُ منها القلب، اللهم فاجعل وفاتي قتلاً في سبيلك، لا يقول أحدٌ أنا غسلت، أنا كفنت، أنا دفنت. قال: فأصيب يوم اليمامة، فما أحدٌ من المسلمين إلا وقد وُجِدَ غيره.<sup>(٢)</sup>

وقوله: ﴿لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾، أي: بهذا المقال الذي استهزأتم به، ﴿إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً﴾، أي: لا يغفر عن جميعكم ولا بد من عذاب بعضكم، ﴿بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ﴾، أي: مجرمين بهذه المقالة الفاجرة الخاطئة. انتهى<sup>(٣)</sup>

قال شيخ الإسلام وَكَلَّهُ: وقد أمره الله أن يقول: ﴿قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾، وقول من يقول: إنهم كفروا بعد إيمانهم بلسانهم مع كفرهم أولاً بقلوبهم، لا يصح؛ لأن الإيمان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر، فلا يقال: قد كفرتم بعد إيمانكم؛ فإنهم لم يزدوا كافرين في نفس الأمر، وإن أريد: (أنكم أظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإيمان)، فهم لم يظهروا للناس إلا لخواصهم، وهم مع خواصهم ما زالوا كذلك، ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا منافقين.<sup>(٤)</sup>

**وقال وَكَلَّهُ في موضع آخر:** فقد أخبر أنهم كفروا بعد إيمانهم مع قولهم: (إِنَّا تكلمنا

= عبد الله بن إدريس، قال: قال ابن إسحاق: حدثني الزهري، عن عبد الرحمن بن عبد الله بن كعب بن مالك، عن أبيه، عن جده كعب، قال: قال مخشي...، فذكره بدون ذكر وديعة بن ثابت ومقالته. وإسناده حسن، رجاله ثقات إلا ابن إسحاق؛ فإنه حسن الحديث، وقد صرّح بالتحديث.

(١) ساقط من [١].

(٢) هذا الرجل هو مخشي بن حمير نفسه، والإسناد ثابت إلى عكرمة، أخرجه ابن جرير (١١ / ٥٤٤)، عن يعقوب بن إبراهيم، عن ابن علية، عن أئوب، عن عكرمة به، وهو مرسل، مما كان منه مذكوراً في حديث كعب فهو حسن به، والله أعلم.

(٣) من "تفسير ابن كثير" [آية: ٦٥]، من سورة براءة.

(٤) انظر: "كتاب الإيمان" (ص ٢٥٩) ط/المكتب الإسلامي، و"مجموع الفتاوى" (٧ / ٢٧٢).

بالكفر من غير اعتقاد له، بل إنما كنا نخوض ونلعب)، وبين أن الاستهزاء بآيات الله كفر، ولا يكون هذا إلا من شرح صدره بهذا الكلام، ولو كان الإيمان في قلبه؛ منعه أن يتكلم بهذا الكلام، والقرآن يبين أن إيمان القلب يستلزم العمل الظاهر بحسبه، كقوله: ﴿وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مَّنْ بَعْدَ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مُّعْرِضُونَ \* وَإِنْ يَكُنْ لَّهُمْ الْحَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ \* أَفِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَمْ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ \* إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [النور: ٤٧-٥١]

فنفي الإيمان عنمن تولى عن طاعة الرسول، وأخبر أن المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم سمعوا وأطاعوا، وبين أن هذا من لوازم الإيمان. انتهى<sup>(١)</sup>

وفيه: بيان أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها، أو عمل يعمل به، وأشدتها خطراً إرادات القلوب؛ فهي كالبحر الذي لا ساحل له، ويفيد الخوف من النفاق الأكبر؛ فإنَّ الله تعالى أثبت لهؤلاء إيماناً قبل أن يقولوا ما قالوه، كما قال ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله ﷺ كلهم يخاف النفاق على نفسه. نسأل الله السلامة والعفو والعافية في الدنيا والآخرة.<sup>(٢)</sup>

(١) «مجموع الفتاوى» ٧/٢٢٠-٢٢١.

(٢) علقة البخاري في «صحيحه» بصيغة الجزم [باب: (٣٦) من كتاب الإيمان]، ووصله ابن أبي خيثمة في «تاريخه» (٦٤٦)، وفي إسناده عندهما: الصلت بن دينار، وهو متزوك، والمرزوقي في «تعظيم قدر الصلاة» رقم (٦٨٨)، والخلال في «السنّة» (١٠٨١)، وعلقة البخاري في «تاريخه» (١٣٧/٥)، من طريق: يحيى بن اليمان، عن سفيان، عن ابن جريج، عن ابن أبي مليكة به، ولعل البخاري أشار إلى السند الذي فيه يحيى بن اليمان، ولا يتحمل التفرد؛ لأن أخطاءه كثرت، ولعل البخاري تسامح فيه؛ لأنَّه أثر.

فيه مسائل :

الأولى: وهي العظيمة: أنَّ من هَزَلَ بهذا أنه كافر.

الثانية: أن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك، كائناً من كان.

الثالثة: الفرقُ بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله.

الرابعة: الفرقُ بين العفو الذي يحبه الله، وبين الغلطة على أعداء الله.

الخامسة: أنَّ من الاعتذار ما لا ينبغي أن يُقبل.

الاستهزاء بالله، أو برسوله، أو بالقرآن كفر أكبر بلا خلاف بين العلماء؛ لهذه الآية، وأما الاستهزاء بالعلماء، أو القراء فقد ذكر العلماء أنه إن استهزأ به بسبب ما يحمله من القرآن، والسنّة؛ فهو كفر أكبر، وإن استهزأ به لشخصيته من طوله، أو قصره، أو لونه، لا بسبب ما يحمله من القرآن والسنّة؛ وهذا ليس بکفر، ولكنه فسقٌ، وظلمٌ، وضلالٌ، والدليل على أنه إن استهزأ به لأجل دينه يکفر: الآية السابقة، فهي تشتمل، ويدل على هذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَفْحَمُونَ \* وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَغَامِزُونَ﴾ [السطرين: ٢٩-٣٠] الآيات، فلم يسخروا منهم إلا لأنهم آمنوا وأيضاً قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنَا أَنَّا فَاعْفُرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ \* فَاتَّحَدُتُمُوهُمْ سَخْرِيًّا حَتَّىٰ أَنْسَوْكُمْ ذُكْرِي وَكُنْتُمْ مِّنْهُمْ تَضْحَكُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠٩-١١٠] الآيات، انظر: «الصارم المسلول» (ص ٤، ٥-٥٥٠)، «فتاوي اللجنة الدائمة» (٢٤/١٨-٢٥).

## ٤٨- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلَئِنْ أَذْقَنَاهُ رَحْمَةً مِنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولُنَّ هَذَا لِي﴾

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلَئِنْ أَذْقَنَاهُ رَحْمَةً مِنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولُنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظْنُنُ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لَيِ عِنْدَهُ لِلْحُسْنَى فَلَنُبَشِّئَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذَاقُهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيلٍ﴾ [فصلت: ٥٠].

<sup>(١)</sup> قال مجاهد: هذا بعملي، وأنا متحقق به.

<sup>(٢)</sup> وقال ابن عباس: يُرِيدُهُ من عِنْدِي.

وقوله: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي﴾.

<sup>(٣)</sup> قال قتادة: عَلَى عِلْمٍ مِنِّي بُوْجُوهُ الْمَكَابِسِ.

وقال آخرون: عَلَى عِلْمٍ مِنَ اللَّهِ أَيْ لَهُ أَهْلٌ. <sup>(٤)</sup> وهذا معنى قول مجاهد: أُوتِيتُهُ عَلَى

<sup>(٥)</sup> شَرَفٍ.

(١) أخرجه ابنُ جرير في تفسير الآية المذكورة [٥٠] من سورة فصلت، وهو من طريق: ابن أبي نجيح عن مجاهد، وتقديم أنه سمع منه التفسير بواسطة ثقة، وهو: القاسم بن أبي بزّة، والبخاري قد علق أثراً كثيرة عن مجاهد من هذه الطريقة: ابن أبي نجيح عن مجاهد.

(٢) لم نجد له.

(٣) أخرجه ابنُ أبي حاتم (٣٠١٢/٩)، وابنُ جرير في تفسير [آية: ٤٩] من الزمر، من طريق: سعيد، عن قتادة بلفظ: عَلَى خَيْرٍ عَنِي، وعِلْمٍ عَنِي. وإسناده صحيح؛ ولعل المصنف ذكره بالمعنى، والله أعلم.

(٤) أخرجه ابنُ أبي حاتم (٣٠١٢/٩) عن السدي، والراوي عن السدي: أسباط بن نصر، وفيه ضعف، والراوي عن أسباط هو عامر بن الفرات، له ترجمة في «النقوص» لابن حبان، وهو مجهول الحال.

(٥) ذكر هذا التفسير ابنُ جرير في تفسير سورة الزمر [آية: ٤٩]، من كلام نفسه عقب كلام مجاهد، وليس هو من كلام مجاهد، والخلاصة من هذه الآثار كلها أن الإنسان إذا حصلت له نعمة، سواء كانت دينية، أو دنيوية؛ يجب أن يعلم أنها من فضل الله تعالى، ومن إحسانه، ورحمته، ولا يقول: لأنـ =

ش/ ذكر المصنف رحمه الله عن ابن عباس وغيره من المفسرين في معنى هذه الآية وما بعدها ما يكفي في المعنى ويشفي، وليس فيما ذكره اختلاف، وإنما هي أفراد المعنى.

**قال العmad ابن كثير** رحمه الله - في معنى قوله: **﴿ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ﴾** [الزمر: ٤٩] -: يخبر أن الإنسان في حالة الضر يرجع إلى الله عزوجل، وينبئ إليه، ويدعوه، ثم إذا خوّله نعمة منه طغى وبغي، و**﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ﴾**، أي: لما يعلم الله استحقاق ليه، ولو لا أني عند الله حظيظ لما خولني هذا، قال الله عزوجل: **﴿بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ﴾**، أي: ليس الأمر كما زعم، بل إنما أنعمنا عليه بهذه النعمة؛ لتخبره فيما أنعمنا عليه: أيطيع أم يعصي؟ مع علمنا المتقدم بذلك **﴿بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ﴾**، أي: اختبار، **﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾**؛ فلهذا يقولون ما يقولون، ويدعون ما يدعون: **﴿قَدْ قَالَهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾** [الزمر: ٥٠]، أي: هذه المقالة، وزعم هذا الزعم، وادعى هذه الدعوى كثير من سلف من الأمم، **﴿فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾** [الزمر: ٥٠]، أي: مما صرحت لهم، ولا نفعهم جمعهم وما كانوا يكسبون، كما قال تعالى مُخبراً عن قارون أنه قال له قومه: **﴿لَا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ \* وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَنْغِي الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ \*** **قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِنِّي أَوْلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعًا وَلَا يُسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ﴾** [القصص: ٧٦-٧٨]، وقال تعالى: **﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾** [سبأ: ٣٥]. اهـ

قال المصنف رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه, أنه سمع رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «إِنَّ ثَلَاثَةَ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ، وَأَقْرَعَ، وَأَعْمَى، فَأَغَادَ اللَّهُ أَنْ يَبْتَلِيهِمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَى الْأَبْرَصَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنُ حَسَنٌ، وَجِلْدُ حَسَنٌ، وَيَدْهُبُ عَنِ الَّذِي قَدْ قَدِرَنِي النَّاسُ بِهِ. قَالَ: فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ قَدْرُهُ، فَأَعْطَيَ لَوْنًا حَسَنًا وَجِلْدًا حَسَنًا. قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْإِبْلُ أَوِ الْبَقْرُ -شَكَ إِسْحَاقُ- فَأَعْطَيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ، وَقَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِيهَا.

قال: فَأَتَى الْأَقْرَعَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعْرُ حَسَنٌ وَيَدْهُبُ عَنِ الَّذِي قَدِرَنِي النَّاسُ بِهِ، فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عَنْهُ، وَأَعْطَيَ شَعْرًا حَسَنًا، فَقَالَ: أَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْبَقْرُ -أَوِ الْإِبْلِ- فَأَعْطَيَ بَقَرَةً حَامِلًا، قَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِيهَا.

فَأَتَى الْأَعْمَى، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: أَنْ يُرِدَ اللَّهُ إِلَيْيَهِ بَصَرِي فَأُبَصِّرَ بِهِ النَّاسَ، فَمَسَحَهُ، فَرَدَ اللَّهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْغَمُّ. فَأَعْطَيَ شَاءَ وَالِدًا، فَأَنْتَجَ هَذَانِ، وَوَلَدَ هَذَا- فَكَانَ لِهَذَا وَادِي مِنَ الْإِبْلِ، وَلِهَذَا وَادِي مِنَ الْبَقَرِ، وَلِهَذَا وَادِي مِنَ الْغَمِّ.

قال: ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الْأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهِيَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ، قَدْ انْقَطَعَتِ بِي الْجِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلَا بَلَاغَ لِي الْيَوْمَ إِلَّا بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ -بِالَّذِي أَعْطَاكَ الْلَّوْنَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْمَالَ- بَعِيرًا أَتَبْلُغُ بِهِ فِي سَفَرِي، فَقَالَ: الْحُقُوقُ كَثِيرَةٌ. فَقَالَ: كَائِنِي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَصَ يَقْدِرُكَ النَّاسُ؟ فَقَبِيرًا، فَأَعْطَاكَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْمَال؟ فَقَالَ: إِنَّمَا وَرِثْتُ هَذَا الْمَالَ كَابِرًا عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَادِبًا، فَصَسِيرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ. فَقَالَ: وَأَتَى الْأَقْرَعَ فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ لَهُ مِثْلُ مَا قَالَ لِهَذَا، وَرَدَ عَلَيْهِ مِثْلُ مَا رَدَ عَلَيْهِ هَذَا، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَادِبًا فَصَسِيرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ. قَالَ: وَأَتَى الْأَعْمَى فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ. قَدْ انْقَطَعَتِ بِي الْجِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلَا بَلَاغَ لِي الْيَوْمَ إِلَّا بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ -بِالَّذِي رَدَ عَلَيْكَ بَصَرَكَ، شَاءَ أَتَبْلُغُ بِهَا فِي سَفَرِي، فَقَالَ: قَدْ كُنْتُ أَعْمَى فَرَدَ اللَّهُ

إِلَيْ بَصَرِي، فَخُذْ مَا شِئْتَ، وَدُعْ مَا شِئْتَ، فَوَاللَّهِ لَا أَجْهَدُكَ الْيَوْمَ بِشَيْءٍ أَخْدَثُهُ لِلَّهِ. فَقَالَ:  
أَمْسِكْ عَلَيْكَ مَالَكَ، فَإِنَّمَا ابْتُلِيهِمْ، فَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْكَ، وَسَخَطَ عَلَى صَاحِبِكَ».  
آخر جاه. <sup>(١)</sup>

ش/ قوله: آخر جاه.

أي: البخاري ومسلم، [والناقة العُشراء -بضم العين وفتح الشين وبالمد- هي  
الحامل].

قوله: «أنتج».

وفي رواية: «فتتج». معناه: تولى نتاجها، والناتج للناقة كالقابلة للمرأة.

قوله: «ولَدَ هَذَا».

هو بتشديد اللام، أي: تَوَلَّ وَلَادِتَهَا، وهو بمعنى أنتج في الناقة، فالمولد والناتج  
والقابلة بمعنى واحد، لكن هذا للحيوان وذلك لغيره.

وقوله: «انقطعت بي الحبال».

هو بالحاء المهملة والباء الموحدة، أي: الأسباب.

وقوله: «لا أجهدك».

معناه: لا أشق عليك في رد شيء تأخذه، أو تطلب مني. ذكره النووي. <sup>(٢)</sup>

وهذا حديث عظيم، وفيه معتبر: إِنَّ الْأَوَّلِينَ جَحَدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ، فَمَا أَقْرَأُوا اللَّهَ بِنِعْمَةٍ، وَلَا  
نَسَبُوا النِّعْمَةَ إِلَى الْمُنْعَمِ بِهَا، وَلَا أَدَّى حَقَّ اللَّهِ فِيهَا بِنِعْمَةً؛ فَحَلَّ عَلَيْهِمَا السُّخْطُ، وَأَمَّا

(١) آخر جه البخاري برقم (٣٤٦٤)، ومسلم برقم (٢٩٦٤).

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

الأعمى فاعترف بنعمة الله، ونسبها إلى من أنعم عليه بها، وأدى حق الله فيها، فاستحق الرّضى من الله بقيامه بشكر النعمة؛ لما أتى بأركان الشكر الثلاثة التي لا يقوم الشكر إلا بها، وهي: الإقرار بالنعمة، ونسبتها إلى المنعم، وبذلها فيما يحب.

قال العلامة ابن القيم: أصل الشكر هو الاعتراف بإنعام المنعم على وجه الخصوص له، والذل، والمحبة، فمن لم يعرف النعمة، بل كان جاهلاً بها؛ لم يشكرها، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها؛ لم يشكرها أيضاً، ومن عرف النعمة والمنعم، لكن جحدها كما يحتجد المنكر لنعمة المنعم عليه بها؛ فقد كفرها، ومن عرف النعمة والمنعم بها وأقر بها ولم يجحدها، ولكن لم يخضع له ولم يحبه ويرضى به وعنده؛ لم يشكرها أيضاً، ومن عرفها وعرف المنعم بها، وأقر بها، وخضع للمنعم بها وأحبه ورضي به وعنده، واستعملها في محابيه وطاعته؛ فهذا هو الشاكر لها، فلا بد في الشكر من علم القلب وعمل يتبع العلم، وهو الميل إلى المنعم، ومحبته، والخصوص له.<sup>(١)</sup>

قوله: «قدري الناس». بكرأهه رؤيته وقربه منهم.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما معنى: ﴿لَيَقُولُنَّ هَذَا لِي﴾ [فصلت: ٥٠].

الثالثة: ما معنى قوله: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى إِعْلَمٍ عِنْدِي﴾ [القصص: ٧٨].

الرابعة: ما في هذه القصة العجيبة من العبر العظيمة.

(١) انظر كلامه المذكور في «طريق الهجرتين» (ص ٩٥) ط. دار الكتب العلمية.

## ٤٩- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا﴾

فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٠].

ش/ قال الإمام أحمد رحمه الله - في معنى هذه الآية -: حدثنا عبد الصمد، حدثنا عمر بن إبراهيم، حدثنا قتادة، عن الحسن، عن سمرة، عن النبي عليه السلام قال: «لما ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولد فقال: سمييه عبد العارث؛ فإنه يعيش، فسمته عبد العارث، فعاش، فكان ذلك من وحي الشيطان وأمره».

وهكذا رواه ابن جرير عن محمد بن بشار بن دار، عن عبد الصمد بن عبد الوارث به.

ورواه الترمذى في تفسير هذه الآية عن محمد بن المثنى، عن عبد الصمد به، وقال: هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه إلا من حديث عمر بن إبراهيم، ورواه بعضهم عن عبد الصمد، ولم يرفعه، ورواه الحاكم في «مستدركه» من حديث عبد الصمد مرفوعاً، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

ورواه الإمام أبو محمد بن أبي حاتم في «تفسيره» عن أبي زرعة الرازي، عن هلال ابن فياض، عن عمر بن إبراهيم به مرفوعاً.<sup>(١)</sup>

(١) ضعيف منكر. أخرجه أحمد (١١/٥)، وابن جرير (٦٢٣/١٠)، والترمذى (٣٠٧٧)، والحاكم (٥٤٥/٢)، وابن أبي حاتم (٥/١٦٣١)، وكذلك الطبراني (٦٨٩٤)، وابن مردويه كما في «تفسير ابن كثير»، كلهم من طريق: عمر بن إبراهيم به، وإسناده ضعيف؛ لأنَّ عمر بن إبراهيم ضعيف في روايته عن قتادة؛ فإنه يروي عنه منكرات، وقد ضعف هذه الرواية أحمد، وابن عدي، وابن حبان، ثم =

**وقال ابن جرير:** حدثنا ابن وكيع، حدثنا سهل بن يوسف، عن عمرو، عن الحسن  
﴿جَعَلَ اللَّهُ شُرَكَاءَ فِيمَا عَاتَاهُمَا﴾ قال: كان هذا في بعض أهل الملل، ولم يكن بأدم.<sup>(١)</sup>  
وحدثنا بشر قال: حدثني يزيد، حدثنا سعيد، عن قتادة قال: كان الحسن يقول: هم اليهود  
والنصارى رزقهم الله أولاداً فهوّدوا ونَصَرُوا. وهذا إسناد صحيح عن الحسن بْنَ الْحَسَنِ.<sup>(٢)</sup>

**قال العmad ابن كثير في "تفسيره": وأما الآثار: فقال محمد بن إسحاق، عن داود بن الحسين، عن عكرمة، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: كانت حواء تلد لأدم عليه السلام أو لاداً فتعبدُهم لله، وتسميهم عبد الله، وعبد الله، ونحو ذلك، فيصيّبهم الموت، فأتاهم إيليس،**

= إن الحسن لم يسمع من سمرة إلا حديث العقيقة على الصحيح، وعليه فهو منقطع، ثم إنه قد روي موقوفاً كما أشار إلى ذلك الترمذى.

**قلت:** ويؤيد الوقف أنه قد صح عن سمرة بن جندب من وجه آخر موقوفاً، قال: سمي أَدْمَ ابْنَه عبدالحارث. أخرجه ابن جرير (٦٢٣/١٠)، من طريقين عن سليمان التيمي، عن أبي العلاء بن الشخير عن سمرة به.

**قال ابن كثير رحمه الله:** الحديث معلوم من ثلاثة أوجه... . فذكر الوجهين السابقين، ثم قال: الثالث: أنَّ الحسن نفسه فسرَ الآية بغير هذا، فلو كان هذا عنده عن سمرة مرفوعاً؛ لما عدل عنه. ثم ذكر الطرق عن الحسن التي نقلها الشارح، ثم قال: وهذه أسانيد صحيحه عن الحسن رحمه الله أنه فسر الآية بذلك، وهو من أحسن التفاسير وأولى ما حملت عليه الآية، ولو كان هذا الحديث عنده محفوظاً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لما عدل عنه هو ولا غيره، ولا سيما مع تقواه الله وورعه، فهذا يدلُّ على أنه موقوف على الصحابي، ويحتمل أنه تلقاه من بعض أهل الكتاب، من آمن منهم، مثل: كعب أو وهب بن مُتبَّة وغيرهما، كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى، إلا أنها برئنا من عهدة المرووع، والله أعلم. اهـ

**تَنْبِيَّهٌ:** ذُكْرُ أَبْنِ كَثِيرٍ أَنَّ أَبْنَ مَرْدُوِيَّهِ رَوَاهُ مِنْ حَدِيثِ الْمُعْتَمِرِ عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ سَمْرَةِ مَرْفُوعًا. وَهُوَ وَهُمْ أَيْضًا مِنْ دُونِ الْمُعْتَمِرِ، فَقَدْ تَقْدَمَ أَبْنَ جَرِيرٍ رَوَاهُ مِنْ وَجْهَيْنِ مَوْقِفًا.  
 (١) أَخْرَجَهُ أَبْنُ جَرِيرٍ (٤٢٩/١٠)، وَالْأَثْرُ بِهِذَا الإِسْنَادِ شَدِيدُ الْبُعْدِ؛ لِأَنَّ عُمْرَهُ أَبْنِ عَبْدِ الْمُعْتَزِيِّ، ضَالَّ، مَتَّ وَلَكَ، وَابْنَ كَعْبَ، وَكَعْبَ شَعْبَنَ أَبْنَ جَرِيرٍ وَهُوَ سَفِيَانُ فَهُوَ ضَعِيفٌ.

(٢) آخرجه ابن جریر (٦٢٩/١٠)، وإسناده صحيح كما قال ابن كثير حَفَظَهُ اللَّهُ، وتبعه الشارح، وأخرجه ابن جرير (٦٢٩/١٠)، من طريق: معمر عن الحسن بلطفه: عنى بهذا ذرية آدم من أشرك منهم بعده. ومعمر لم يسمع من الحسن، لكنه يزيد الطريق الأولى قوله، والله أعلم.

قال: أما إنكما لو تسميانه بغير الذي تسميانه به لعاش، فولدت له رجلاً فسماه عبد الحارث، ففيه أنزل الله: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقُوكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيُسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلًا خَفِيفًا فَمَرَّتْ بِهِ فَلَمَّا أَتَقْلَتْ دَعَوا اللَّهَ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْنَا صَالِحًا لَنْكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ﴾ [الأعراف: ١٨٩]<sup>(١)</sup> وقال العوفي عن ابن عباس: <sup>(٢)</sup> فأنا هما الشيطان فقال: هل تدريان ما يولد لكم؟ أم هل تدريان ما يكون أبهيمة، أم لا؟ وزين لهم الباطل، إنه لغوي مبين، وقد كانت قبل ذلك ولدت ولدين فماتا، فقال لهم الشيطان: إنكما إن لم تسمياه بي لم يخرج سوياً، ومات كما مات الأول، فسمياً ولدتها عبد الحارث؛ فذلك قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾.

وذكر مثله عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، ورواه ابن أبي حاتم.<sup>(٣)</sup>

وقد تلقى هذا الأثر عن ابن عباس جماعة من أصحابه كمجاهد، وعكرمة، وسعيد [ابن جبير]<sup>(٤)</sup>، ومن الطبقه الثانية: قتادة، والستي<sup>(٥)</sup>، وجماعة من الخلف، [ومن

(١) ضعيف جداً. أخرجه ابن جرير (١٠/٦٢٤)، وهو ضعيف، فيه عنعنة ابن إسحاق، ودادود بن الحصين روایته عن عكرمة مضطربة، وشيخ ابن جرير فيه هو: محمد بن حميد الرازبي، وقد كذب.

(٢) أخرجه ابن جرير (١٠/٦٢٤) بسلسلة العوفيين المشهورة، وهي سلسلة شديدة الضعف.

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٥/١٦٣٤) من طريق: شريك القاضي، عن خصيف بن عبد الرحمن عن سعيد ابن جبير، عن ابن عباس رضي الله عنهما، وشريك، وخصيف كلها ضعيف. وشريك قد تابعه عتاب بن بشير في «تفسير ابن منصور» (٩٧٣)، وبقيت علة الضعف في خصيف بن عبد الرحمن.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) هذه الآثار أخر جها ابن جرير (١٠/٦٢٥-٦٢٧).

﴿أَثْرُ مجاهد صحيح، وأثر عكرمة عند ابن جرير ساقط من المطبوع، ولم يذكر إلا بعض السندي، وكذلك المخطوطات فيها يiatrics في هذا المكان، ولم يخرجه من أصحاب الكتب المطبوعة إلا ابن جرير؛ فلا تحكم عليه بالضعف، وإنما توقف فيه بسبب السقط في السندي.

﴿وأثر سعيد بن جبير فيه: سالم بن أبي حفصة، ضعيف، وأثر قتادة صحيح، وأثر الستي في إسناده﴾

<sup>(١)</sup> المفسرين<sup>[١]</sup>، ومن المتأخرین جماعات لا يحصون كثرة.

قال العmad ابن كثير: وكان أصله -والله أعلم - مأخذ من أهل الكتاب.

قلت: وهذا بعيد جداً.<sup>(٢)</sup>

عند ابن جرير: أسباط بن نصر، وفيه ضعف، ولكن له إسناد آخر عند ابن أبي حاتم (١٦٣٤)، وفيه: صدقة بن عبد الله بن كثير المكي، وفيه جهالة؛ فهو حسن به. وقد تتابع كثير من المفسرين على هذا: أن المقصود بها آدم، وزوجته حواء، أنهم سمية عبد الحارث، وأطاعوا الشيطان؛ فكان شركاً في الطاعة، وليس في العبادة، ولكن هذا فيه نظر.

ونفسير الحسن في هذه الآية رجحه ابنُ كثير، وابنُ القيم، وغيرهما، وهو أن المقصود: أنَّ اللَّهَ تَعَالَى بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ شَأْنَ آدَمَ وَحَوَاءَ، أَنْ أَنْعَمَ عَلَيْهِمَا بِالْوَلَدِ، فَبَعْدَ ذَلِكَ مِنْ ظُلْمِ الْإِنْسَانِ وَجَهَلِهِ أَنَّهُ أَصْبَحَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ؛ مَعَ أَنَّ الْأَوْلَادَ نِعْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَيَكُونُ سِيَاقُ الْآيَةِ أَوْلًا فِي آدَمَ وَحَوَاءَ، أَنَّهُمَا سَأْلًا مِّنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ﴿لَئِنْ آتَيْنَا صَالِحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ﴾ [الأعراف: ١٨٩]، ثُمَّ انتَقَلَ اللَّهُ مِنَ الْأَفْرَادِ إِلَى الْجِنْسِ، فَقَالَ: ﴿فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا﴾ [الأعراف: ١٩٠]، كما بين ذلك ابنُ كثير في تفسير هذه الآية، وأنه استطرد من الأفراد إلى الجنس، وذكر أنَّ لهذا نظائر في القرآن، كقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ﴾ [الملك: ٥]، حيث قال: ومعلوم أن المصابيح وهي النجوم التي زينت بها السماء ليست هي التي يرمي بها، وإنما هذا استطراد من شخص المصابيح إلى جنسها، ولهذا نظائر في القرآن والله أعلم. اهـ

قال ابن القيم رحمه الله في "روضة المحبين" (ص ٢٩٦) ط/ دار الكتاب العربي، في الكلام على الآية المتقدمة: فالنفس الواحدة وزوجها: آدم وحواء، واللذان جعلا له شركاء فيما آتاهما: المشركون من أولادهما، ولا يلتفت إلى غير ذلك مما قبل إن آدم وحواء كانا لا يعيش لهما ولد، فأتاهمما إبليس فقال: إن أحبيتما أن يعيش لكم ولد فسميه عبد الحارث، ففعلا؛ فإنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ اجتباه وهداه، فلم يكن ليشرك به بعد ذلك. انتهى

\* وأما الآثار عن ابن عباس رضي الله عنهما؛ فهي ما بين واهٍ وضعيف، فلا تقوى، ويحتمل أنها من أهل الكتاب، تناقله بعضهم، وما جعلنا نأخذ بهذا التفسير لزاماً أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام معصومون عن الوقوع في الشرك، وأدَمَ منهم، وهذه العصمة من الشرك أجمع عليها العلماء، بل حتى كبار الذنوب معصومون منها، راجع "تفسير ابن كثير" عند هذه الآية.

(١) في [أ]: والمفسرين.

(٢) بل هو قريب، وليس بعيد كما تقدم تحريره، والله أعلم.

قال المصنف رحمه الله: قال ابن حزم: اتفقوا على تحرير كل اسم معبد لغير الله، كعبد عمرو، وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك، حاشا عبد المطلب.<sup>(١)</sup>

ش/ ابن حزم: هو عالم الأندلس، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي والظاهري، صاحب التصانيف، توفي سنة ست وخمسين وأربعين، وله اثنان وسبعون سنة.<sup>(٢)</sup>

وعبد المطلب [هو]<sup>(٣)</sup> جد رسول الله صلوات الله عليه وسلم، وهو ابن هاشم بن عبد مناف بن قصي ابن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مصر بن نزار بن معن بن عدنان،<sup>(٤)</sup> وما فوق عدنان مختلف فيه ولا ريب أنهم من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهمما السلام.

حكي رحمه الله اتفاق العلماء على تحرير كل ما عبّد لغير الله؛ لأنه شرك في الربوبية والإلهية؛ لأنخلق كلهم ملك الله وعيده له، استعبدتهم لعبادته وحده، وتوحيده في ربوبيته وإلهيته، فنفهم من عبد الله وحده في ربوبيته وإلهيته، ومنهم من أشرك به في إلهيته، وأقر له بربوبيته وأسمائه وصفاته، وأحكامه القدرية جارية عليهم ولا بد، كما قال تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣]، فهذه هي

(١) انظر: «مراتب الإجماع» (ص ٢٤٩).

ومعنى قوله: (حاشا عبد المطلب)، أي: لم يتفقوا عليه؛ فالاستثناء إنما هو من حيث الإجماع، لا من حيث التحرير؛ فهو يشير إلى الخلاف.

(٢) له مخالفات لأهل السنة والجماعة فيما يتعلق بالصفات، وبالقرآن، فلا يقول بقول أهل السنة في ذلك، فتنبه.

(٣) في [ب]: هذا جد.

(٤) هذا النسب متفق عليه، ولا خلاف فيه، وأما ما بعد عدنان إلى إسماعيل بن إبراهيم عليهمما الصلاة والسلام فمختلف فيه، لكن اتفقوا على أن عدنان من ذرية إسماعيل صلوات الله عليه وسلم.

ال العبودية العامة.

وأما العبودية الخاصة؛ فإنها تختص بأهل الإخلاص والطاعة، كما قال تعالى:

﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾ [الزمر: ٣٦]، ونحوها.

قوله: حاشا عبد المطلب.

هذا استثناء من العموم المستفاد من (كل)؛ وذلك أن تسميته بهذا الاسم لا محذور فيه، لأن أصله من عبودية الرق، وذلك أن المطلب أخا هاشم قدم المدينة وكان ابن أخيه شبيه هذا [قد<sup>(١)</sup>] نشأ في أحواله ببني النجار من الخزرج؛ لأن هاشماً تزوج فيهم امرأة، فجاءت منه بهذا الابن، فلما شب في أحواله وبلغ سن التمييز سافر به عممه المطلب إلى مكة بلد أبيه وعشيرته، فقدم به مكة وهو رديفه، فرأه أهل مكة وقد تغير لونه بالسفر، فحسبوه عبداً للمطلب، فقالوا: هذا عبد المطلب. فعلق به هذا الاسم وركبه، فصار لا يُذكر ولا يُدعى إلا به<sup>(٢)</sup>، فلم يبق للأصل معنى مقصود، وقد قال النبي ﷺ: «أنا ابن عبد المطلب»<sup>(٣)</sup>، وقد صار مُعَظَّماً في قريش والعرب، فهو سيد قريش، وأشرفهم في جاهليته، وهو الذي حفر زمم وصارت له السقاية وفي ذريته من بعده، وعبد الله والد رسول الله ﷺ أحد بنى عبد المطلب، وتوفي في حياة أبيه.

(١) ساقط من [أ].

(٢) ذكر ذلك في السيرة بدون إسناد صحيح.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٢٨٦٤)، ومسلم برقم (١٧٧٦)، من حديث البراء بن عازب رض، وانفرد به مسلم (١٧٧٥) من حديث العباس بن عبدالمطلب رض.

**قال العثيمين** رحمه الله في «القول المفيد» (٣/٦٥): هذا من باب الإخبار، وليس من باب الإنشاء، وفرق بين الإخبار وبين الإنشاء والإقرار.

**قال** فالصواب أنه لا يجوز أن يُعبد غير الله مطلقاً، لا بعد المطلب، ولا بغيره؛ وعليه فيكون التعبيد لغير الله من باب الشرك. اهـ

قال الحافظ صلاح الدين العلائي في كتاب "الدرة السننية في مولد خير البرية": كان سن أبيه عبد الله حين حملت منه آمنة برسول الله ﷺ نحو ثمانية عشر عاماً، ثم ذهب إلى المدينة ليختار منها تمرا لأهله، فمات بها عند أحواله بنى النجار، والنبي ﷺ حمل على الصحيح. انتهى

قلت: وصار النبي ﷺ لما وضعته أمّه في كفاله جده عبد المطلب.

قال الحافظ الذهبي: وتوفي أبوه عبد الله وللنبي ﷺ ثمانية وعشرون شهراً<sup>(١)</sup> وقيل: أقل من ذلك. وقيل: وهو حمل. توفي بالمدينة وكان قد قدمها ليختار [بها]<sup>(٢)</sup> تمراً. وقيل: بل مر بها راجعاً من الشام، وعاش خمسة وعشرين سنة. قال الواقدي: وذلك أثبت الأقويل في سنه ووفاته، وتوفيت أمّه آمنة بالأبواء وهي راجعة به إلى مكة من زيارة أخوال أبيه بنى النجار، وهو يومئذ ابن ست سنين وما يزيد عن يوم. وقيل: ابن أربع سنين. فلما ماتت أمّه حملته أمّ أيمان مولاته إلى جده، فكان في كفالته إلى أن تُوفّي جده وللنبي ﷺ ثمان سنين، فأوصى به إلى عمّه أبي طالب. انتهى كلام الحافظ.<sup>(٣)</sup>

(١) وهذا كله ليس عليه سند صحيح يثبت به.

(٢) ساقط من [أ].

(٣) من "تاريخ الإسلام" قسم السيرة (ص ٥٠).

قال المصنف وَكَلَّهُ: وعن ابن عباس في الآية، قال: لَمَّا تَغْشَاهَا آدُمُ، حَمَلَتْ، فَأَتَاهُمَا إِبْلِيسُ، فَقَالَ: إِنِّي صَاحِبُكُمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ، لِتُطْعِيَانِي أَوْ لِأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيْلَ، فَيَخْرُجُ مِنْ بَطْنِكَ فَيَسْقُهُ، وَلَا فَعْلَنَّ وَلَا فَعْلَنَّ. يُحَوِّفُهُمَا، سَمِّيَاهُ عَبْدُ الْحَارِثِ، فَأَيْمَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيْتًا. ثُمَّ حَمَلَتْ، فَأَتَاهُمَا فَقَالَ مِثْلَ قَوْلِهِ، فَأَيْمَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيْتًا، ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا، فَذَكَرَ لَهُمَا، فَأَذْرَكَهُمَا حُبُّ الْوَلَدِ، فَسَمِّيَاهُ عَبْدُ الْحَارِثِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ:

﴿جَعَلَاهُ شُرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا﴾ [الأعراف: ١٩٠]. رواه ابن أبي حاتم.<sup>(١)</sup>

وله بسنده صحيح عن قتادة، قال: شُرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ.

وله بسنده صحيح عن مجاهد، في قوله: ﴿لَئِنْ ءَأَيْتَنَا صَالِحًا﴾ [الأعراف: ١٨٩]، قال:

أشفقاً أَنْ لَا يَكُونَ إِنْسَانًا.

وَذُكْرُ معناه أَيْضًا عَنِ الْحَسْنِ وَسَعِيدِ وَغَيْرِهِمَا.<sup>(٢)</sup>

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٥/٦٣٤)، من طريق: شريك القاضي، عن خصيف بن عبد الرحمن، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس به، وهذا إسناد ضعيف؛ لضعف شريك، وخصيف، ولكن شريكاً توبع، تابعه عتاب بن بشير عند سعيد بن منصور (٩٧٣)، فقيت العلة في خصيف الجزري، والله أعلم.

قال العلامة العثيمين وَكَلَّهُ في "القول المفيد": هذه القصة باطلة من وجوهه، أحدها: أنه ليس في ذلك خبر صحيح عن النبي ﷺ، وقال ابن حزم: إنها رواية خرافية مكذوبة موضوعة. الثاني: يمتنع غاية الامتناع أن يذكر الله تعالى الخطبية من آدم وحواء، ولم يذكر توبتهمما، والله تعالى إذا ذكر خطبية بعض أنبيائه ورسله ذكر توبتهم منها. الثالث: أن الأنبياء معصومون من الشرك باتفاق العلماء.

الرابع: أنه ثبت في حديث الشفاعة أنَّ الناس يأتون آدم فيطلبون منه الشفاعة، فيعتذر بأكله من الشجرة، وهو معصية، ولو وقع منه الشرك لكان اعتذاره به أعظم وأولى وأحرى. الخامس: أنَّ في هذه القصة أنَّ الشيطان قال لهما: (أنا صاحبكمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ)، وهذا لا يقوله من يريد الإغواء. السادس: أنَّ قوله في هذه القصة: (لأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيْلَ)، إما أن يصدق ذلك وهذا شرك في الربوبية؛ لأنَّه لا خالق إلا الله، وإما أن لا يصدق فلا يمكن أن يقبل قوله، وهو يعلم أنَّ ذلك غير ممكن في حقه. السابع: قوله تعالى ﴿فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٠] بضمير الجمع، ولو كان آدم وحواء، لقال: عَمَّا يُشْرِكُونَ. انتهى بتصريف اختصار يسير.

(٢) وَمَعْنَى أَثْرِ قَتَادَةِ (شَرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ): يعني أطاعوه في التسمية، لكن سياق الآية يدل على =

ش/ قوله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما في الآية.

قد قدمنا نظيره عن ابن عباس في المعنى.

**قال شيخنا رحمه الله: إنَّ هذا الشرك في مجرد تسمية، لَمْ تُقصد حقيقتها.** <sup>(١)</sup>

وهو محملٌ حسن، يُبين أنَّ ما وقع من الأبوين من تسميتهمما ابنتهما عبد الحارث إنما هو مجرد تسمية، لَمْ يقصدوا تعبيده لغير الله، وهذا معنى قول قنادة: شركاء في طاعته، ولَمْ يكن في عبادته.

= أن الشرك في العبادة؛ لقوله تعالى: ﴿فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾، ولكن المقصود كما تقدم شرك ذرية آدم.

\* وأثر قنادة صحيح كما قال المصنف، وهو عند ابن جرير (٦٢٦/١٠)، وابن أبي حاتم (١٦٣٤/٥).

\* وأما أثر مجاهد فأخرجه ابن أبي حاتم (١٦٣٣/٥)، وفي سنته: يحيى بن اليمان، فيه ضعف.

\* وأثر الحسن أخرجه ابن جرير (٦٢٠/١٠)، وابن أبي حاتم (١٦٣٣/٥)، من طريق: معمراً، عن الحسن، وفيه انقطاع.

\* وأثر سعيد بن جبير أخرجه ابن أبي حاتم (١٦٣٣/٥)، وفيه: سالم بن أبي حفصة، ضعيف.

(١) انظر المسائل من «كتاب التوحيد» رقم (٣).

**قال العثيمين رحمه الله في «القول المفيد» (٢/٧٠): وهذا بناء على ما ذكر عن ابن عباس رضي الله عنهما والصواب أنَّ هذا الشرك حق على حقيقته، وأنه شرك من إشرك بنى آدم؛ ولهذا قال تعالى في الآية نفسها: ﴿أَيَسْتَرُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ﴾ [الأعراف: ١٩١]، فهذا الشرك الحقيقي الواقع من بنى آدم. انتهى**

فيه مسائل :

الأولى: تحريم كل اسم معبد لغير الله.

الثانية: تفسير الآية.

الثالثة: أنَّ هذا الشرك في مجرد تسمية لم يقصد حقيقتها.<sup>(١)</sup>

الرابعة: أنَّ هبة الله للرجل البنت السوية من النعم.

الخامسة: ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة، والشرك في العبادة.

(١) تقدم التنبية على ذلك من كلام العثيمين رحمه الله.

٥٠- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾

## ٥٠- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾

وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾ الآية [الأعراف: ١٨٠].

(١) ذَكَرَ ابْنُ أَبِي حَاتِمَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ: ﴿يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾ [الأعراف: ١٨٠]: يُشَرِّكُونَ.

(٢) وَعَنْهُ: سُمُّوا الالاتِ مِنَ الْإِلَهِ، وَالْعَزَّى مِنَ الْعَزِيزِ.

(٣) وَعَنِ الْأَعْمَشِ: يُدْخِلُونَ فِيهَا مَا لَيْسَ مِنْهَا.

ش / عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا، [مائة إلا واحدًا]»، من أحصاها دخل الجنة، وهو وتر يحب الوتر» آخر جاه في «الصحابيين» من حديث سفيان بن عيينة. (٤)

ورواه البخاري عن أبي اليمان، [عن شعيب] (٥)، عن أبي الزناد، عن الأعرج عنه.

وآخر جاه في «جامعه» عن [٦] [الجوز جاني] (٧)، عن صفوان بن صالح، عن

(١) لم أجده عن ابن عباس بهذا اللفظ، وإنما جاء ذلك عن قتادة كما ذكر الشارح.

(٢) لم أجده عن ابن عباس، وقد ذكره الشارح عن مجاهد كما سيأتي.

(٣) آخر جاه ابن أبي حاتم (١٦٢٣/٥)، من طريق: مبشر بن عبيد، عن الأعمش به، ومبشر بن عبيد متروك.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) آخر جاه البخاري برقم (٦٤١٠)، ومسلم برقم (٢٦٧٧).

(٦) هذه الزيادة ليست في المخطوطتين، وإثباتها هو الصواب، كما في «البخاري».

(٧) آخر جاه البخاري برقم (٢٧٣٦).

(٨) ما بين المعقوفين ساقط من النسختين، وأضفتناه من «تفسير ابن كثير».

(٩) في المخطوطتين: (الجرجاني)، والمثبت من «التفسير».

الوليد بن مسلم، عن شعيب بسنده مثله، وزاد بعد قوله «يحب الوتر»: «هو الله الذي لا إله إلا هو الرحمن الرحيم، الملك القدس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر، الخالق الرازق البارئ المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الفتاح العليم، القاپض الباسط الخافض الرافع، المعز المذل السميع البصير، الحكم العدل اللطيف الخبير، الحليم العظيم الغفور الشكور، العلي الكبير الحفيظ المقيت، الحسيب الجليل الكريم الرقيب، المجيب الواسع الحكيم الوودود، المجيد الباعث الشهيد الحق، الوكيل القوي المتنين الولي، الحميد [الممحصي المبدئ المعید، الممحی الممیت]<sup>(١)</sup> الحي القيوم، الواحد الماجد الواحد الأحد، الفرد الصمد القادر المقتدر، المقدم المؤخر الأول الآخر، الظاهر الباطن الوالي المتعالى، البر التواب المتنقم العفو الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، المقطسط الجامع الغني المعطي، المانع الضار النافع النور، الهاادي البديع الباقي الوارث، الرشيد الصبور».<sup>(٢)</sup>

(١) إضافة من «التفسير».

(٢) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣٥٠٧)، وابن حبان (٨٠٨)، والحاکم (١٦/١)، والبیهقی (٢٧/١٠)، وفي «الشعب» (١٠٢)، وفي «الأسماء والصفات» (٦)، والطبراني في «الدعاء» (١١١) كلهم من طريق: الوليد بن مسلم به.

❖ وأخرجه ابن ماجه (٣٨٦١)، من طريق: عبدالمالك بن محمد الصنعاني، عن زهير بن محمد التميمي، عن موسى بن عقبة، عن الأعرج، عن أبي هريرة به مع اختلاف في ذكر الأسماء، وهو حديث ضعيفٌ بهذا السياق، فذكُر الأسماء مدرج في الخبر، وقد أعلمه الترمذى، والبیهقی، وابنُ كثير، وشيخ الإسلام، وابن القيم، والحافظ ابن حجر، وغيرهم، وأعلوه بالإدراج، وسيأتي كلامُ ابن كثير أنَّ الوليد بن مسلم إنما رواه عن بعض أهل العلم الذين جمعوها من القرآن. قال شيخ الإسلام وَاللَّهُ أَعْلَمُ في «مجموع الفتاوى» (٦/٣٧٩)، وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أن هاتين الروايتين ليستا من كلام النبي وَاللَّهُ أَعْلَم، وللحديث طريق ثلاثة عند الحاکم (١٧/١) مع اختلاف في الأسماء، وفي إسناده: عبدالعزيز بن الحصين، له ترجمة في «لسان الميزان»، قال أبو داود: متروك. وقال النسائي: ليس بشقة. وقال مسلم: ذاهب الحديث. وضعفه عامة الحفاظ. وقد تكلم الحافظ وَاللَّهُ أَعْلَم على الحديث بكلام نفيس في «الفتح» (٦٤١٠)، وفي «التلخيص الحبير» =

﴿وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾  
٥٠- باب قول الله تعالى:

ثم قال الترمذى: [هذا]<sup>(١)</sup> حديث غريب، وقد روى من غير وجه عن أبي هريرة، ولا نعلم في كثير من الروايات ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث.

[والذى عول عليه جماعة من الحفاظ أن سرد الأسماء في هذا الحديث]<sup>(٢)</sup> مدرج فيه، وإنما ذلك كما رواه الوليد بن مسلم وعبد الملك بن محمد الصناعي عن [زهير]<sup>(٣)</sup> ابن محمد أنه بلغه عن غير واحد من أهل العلم أنهم قالوا ذلك، أي: إنهم جمعوها من القرآن كما روى عن جعفر بن محمد، وسفيان، وأبي زيد اللغوي، والله أعلم.

هذا ما ذكره العmad ابن كثير في «تفسيره»، ثم قال: ليعلم أن الأسماء الحسنة ليست منحصرة في تسعه وتسعين؛ بدليل ما رواه أحمد عن يزيد بن هارون، عن فضيل بن مرزوق، عن أبي سلمة الجنهى، عن القاسم بن عبدالرحمن، عن أبيه، عن عبدالله بن مسعود، عن رسول الله ﷺ قال: «ما أصاب أحداً قط هم ولا حزن، فقال: اللهم، إني عبدك بن عبدك بن أمتك، ناصيتي بيديك، ماضٍ في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو علمته أحداً من خلقك، أو أنزلته في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك: أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمي؛ إلا أذهب الله همّه وحزنه، وأبدل مكانه فرحاً»، فقيل:

= (٤)، وانظر «مجموع الفتاوى» (٢٢/٤٨٢)، (٦/٣٧٩-٣٨٠)، «مدارج السالكين» (٣/٤١٥).

تبيّن بعض الأسماء التي وردت في هذا الحديث لم تثبت في دليل آخر كـ(الخافض، والرافع، والباعث، والمحضي، والواجد، والماجد، والمانع، والضار، والنافع، والمعز، والمذل، والمبدئ، والمعيد، والمميت، والوالي، والمقسط، والمغني، والرشيد، والصبور).

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) وقع في المخطوطتين (نمير)، والمثبت هو الصواب.

يا رسول الله، ألا نتعلمها؟ فقال: «بلى، يبغي لمن سمعها أن يتعلّمها». <sup>(١)</sup>

(١) حسن. أخرجه أحمد (٣٧١٢)، وكذلك ابن أبي شيبة (١٠/٢٥٣)، وأبو يعلى (٥٢٩٧)، وابن حبان (٩٧٢)، والطبراني (١٠٣٥٢)، والحاكم (١٥٠٩-١)، من طريق: أبي سلمة الجهنمي، عن القاسم ابن عبد الرحمن، عن أبيه، عن ابن مسعود، وهذا الإسناد ضعيف، فيه: أبو سلمة الجهنمي مجهول، وقد ظنه بعض العلماء منهم العلامة الألباني رحمه الله أنه موسى بن عبدالله الجهنمي؛ لأنّه روى أيضاً عن القاسم بن عبد الرحمن، وال الصحيح أنه غيره؛ لأنّ موسى بن عبدالله الجهنمي كنيته: أبو عبدالله، ولم يرو عنه فضيل ابن مزروق، وقد فرق بينهما البخاري في «تاریخه»، وذكر لكلّ منهما ترجمة منفصلة، وكذلك ابن حبان في «الثقات» ذكر لكلّ منهما ترجمة منفصلة، وابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» لم يذكر إلا موسى بن عبدالله الجهنمي، وكناه بأبي عبدالله؛ فالذى يظهر أنه غيره، وفضيل بن مزروق اختلفوا فيه، والراجح تحسين حديثه؛ إلا أن يخالف، أو ينبع على وهمه، وعبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود هل سمع من أبيه؟ فيه خلاف، والراجح أنه سمع منه، لكن قليلاً.

\* والحديث له طريق آخر عند ابن السنّي (٣٤٢)، والبزار كما في «الكشف» (٣١٢٢)، من طريق: عبد الرحمن بن إسحاق الكوفي، عن القاسم بن عبد الرحمن، عن ابن مسعود، وعبد الرحمن بن إسحاق ضعيف، والقاسم لم يدرك ابن مسعود.

\* وله شاهد من حديث: أبي موسى عند ابن السنّي أيضًا (٣٤١)، من طريق: عبدالله بن زيد بن الحارث اليامي، عن أبي موسى، وعبد الله فيه جهالة ولم يدرك أحدًا من الصحابة؛ فهو منقطع، والحديث يحسن بهذه الطرق، وراجع «الصحيح» رقم (١٩٩).

والحديث المتقدم لا يفيد حصرها، وإنما هذا الأسلوب، وهو تقديم الخبر يفيد حصر التسعة والتسعين في الحكم المذكور في الحديث، وهو: «من أحصاها دخل الجنة»؛ فهذا الحكم مختصٌ بتسعه وتسعين اسمًا، ولا يحصل لأقل من هذا العدد، ومثال ذلك لو قال قائل: إن لي ثوابًا ليوم الجمعة. فهذا لا يفيد أنه ليس له إلا ثواب واحد، وإنما يفيد أنه محصور ليوم الجمعة؛ إذن هذا الأسلوب يفيد الحصر للحكم المذكور في الكلام، ولا يفيد الحصر مطلقاً.

ومما استدل به شيخ الإسلام، وابن القيم رحمهما الله على عدم حصر أسماء الله تعالى: قوله الله عز وجل في دعاء السجود: «سبحانك لا أُحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»، قالوا: فتناء الله بأسمائه وصفاته، وكذلك حديث الشفاعة: «فيفتح الله عלי من حسن الثناء، والمحامد شيئاً لم يفتحه لأحد قبلي»، انظر «بدائع الفوائد» (١/١٦٦-).

قال شيخ الإسلام رحمه الله في «مجموع الفتاوى» (٦/٣٨١): فإنَّ الذي عليه جماهير المسلمين أنَّ أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين. اهـ

وقال في (٤٨٢/٢٢): والنقول بالحصر، وإن كان قد قاله طائفه من المتأخرین كأبي محمد بن =

وقد أخرجه أبو حاتم، وابن حبان في «صححه».

وقال العوفي عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾<sup>(١)</sup>  
[قال: إلحاد الملحدين: أن دعوا اللات في أسماء الله.]

وقال ابن جريج عن مجاهد: ﴿وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾<sup>(٢)</sup> ، قال: اشتقوا  
اللات من الله، واشتقوا العزى من العزيز.<sup>(٣)</sup>

وقال قتادة: يلحدون: يشركون.<sup>(٤)</sup>

وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: إلحاد التكذيب.<sup>(٥)</sup>

وأصل الإلحاد في كلام العرب: العدل عن القصد، والميل، والجور، والإنحراف،  
ومنه: اللحد في القبر؛ لأنحرافه إلى جهة القبلة عن سمت الحفر.

قال ابن القيم رحمه الله:

وحقيقة الإلحاد فيها الميل بالـ إشراك والتعطيل والنكران<sup>(٦)</sup>

وأسماء الله تعالى كلها أسماء وأوصاف تعرّف بها تعالى إلى عباده، ودللت على  
كماله جل وعلا.

= حزم وغيره؛ فإن جمهور العلماء على خلافه، وعلى ذلك مضى سلف الأمة وأئمتها. اهـ

(١) أثر ابن عباس رضي الله عنهما عند ابن أبي حاتم، وابن جرير [آية: ١٨٠] من سورة الأعراف، وفيه سلسلة  
العوفيين؛ فهو ضعيف.

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [أ].

(٣) أخرجه ابن جرير في تفسير [آية: ١٨٠] من سورة الأعراف، وابن جريج عنده في روایته عن  
مجاهد؛ فهو ضعيف؛ لأن ابن جريج مدلس معروف به.

(٤) أخرجه ابن جرير في تفسير [آية: ١٨٠] من سورة الأعراف، من طريق: عمر عنه، وروايته عنه فيها ضعف.

(٥) أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم في تفسير [آية: ١٨٠] من سورة الأعراف، وعلى بن أبي طلحة لم  
يسمع من ابن عباس، وفيه: عبدالله بن صالح، كاتب الليث، فيه ضعف.

(٦) انظر: «الكافية الشافية» (ص ٢١٧) دار ابن الجوزي.

وقال عليه السلام: فالإلحاد إما بجحدها وإنكارها، وإما بجحد معانيها وتعطيلها، وإما بتحريفها عن الصواب وإخراجها عن الحق بالتأويلات، وإما أن يجعلها أسماء لهذه المخلوقات، كإلحاد أهل الاتحاد؛ فإنهم جعلوها أسماء هذا الكون محمودها ومذمومها، [حتى]<sup>(١)</sup> قال زعيمهم: هو المسمى بمعنى كل اسم ممدوح [عقلا]<sup>(٢)</sup> وشرعًا وعرفًا، وبكل اسم مذموم عقلاً وشرعًا وعرفًا، تعالى عما يقولون علوًّا كبيرًا. انتهى<sup>(٣)</sup>

قلت: والذي عليه أهل السنة والجماعة قاطبة متقدمهم ومتأخرهم: إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه، ووصفه بها رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتًا بلا تمثيل، وتزييه بلا تعطيل، كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]، وأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، <sup>(٤)</sup> يحتذى حذوه ومثاله، وكما [أنه]<sup>(٥)</sup> يجب [العلم]<sup>(٦)</sup> بأن الله ذاتاً حقيقة لا تشبه شيئاً من ذوات المخلوقين، فله صفات حقيقة لا تشبه [شيئاً من]<sup>(٧)</sup> صفات المخلوقين، فمن جحد شيئاً مما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله صلوات الله عليه وآله وسلامه، أو تأوله على غير ما ظهر من معناه؛ فهو جهمي قد اتبع غير سبيل المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَاهِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلََّ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [ب].

(٣) من «مدارج السالكين» (١ / ٣٠).

(٤) يعني: كما أنكم تثبتون ذاتاً لله لا تشبه ذوات المخلوقين؛ يلزمكم على هذا أن تثبتوا صفات الله لا تشبه صفات المخلوقين.

(٥) ساقط من [ب].

(٦) ساقط من [ب].

(٧) ساقط من [أ].

٥- باب قول الله تعالى: ﴿وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله أيضاً: فائدة جليلة: ما يجري صفةً أو خبراً على الرب تبارك وتعالى أقسام: أحدها: ما يرجع إلى نفس الذات، كقولك: ذات موجود. الثاني: ما يرجع [إلى] صفات معنوية<sup>(١)</sup>، كالعليم، والقدير، [والسميع]<sup>(٢)</sup> والبصير. الثالث: ما يرجع إلى أفعاله، كالخالق، والرازق. الرابع: التنزيه المحسض، ولا بد من تضمنه ثبوتاً؛ إذ لا كمال في العدم المحسض، كالقدوس، والسلام. الخامس: - ولم يذكره أكثر الناس - وهو الاسم الدال على جملة أوصاف عديدة لا تختص بصفة معينة، بل دالٌ على معان، نحو: المجيد، العظيم، الصمد؛ فإنَّ المجيد من اتصف بصفات متعددة من صفات الكمال، ولفظه يدل على هذا؛ فإنه موضوع للسعة، والكثرة والزيادة، فمنه: (استمجد المرخ والعفار<sup>(٣)</sup>، وأمجد الناقة علفها)، ومنه: (رب العرش المجيد) صفة للعرش؛ لسعته، وعظمته، وشرفه، وتأمل كيف جاء هذا الاسم مقترباً بطلب الصلوة من الله على رسوله كما علَّمناه عليه السلام؛ لأنَّه في مقام طلب المزيد، والتعرض لسعة العطاء وكثرته ودوانه، فأتى في هذا المطلوب باسم يقتضيه، كما تقول: اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، فهو راجع إلى التوسل إليه بأسماه وصفاته، وهو من أقرب الوسائل وأحبها إليه، ومنه الحديث الذي في «المسندي» و«الترمذى»: «أظلوا بيادِي الجلال والإكرام»،<sup>(٤)</sup> ومنه: «اللهم، إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان بديع

(١) في [أ]، و[ب]: (صفات نعمته)، والمثبت من «البداع».

(٢) ساقط من [ب].

(٣) المرخُ: شجر سريع الاشتعال. والعفارُ: شجر يقدر منه النار. والمعنى: كثرت النار. «لسان العرب»، «القاموس المحيط».

(٤) صحيح. رواه الترمذى (٣٥٢٤) (٣٥٢٥) من حديث أنس رضي الله عنه، وفي إسناده: مؤمل بن إسماعيل، ومؤمل عنده أخطاء ومخالفات، وقد غلط في هذا الحديث فوصله، وإنما هو من مراسيل الحسن، وقد أعله أبو حاتم بالإرسال كما في «العلل» (٢٠٦٩)، وهو ثابتٌ من حديث ربيعة بن عامر، أخرجه أَحْمَد (٤/١٧٧)، والنمسائي في «الكبرى» (٧٧١٦) (١١٥٦٣)، والبخاري في «التاريخ» =

السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام»<sup>(١)</sup> فهذا سؤال له، وتوسل إليه [بحمده]<sup>(٢)</sup>، وأنه لا إله إلا هو المنان؛ فهو توسل إليه بأسمائه وصفاته، وما أحق ذلك بالإجابة وأعظمه موقعًا عند المسؤول، وهذا باب عظيم من أبواب التوحيد. السادس: صفة تحصل من اقتران أحد الأسمين والوصفين بالأخر، وذلك قدر زائد على مفرديهما، نحو: الغني الحميد، (العفو)<sup>(٣)</sup> القدير، الحميد المجيد، وهكذا عامة الصفات المقتربة والأسماء المزدوجة في القرآن؛ فإنَّ الغنى صفة كمال، والحمد كذلك، واجتماع الغنى مع الحمد كمال آخر؛ فله ثناء من غناه وثناء من حمده، وثناء من اجتماعهما، وكذلك الغفور القدير، والحميد المجيد، والعزيز الحكيم، فتأمله؛ فإنه من أشرف المعارف.<sup>(٤)</sup>

= (٣) /٢٨٠)، والطبراني (٤٥٩٤)، والحاكم (١/٤٩٨-٤٩٩)، من طرِيق عن ابن المبارك، عن يحيى بن حسان، عن ربيعة بن عامر به، وإسناده صحيح.

﴿وجاء أيضًا من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أخرجه الحاكم (١/٤٩٩)، وفي إسناده: رشدين بن سعد، وهو ضعيف.

(١) حسن. أخرجه أبو داود (١٤٩٥)، والنسائي (٣/٥٢)، وأحمد (١٢٦١١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٠٥)، والطحاوي في «المشكل» (١٧٥)، وابن حبان (٨٩٣)، والحاكم (١/٤٥٠-٥٠٣)، من طرِيق عن خلف بن خليفة، ثنا حفص بن عمر، عن أنس، وفيه: «فقد سأله باسمه الأعظم، الذي إذا سئل به أعطي، وإذا دُعى به أجاب»، وهذا إسناد حسن.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) في المخطوطتين (الغفور)، والمثبت من «بدائع الفوائد».

(٤) انتهى من «بدائع الفوائد» (١/١٥٩-١٦١).

**فيه مسائل :**

**الأولى:** إثبات الأسماء.

**الثانية:** كونها حسنة.

**الثالثة:** الأمر بدعائه بها.

**الرابعة:** ترك من عارض من الجاهلين الملحدين.

**الخامسة:** تفسير الإلحاد فيها.

**السادسة:** وعيده من أللحد.

## ٥١- بَابُ لَا يُقَالُ: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابُ لَا يُقَالُ: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ.

في «الصحيح» عن ابن مسعود جَعْلَتْهُ، قال: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الصَّلَاةِ قَلْنَا: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَى فَلَانٍ وَفَلَانٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: لَا تَقُولُوا: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ».

ش/ هذا الحديث رواه البخاري، ومسلم، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه من حديث شقيق بن سلمة، عن عبد الله بن مسعود وَهُوَ اللَّهُ، قال: كُنَّا إِذَا جلستنا مع رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الصَّلَاةِ قَلْنَا: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ، قَبْلَ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَى فَلَانٍ وَفَلَانٍ...، الحديث<sup>(١)</sup>. وفي آخره ذكر التشهد الأخير.

ورواه الترمذى من حديث الأسود بن يزيد، عن ابن مسعود<sup>(٢)</sup>، وذكر في الحديث [سبب]<sup>(٣)</sup> النهي عن ذلك بقوله: «فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ وَمِنْهُ السَّلَامُ»<sup>(٤)</sup>، وقد كان النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ إذا انصرف من الصلاة المكتوبة استغفر ثلثاً، وقال: «اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ، تَبارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»<sup>(٥)</sup>.

(١) أخرجه البخاري برقم (٨٣٥)، ومسلم برقم (٤٠٢)، وأبو داود (٩٦٨)، والنسائي (٢٤٠ / ٢)، وابن ماجه (٨٩٩).

(٢) رواية الترمذى بهذا الإسناد (٢٨٩) ليس فيها موطن الشاهد، وموطن الشاهد هو أنهم كانوا يقولون: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ، وَعَلَى عِبَادِهِ. فنهاهم النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ عن ذلك.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) لفظ الحديث: «فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ»، وأما: «وَمِنْهُ السَّلَامُ»؛ فلعلها من حفظ الشارح.

(٥) أخرجه مسلم برقم (٥٩١)، من حديث ثوبان جَعْلَتْهُ.

وفي الحديث: «إِنَّ هَذَا [هُوَ]<sup>(١)</sup> تَحْيَة أَهْل الْجَنَّةِ لِرَبِّهِمْ تَبارَكَ وَتَعَالَى»<sup>(٢)</sup>، [وفي التنزيل ما يدل على أن الله تبارك وتعالى يسلم عليهم في الجنة كما قال تعالى]<sup>(٣)</sup> «سَلَامٌ قَوْلًا مِّنْ رَبِّ رَحْمَةٍ»<sup>(٤)</sup> [يس: ٥٨].

ومعنى قوله: «إن الله هو السلام» أنه تعالى سالم من كل نقص، ومن كل تمثيل؛ فهو الموصوف بكل كمال، المتباعد عن كل عيب [ونقص].<sup>(٥)</sup>

قال في «البدائع»: السلام اسم مصدر، وهو من ألفاظ الدعاء، يتضمن [الإنشاء والإخبار، فجهة الخبرية فيه لا تناقض جهة الإنسانية]<sup>(٦)</sup>، وهو معنى السلام المطلوب عند التحية، وفيه قولان مشهوران: الأول: [أَنَّ السَّلَامَ هُنَا هُوَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ]، ومعنى الكلام<sup>(٧)</sup> نزلت بركته عليكم، ونحو هذا، فاختير في هذا المعنى من أسمائه عزوجل اسم السلام دون غيره من الأسماء. الثاني: [أَنَّ]<sup>(٨)</sup> السلام مصدر بمعنى السلام، وهو المطلوب المدعا به عند التحية، ومن حجة أصحاب هذا القول: أنه يأتي مُنكراً فيقول المسلم: (سلام عليكم)، ولو كان اسمًا من أسماء الله؛ لم يستعمل كذلك، ومن حجتهم: أنه ليس المقصود من السلام هذا المعنى، وإنما المقصود منه الإيذان بالسلامة خبراً وداعاً.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: وفصل الخطاب أن يُقال: الحق في مجموع القولين،

(١) ساقط من [ب].

(٢) تقدم هذا ضمن حديث طويل في باب (٣٦): من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا. وأنه معرض.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [ب].

(٦) في [ب]: أنَّ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ هُوَ السَّلَامُ وَمَعْنَى السَّلَامِ.

(٧) ساقط من [ب].

فَكُلُّ مِنْهُمَا بعْضُ الْحَقِّ، وَالصَّوَابُ فِي مَجْمُوعِهِمَا، إِنَّمَا يَتَبَيَّنُ ذَلِكَ بِقَاعِدَةِ، وَهِيَ: أَنَّ حَقًّا مِنْ دُعَا اللَّهُ بِأَسْمَائِهِ الْحَسَنَى أَنْ يُسَأَلُ فِي كُلِّ مَطْلُوبٍ، وَيَتَوَسَّلُ بِالْاسْمِ الْمُقْتَضِي لِذَلِكَ الْمَطْلُوبِ، الْمُنَاسِبُ لِحَصْولِهِ، حَتَّى إِنَّ الدَّاعِيَ مُتَشَفِّعٌ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، مُتَوَسِّلٌ بِهِ إِلَيْهِ، فَإِذَا قَالَ: (رَبِّ اغْفِرْ لِي وَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الْغَفُورُ؟)؛ فَقَدْ سَأَلَهُ أَمْرِيْنِ، وَتَوَسَّلَ إِلَيْهِ بِاسْمَيْنِ مِنْ أَسْمَائِهِ الْمُقْتَضِيَّيْنِ لِحَصْولِ مَطْلُوبِهِ، [وَقَالَ اللَّهُ أَكْبَرُ لَأَبِي بَكْرٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ]١)، وَقَدْ سَأَلَهُ مَا يَدْعُونَ بِهِ: «قُلْ: اللَّهُمَّ أَنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا، وَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»٢)، فَالْمَقْعَدُ لِمَا كَانَ مَقْعَدُ طَلْبِ السَّلَامِ الَّتِي هِيَ أَهْمَّ مَا يَعْلَمُ الرَّجُلُ أَتَى فِي طَلْبِهَا بِصِيغَةِ اسْمٍ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَهُوَ (السَّلَامُ) الَّذِي تَطْلُبُ مِنْهُ السَّلَامُ، فَتَضَمَّنَ لِفَظُ السَّلَامِ مَعْنَيَيْنِ: أَحَدُهُمَا: ذَكْرُ اللَّهِ. وَالثَّانِي: طَلْبُ السَّلَامِ، وَهُوَ مَقْصُودُ الْمُسْلِمِ، فَقَدْ تَضَمَّنَ (السَّلَامُ عَلَيْكُمْ) [اسْمًا]٣) مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ، وَطَلْبُ السَّلَامِ مِنْهُ، فَتَأْمَلُ هَذِهِ الْفَائِدَةَ.

وَحَقِيقَتُهُ: الْبِرَاءَةُ وَالخَلاصُ وَالنِّجَاةُ مِنْ [الشَّرِّ]٤) وَالْعِيُوبِ، وَعَلَى هَذَا [الْمَعْنَى]٥) تَدُورُ تَصَارِيفُهُ، فَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُكَ: سَلَّمَكَ اللَّهُ.

وَفِيهِ دُعَاءُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الصِّرَاطِ: رَبِّ سَلَّمَ سَلَّمَ.

(١) وَقَعَ فِي الْمُخْطُوطَيْنِ: (وَقَالَ لِعَائِشَةَ...)، وَالْمُبَثَّتُ هُوَ الصَّوَابُ كَمَا فِي «الْبَدَائِعِ».

(٢) إِضَافَةُ مِنْ «الصَّحِيحَيْنِ».

(٣) أَخْرَجَهُ البَخَارِيُّ بِرَقْمِ (٨٣٤) وَمُسْلِمٌ بِرَقْمِ (٢٧٠٥)، مِنْ حَدِيثِ أَبِي بَكْرٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(٤) سَاقَطَ مِنْ [بِ].

(٥) انْظُرْ: «بَدَائِعُ الْفَوَادِ» (٢/ ١٣٩ - ١٤٣).

(٦) فِي [بِ]: الشَّرُورِ.

(٧) سَاقَطَ مِنْ [بِ].

(٨) ضَعِيفٌ. أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ (٢٤٣٢)، وَعَبْدُ بْنِ حَمِيدٍ (٣٩٤)، مِنْ حَدِيثِ الْمُغِيْرَةَ بْنِ شَعْبَةَ، وَفِيهِ: عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ إِسْحَاقِ الْكَوْفِيِّ ضَعِيفٌ، وَفِيهِ شَيْخُهُ: النَّعْمَانُ بْنُ سَعْدٍ، مَجْهُولٌ، وَهُوَ يَخَالِفُ حَدِيثَ =

ومنه: سَلِمَ الشيء لفلان، أي: خلص له وحده، قال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿سَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءٌ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ﴾ [الزمر: ٢٩]، أي: خالصا له وحده، لا يملكه معه غيره، ومنه السَّلْمُ ضد الحرب؛ لأن كُلَّ واحد من المتحاربين يخلص ويسلم من أذى الآخر؛ ولهذا يُنَيَّ [فيه]<sup>(٢)</sup> على المفاعة، فيقال: [المصالحة مثل]<sup>(٣)</sup> المشاركة. ومنه القلب السليم، وهو النقي من الدغل والعيوب.

وَحَقِيقَتُهُ: الذي قد سلم الله وحده، فخلص من دغل الشرك وَغَلَّهُ، ودغل الذنوب والمخالفات؛ بل هو المستقيم على صدق حبه، وحسن معاملته، وهذا هو الذي صَمِّنَ له النجاة من عذابه، والفوز بكرامته، ومنه أخذ الإسلام؛ فإنه من هذه المادة؛ لأنه الاستسلام والانقياد لله والتخلص من شوائب الشرك، فسلم لربه وخلص له، كالعبد الذي سلم لمولاه، ليس فيه شركاء متشاشون؛ ولهذا ضرب سبحانه هذين الْمَثَلَيْنَ للMuslim الخالص لربه وللمشرك به.<sup>(٤)</sup>

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير السلام.

الثانية: أنه تحية.

الثالثة: أنها لا تصلح لله.

الرابعة: العلة في ذلك.

الخامسة: تعليمهم التحية التي تصلح لله.

= أبي هريرة رضي الله عنه في «ال الصحيحين »: «ولا يتكلم يومئذ إلا الرسل، ودعوى الرسل يومئذ: اللهم سلم سلم»؛ فهذا من قول الرسل، وليس من قول المؤمنين.

(١) ساقط من [ب].

(٢) ساقط من [أ].

(٣) حصل تحريف في [أ]، و[ب]، والمثبت هو الصواب.

(٤) انظر: «البدائع» (٢/ ١٣٣).

## ٥٢- بَابُ قَوْلٍ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: بَابُ قَوْلٍ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ.

ش / يعني أنَّ ذلك لا يجوز؛ لورود النهي عنه في حديث الباب.

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: في «الصحيح» عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لَا يَقُولُ أَحَدٌ كُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي إِنْ شِئْتَ..، وَلَكَنْ لِيَعْزِمُ الْمَسَأَةَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ لَا مُكْرَهٌ لَهُ». <sup>(١)</sup>  
ولمسلم: «وَلِيُعَظِّمِ الرَّغْبَةَ، فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَتَعَاظِمُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ». <sup>(٢)</sup>

ش / بخلاف العبد؛ فإنه قد يُعطي السائل مسألته؛ لحاجته إليه، أو لخوفه منه، أو رجائه، فيعطيه مسألته وهو كاره، فاللائق بالسائل للمخلوق أن يعلق حصول حاجته على مشيئة المسؤول؛ مخافةً أن يعطيه وهو كاره، بخلاف رب العالمين؛ فإنه تعالى لا يليق به ذلك؛ لكمال غِنَاه عن جميع خلقه، وكمال جُوده وكرمه، وكلهم فقير إليه محتاج، لا يستغني عن ربه طرفة عين، وعطاؤه كلام. <sup>(٣)</sup>

وفي الحديث: «يمين الله ملائى لا يغيبها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض؟ فإنه لم يغض ما في يمينه، وفي يده الأخرى القسط ينخفضه ويرفعه» <sup>(٤)</sup>، يعطي تعالى لحكمة وينعم لحكمة، وهو الحكيم الخبير، فاللائق بمن سأل

(١) أخرجه البخاري برقم (٦٣٣٩) (٧٤٧٧)، ومسلم برقم (٢٦٧٩).

(٢) أخرجه مسلم (٢٦٧٩)، من حديث أبي هريرة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

(٣) يعني: يحصل بأمره، لقوله تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢].

(٤) أخرجه البخاري برقم (٧٤١٩)، ومسلم برقم (٩٩٣)، من حديث أبي هريرة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

الله أَنْ يَعْزِمَ الْمَسَأَةَ؛ فَإِنَّهُ تَعَالَى لَا يَعْطِي عَبْدَهُ شَيْئًا عَنْ كُرَاهَةٍ، وَلَا عَنْ عِظَمٍ مَسَأَةً، وَقَدْ

قَالَ بَعْضُ الشُّعْرَاءَ فِيمَنْ يَمْدُحُهُ:

وَيَعْظُمُ فِي عَيْنِ الصَّغِيرِ صَغَارَهَا      وَيَصَغِّرُ فِي عَيْنِ الْعَظِيمِ الْعَظَائِمَ<sup>(١)</sup>

[وهذا]<sup>(٢)</sup> إِلَى مَا فِي نُفُوسِ أَرْبَابِ الدُّنْيَا، وَإِلَّا فَإِنَّ الْعَبْدَ يُعْطَى تَارَةً وَيَمْنَعُ أَكْثَرَ،  
وَيَعْطِي كُرْهَاهَا، وَالْبَخْلَ عَلَيْهِ أَغْلَبُ، وَبِالنِّسْبَةِ إِلَى حَالَهُ هَذِهِ فَلِيُسْ عَطَاؤُهُ بَعْظِيمٌ، وَأَمَّا مَا  
يَعْطِيهِ اللَّهُ عَبْدَهُ فَهُوَ دَائِمٌ مُسْتَمِرٌ، يَجُودُ بِالنِّوَالِ قَبْلَ السُّؤَالِ، مِنْ حِينَ وَضَعَتِ النَّطْفَةِ فِي  
الرَّحْمَ، فَنَعْمَهُ عَلَى الْجَنِينِ فِي بَطْنِ أَمَّهُ دَارَّةٌ يَرْبِيهِ أَحْسَنُ تَرْبِيةً، فَإِذَا وَضَعَتْهُ أَمَّهُ عَطْفَهُ عَلَيْهِ  
وَالْدِيَهُ، وَرَبَاهُ بِنَعْمَهُ حَتَّى يَلْغُ أَشَدَهُ، يَتَقَلَّبُ فِي نَعْمَ اللَّهِ مَدَةَ حَيَاتِهِ؛ فَإِنْ كَانَتْ حَيَاتُهُ عَلَى  
الإِيمَانِ وَالتَّقْوَى ازْدَادَتْ نَعْمَ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ إِذَا تَوَفَّاهُ أَضْعَافُ أَضْعَافِ مَا كَانَ عَلَيْهِ فِي  
الدُّنْيَا مِنَ النِّعَمِ الَّتِي لَا يَقْدِرُ قَدْرُهَا إِلَّا اللَّهُ، مَا أَعْدَهُ اللَّهُ تَعَالَى لِعَبْدِهِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُتَقِينَ.

وَكُلُّ مَا يَنَالُهُ الْعَبْدُ فِي الدُّنْيَا مِنَ النِّعَمِ، وَإِنْ كَانَ بَعْضُهَا عَلَى يَدِ مُخْلُوقٍ؛ فَهُوَ بِإِذْنِ اللَّهِ  
وَإِرَادَتِهِ وَإِحْسَانِهِ إِلَى عَبْدِهِ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الْمَحْمُودُ عَلَى النِّعَمِ كُلُّهَا، فَهُوَ الَّذِي شَاءَهَا  
وَقَدْرُهَا، وَأَجْرَاهَا عَنْ كَرْمِهِ، وَجُودِهِ، وَفَضْلِهِ، فَلِهِ النِّعْمَةُ، وَلِهِ الْفَضْلُ، وَلِهِ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ،  
قَالَ تَعَالَى: «وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ» [النَّحْل: ٥٣].

وَقَدْ يَمْنَعُ تَعَالَى عَبْدَهُ إِذَا سَأَلَهُ لِحُكْمِهِ، وَعَلِمَ بِمَا يُصلِحُ عَبْدَهُ مِنَ الْعَطَاءِ وَالْمَنْعِ، وَقَدْ  
يَؤْخِرُ مَا سَأَلَهُ عَبْدُهُ لِوْقَتِهِ الْمُقْدَرِ، أَوْ لِيَعْطِيهِ أَكْثَرَ، فَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ.

(١) هذا البيت لأبي الطيب المتنبي، وهو ثاني بيت في قصيدة يمدح بها سيف الدولة سنة (٣٤٣)،  
القصيدة:

عَلَى قَدْرِ أَهْلِ الْعَزْمِ تَأْيِي الْعَزَّازِمِ      وَتَأْيِي عَلَى قَدْرِ الْكَرَامِ الْمَكَارِمِ

انظر: «الديوان» (٢/٧٨٤) مع شرح الواحدي.

(٢) وَقَعَ فِي الْمَخْطُوطَيْنِ: (وَأَمَّا هَذَا)، وَالْمَثَبُتُ أَقْرَبُ.

وقوله: ولمسلم: «وليعظم الرغبة».

أي: في سؤاله ربه حاجته؛ فإنه يعطي العظائم كرمًا، وجودًا، وإحسانًا.

«إِنَّ اللَّهَ لَا يَتَعَاذِمُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ»، أي: ليس شيء عند الله عظيم، وإن عظم في نفس المخلوق؛ [لأن سائل المخلوق]<sup>(١)</sup> لا يسأله إلا ما يهون عليه بذلك، بخلاف رب العالمين؛ فإنَّ عطاوه كلام<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢]. فسبحان من لا يقدر الخلق قدره! لا إله غيره ولا رب سواه.

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن الاستثناء في الدعاء.

الثانية: بيان العلة في ذلك.

الثالثة: قوله: «ليعزز المسألة».

الرابعة: إعطاء الرغبة.

الخامسة: التعليل لهذا الأمر.

(١) ساقط من [ب].

(٢) مراد المؤلف حَلَّهُ اللَّهُمَّ أَنَّهُ يَحْصُلُ بِمُجْرِدِ قَوْلِهِ ﴿كُنْ﴾.

## ٥٣- بَاب لَا يَقُول: عَبْدِي وَأَمْتِي

قال المصنف رحمه الله: بَاب لَا يَقُول: عَبْدِي وَأَمْتِي.

في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «لَا يَقُول أَحَدُكُمْ: أَطْعُمْ رَبَّكَ، وَضَّئِعْ رَبَّكَ. وَلْيَقُولْ: سَيِّدِي، وَمَوْلَايَ، وَلَا يَقُولْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي، وَأَمْتِي، وَلَيُقُولْ: فَتَايَ، وَفَتَاتِي، وَغُلَامِي».<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: بَاب لَا يَقُول: عَبْدِي وَأَمْتِي.

ذكر الحديث الذي في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «لَا يَقُولُنَّ أَحَدُكُمْ: أَطْعُمْ رَبَّكَ، وَضَّئِعْ رَبَّكَ، وَلَيَقُولْ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ، وَلَا يَقُولْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمْتِي، وَلَيَقُولْ: فَتَايَ، وَفَتَاتِي، وَغُلَامِي».

هذه الألفاظ المنهي عنها وإن كانت تطلق لغة؛ فالنبي صلوات الله عليه وسلم نهى عنها؛ تحقيقاً للتوحيد؛ لما فيها من التشريك في اللفظ؛ لأنَّ الله تعالى هو رب العباد جميعهم، فإذا أطلق على غيره؛ شاركه في هذا الاسم، فينهى عنه لذلك وإن لم يقصد بذلك التشريك في الربوبية التي هي وصف الله تعالى، وإنما المعنى أنَّ هذا مالك له، فيطلق عليه هذا اللفظ بهذا الإعتبار، فالنبي عنه حسماً لمادة التشريك بين الخالق والمخلوق، وتحقيقاً للتوحيد، وبعيداً عن الشرك، حتى في اللفظ، وهذا من أحسن مقاصد الشريعة؛ لما فيه من تعظيم الرب تعالى، وبعده عن مشابهة المخلوقين، فأرشدهم صلوات الله عليه وسلم إلى ما يقوم مقام هذه الألفاظ<sup>(٢)</sup>، وهو قوله (سيدي ومولاي)، وكذا قوله: «وَلَا يَقُولْ أَحَدُكُمْ عَبْدِي وَأَمْتِي»؛

(١) آخر جره البخاري برقم (٢٥٥٢)، ومسلم برقم (٢٤٩).

(٢) والألفاظ المذكورة إطلاقها مكروه، والنهي الوارد إنما هو على سبيل الكراهة، والتزويه؛ لقول الله

لأن العبيد عبد الله، والإماء إماء الله، قال تعالى: «إِن كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْمَنَ عَبْدًا» [مريم: ٩٣]، ففي إطلاق هاتين الكلمتين على غير الله تشير إلى اللفظ، فنهماهم عن ذلك؛ تعظيمًا لله تعالى، وأدبًا وبعدها عن الشرك، وتحقيقًا للتوحيد، وأرشدهم إلى أن يقولوا: فتاي، وفتاقى، وغلامي، وهذا من باب حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد، فقد بلغ ﷺ أمة كل ما لهم فيه نفع، ونهماهم عن كل ما فيه نقص في الدين، فلا خير إلا دلّهم عليه، خصوصًا في تحقيق التوحيد، ولا شر إلا حذرهم عنه صلوات الله وسلامه عليه، خصوصًا ما يقرب من الشرك لفظًا وإن لم يقصد، وبالله التوفيق.

#### فيه مسائل:

الأول: النهي عن قول: عبدي، وأمي.

الثانية: لا يقول العبد لسيده: ربّي. ولا يقال له: أطعم ربّك.

الثالثة: تعلیم الأول قول: فتاي، وفتاقى، وغلامي.

الرابعة: تعلیم الثاني قول: سيدي، ومولاي.

الخامسة: التنبية للمراد، وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ.

عزوجل عن يوسف عليه السلام: «أذكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ»، قوله: «أرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ»، وقول النبي ﷺ: «أن تلد الأمة ربهما»، قوله تعالى: «وَأَنْكِحُوا الْأَيَامِيَّ مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ» [النور: ٣٢]، وببوب البخاري رحمه الله في «صحیحه»: [باب كراهة التطاول على الرقيق وقوله: عبدي، وأمي]. قال الحافظ رحمه الله: أي: وكرابة ذلك من غير تحريم؛ ولذلك استشهد للجواز بقوله تعالى: «وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ»، وبغيرها من الآيات والأحاديث، ثم أردفها بالحديث الوارد في النهي عن ذلك، واتفق العلماء على أن النهي الوراد في ذلك للتنتزه، حتى أهل الظاهر؛ إلا ما سئلناه عن ابن بطاط في لفظ (الرب). انتهى

قلت: وهو على سبيل الكراهة أيضًا؛ إلا أن الكراهة فيها أشد، هذا وليعلم أن الحكم قد يصل إلى التحرير إذا صاحبه الاحتقار والأذية للملوك المسلمين، أو صاحبها الاختيال والتعاظم من السيد، وبالله التوفيق. انظر شرح الحديث من «الفتح»، و«المفهم»، و«شرح مسلم».

## ٥٤- بَابُ لَا يُرَدُّ مَنْ سَأَلَ بِاللهِ

قال المصنف حَدَّثَنَا: بَابُ لَا يُرَدُّ مَنْ سَأَلَ بِاللهِ.

عن ابن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ سَأَلَ بِاللهِ فَأَعْطُوهُ، وَمَنْ اسْتَعَاذَ بِاللهِ فَأَعْيُذُوهُ، وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِبُوهُ، وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ لَمْ تَحْدُدُوا مَا تُكَافِئُونَهُ فَادْعُوا لَهُ، حَتَّى تَرَوْا أَنْكُمْ قَدْ كَافَّتُمُوهُ». رواه أبو داود والنسائي بسنده  
(١) صحيح.

ش/ ظاهر الحديث النهي عن رد السائل إذا سأله، لكن هذا العموم يحتاج إلى تفصيل بحسب ما ورد في الكتاب والسنة، فيجب إذا سأله السائل ما له فيه حق كيبيت المال [أن يُجَاب] <sup>(٢)</sup> فَيُعَطَّى منه على قدر حاجته، [وَمَا يَسْتَحْقَه] <sup>(٣)</sup> وجوبًا، وكذلك إذا سأله المحتاج مَنْ في ماله فضل، فيجب أن يعطيه [على حسب حاله ومسألته، وأما إذا

(١) صحيح. أخرجه أبو داود (٥١٠٩) (١٦٧٢)، والنسائي (٨٢/٥)، وكذلك أحمد (٥٣٦٥) والبخاري في «الأدب المفرد» (٢١٦)، وابن حبان (٣٤٠٨)، والحاكم (٤١٢/١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥٦/٩)، وغيرهم، من طرق عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عمر به، وهذا إسناد صحيح، وقد صححه شيخنا حَفَظَهُ اللَّهُ في «الصحيح المستند» رقم (٧٣٦)، والعلامة الألباني حَفَظَهُ اللَّهُ في «الصحيحة» (٢٥٤).

﴿ وَأَخْرَجَهُ الطَّبرَانِيُّ فِي «الْكَبِيرِ» (١٣٤٨٠)، مِنْ طَرِيقِ أَبِي جَعْفَرِ الرَّازِيِّ، عَنْ حَصَّينِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، وَفِي (١٣٥٣٠) مِنْ طَرِيقِ الْعَوَامِ بْنِ حُوشَبَ، كَلَّا هُمَا عَنْ مَجَاهِدِهِ، دُونَ قَوْلِهِ: «وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا...» إِلَى آخِرِهِ. ﴾

وإسناده الأول فيه: أبو جعفر الرازبي، فيه ضعف، والإسناد الثاني صحيح.

(٢) زيادة من المطبوع يقتضيها السياق.

(٣) ساقط من [ب].

سَأَلَ مَنْ لَا فَضْلٌ عَنْهُ، فَيُسْتَحْبِطُ أَنْ يُعْطِيهِ [١] عَلَى قَدْرِ حَالِ الْمَسْؤُلِ مَا لَا يَضُرُّهُ، وَلَا يَضُرُّ عَائِلَتَهُ، وَإِنْ كَانَ مُضْطَرًّا؛ وَجَبُ أَنْ يُعْطِيهِ مَا يَدْفَعُ ضَرْرَهُ.

وَمَقَامُ الْإِنْفَاقِ مِنْ أَشْرَفِ مَقَامَاتِ الدِّينِ، وَتَفَاوُتُ النَّاسِ فِيهِ بِحَسْبِ مَا جُبِلُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكَرَمِ، وَالْجُودِ، وَضَدِّهِمَا مِنَ الْبَخْلِ وَالشَّحِّ، فَالْأَوَّلُ مُحَمَّدٌ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، وَالثَّانِي مَذْمُومٌ فِيهِمَا، وَقَدْ حَثَ اللَّهُ تَعَالَى عِبَادَهُ عَلَى الْإِنْفَاقِ؛ لِعِظَمِ نَفْعِهِ وَتَعْدِيهِ، وَكُثْرَةِ ثَوَابِهِ، قَالَ تَعَالَى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَكِمَّلُوا الْخَيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ \* الشَّيْطَانُ يَعْدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعْدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ» [البَقْرَةُ: ٢٦٨-٢٦٧].

وَقَالَ تَعَالَى: «وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلِفِينَ فِيهِ» [الْحَدِيدُ: ٧٣]، وَذَلِكَ الْإِنْفَاقُ فِي خَصَالِ الْبَرِّ الْمَذْكُورَةِ فِي قَوْلِهِ: «لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَسْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَةَ وَالْمُؤْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبُأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَجِئَنَ الْبُأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ» [البَقْرَةُ: ١٧٧].

فَذَكْرُهُ بَعْدَ [ذَكْرِ] [٢] أَصْوَلِ الْإِيمَانِ وَقَبْلِ ذَكْرِ الصَّلَاةِ، وَذَلِكَ -وَاللَّهُ أَعْلَمُ- لِتَعْدِي نَفْعَهُ، وَذَكْرُهُ تَعَالَى فِي الْأَعْمَالِ الَّتِي أَمْرَ اللَّهُ بِهَا عِبَادَهُ، وَتَعْبُدُهُمْ بِهَا، وَوَعْدُهُمْ عَلَيْهَا الْأَجْرُ الْعَظِيمُ، قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالخَاسِعِينَ وَالخَاسِعَاتِ

(١) مَا بَيْنَ الْمَعْقُوفَيْنِ سَاقِطٌ مِنْ [بِ].

(٢) سَاقِطٌ مِنْ [أِ].

وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُنَصَّدِقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا» [الأحزاب: ٣٥].

وكان النبي ﷺ يحث أصحابه على الصدقة حتى النساء؛ نصحا للأمة، وحثا لهم على ما ينفعهم عاجلاً وآجلاً، وقد أثني الله سبحانه على الأنصار بِالإِشَارَةِ، فقال: «وَيُؤْتُرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَاصَّةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» [الحشر: ٩].

والإشار من أفضل خصال المؤمن كما تفيده هذه الآية الكريمة، وقد قال تعالى: ، «وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَتَيَمِّمًا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا تُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا» [الإنسان: ٨-٩]، والآيات والأحاديث في فضل الصدقة كثيرة جداً، ومن كان سعيه للدار الآخرة راغب في هذا وراغب، وبإذن الله التوفيق.

**قوله:** «وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأُجِيبُوهُ».

هذا من حقوق المسلمين بعضهم على بعض: إجابة دعوة المسلم، وتلك من أسباب الألفة والمحبة بين المسلمين.

**قوله:** «وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا؛ فَكَافَئُوهُ».

نذهب بِالإِشَارَةِ على المكافأة على المعروف؛ فإن المكافأة على المعروف من المروءة التي يحبها الله تعالى، ورسوله ﷺ كما دل عليه هذا الحديث، ولا يهمل المكافأة على المعروف إلا اللئام من الناس، [وبعض اللئام]<sup>(١)</sup> يكفي على الإحسان بالإساءة، كما يقع ذلك كثيراً من بعضهم -نسأل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة- بخلاف حال أهل التقوى والإيمان؛ فإنهم يدفعون بالحسنة السيئة؛ طاعة الله ومحبة لما يحبه لهم ويرضاه،

(١) ساقط من [أ].

كما قال تعالى: «إِذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ \* وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ» [المونون: ٩٨-٩٦].

وقال تعالى: «إِذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاؤُ كَانَهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ» [فصلت: ٣٥-٣٦]، وهم الذين سبقت لهم من الله تعالى السعادة.

**قوله:** «فَإِنْ لَمْ تَجْدُوا مَا تَكَافَئُونَهُ فَادْعُوا لَهُ». .

أرشد لهم بِعَلَيْهِ السَّلَامُ إلى [أنّ<sup>(١)</sup>] الدعاء في حق من لم يجد المكافآت مكافأةً للمعروف، فيدعوه على حسب معروفة.

**قوله:** «تُرَوَا».

بضم التاء: تظنوا أنكم قد كافأتموه، ويحتمل أنها مفتوحة بمعنى (تعلموا)، ويؤيده ما في «سنن أبي داود» في حديث ابن عمر: «حتى تعلموا»، فتعين الثاني؛ للتصریح به.

وفيه: «من سألكم بالله فأجيبوه».

أي: إلى ما سألكم، فيكون بمعنى: (أعطوه)، وعند أبي داود في رواية أبي نهيك عن ابن عباس: «من سألكم بوجه الله فأعطيوه».<sup>(٢)</sup>

وفي رواية عبد الله القواريري لهذا الحديث: «ومن سألكم بالله» كما في حديث ابن

(١) ساقط من [أـ].

(٢) صحيح لغيره بدون زيادة «وجه». أخرجه أبو داود (٥١٠٨)، وأحمد (٢٢٤٨)، وأبو يعلى (٢٥٣٦) (٢٧٥٥)، والخطيب في «التاريخ» (٤/٢٥٨)، من طرق عن خالد بن الحارث، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أبي نهيك، عن ابن عباس به. وسقط من المطبوع من «سنن أبي داود» كلمة: «وجه»، وانظر «جامع الأصول» (٩٣٢٨)، وإسناده فيه ضعفٌ، لجهالة حال أبي نهيك، واسمها: عثمان بن نهيك؛ فإنه لم يوثقه معتبر، والحديث صحيح بشاهده الذي قبله عن ابن عمر بِعَلَيْهِ السَّلَامُ، بدون زيادة: «وجه».

**فيه مسائل:**

**الأولى:** إعادة من استعاذ بالله.

**الثانية:** إعطاء من سأله الله.

**الثالثة:** إجابة الدعوة.

**الرابعة:** المكافأة على الصناعة.

**الخامسة:** أنَّ الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه.

**السادسة:** قوله: «حتى تروا أنكم قد كافأتموه».

(١) كذا في رواية أبي داود (٥١٠٨)، ولكنَّ أبا يعلى أخرجه من طريقه بلفظ: «من سألكم بوجه الله»، ورواية الخطيب ليس فيها زيادة «وجه».

## ٥٥- بَابُ لَا يُسَأَّلُ بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ لَا يُسَأَّلُ بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ.

عن جابر رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لَا يُسَأَّلُ بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ». رواه

أبو داود.

ش/ قوله: بَابُ لَا يُسَأَّلُ بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ.

ذكر فيه حديث جابر، رواه أبو داود عن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لَا يُسَأَّلُ

بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ».<sup>(١)</sup>

وهنا سؤال: وهو أنه قد ورد في دعاء النبي ﷺ عند منصرفه من [الطائف]<sup>(٢)</sup> حين  
كذبه أهل الطائف ومن في الطائف من أهل مكة، فدعا النبي ﷺ بالدعاء المأثور: «اللهم  
إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، [وهواني على الناس، أنت رب المستضعفين،  
وأنت ربى، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني، أو إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يك بك  
غضب عليّ فلا أبالي، غير أن عافيتك هي أوسع لي]»<sup>(٣)</sup>.

وفي آخره: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلاح عليه أمر الدنيا  
والآخرة، أن يحل بي سخطك، أو ينزل بي غضبك، لك العُتبى حتى ترضى، ولا حول ولا

(١) ضعيف. أخرجه أبو داود (١٦٧١)، وكذلك البيهقي في «السنن» (٤/١٦٦)، وفي «الشعب» (٣٥٣٧)  
وابن عدي في «الكامل» (٣/١١٠٧)، والفسوسي (٣/٤٦٥)، والخطيب في «الموضح»  
(١/٣٥٢-٣٥٣)، من طريق عن سليمان بن معاذ، عن جابرٍ به، وسليمان بن قرم بن معاذ  
ضعيف.

(٢) في [ب]: أهل الطائف.

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من [آ].

(١) قوة إلا بك».

والحديث المروي في «الأذكار»: «اللهم أنت أحق من ذكر، وأحق من عِيد»، وفي آخره: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرت له السموات والأرض».<sup>(٢)</sup>

وفي وجه: «أعوذ بوجه الله الكريم، وباسم الله العظيم، وبكلماته التامة من شر السامة واللامة، ومن شر ما خلقت أي رب، ومن شر هذا اليوم، ومن شر ما بعده، وشر الدنيا والآخرة»،<sup>(٣)</sup> وأمثال ذلك في الأحاديث المرفوعة بالأسانيد الصحيحة، أو الحسان.

**فالجواب:** أنَّ ما ورد من ذلك فهو في سؤال ما يقرب إلى الجنة، أو ما يمنعه، من الأعمال التي تمنعه من الجنة، فيكون قد سأله بوجه الله، وبنور وجهه ما يقرب إلى الجنة، كما في الحديث الصحيح: «اللهم إني أسألك الجنة وما يقرب إليها من قول وعمل»

(١) ضعيف. أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٣٤٦ / ٢٥)، وفي كتابه «الدعاء» رقم (١٠٣٦)، من حديث: عبدالله بن جعفر رضي الله عنهما، وفيه عن عائذ بن إسحاق؛ فهو ضعيف، وأما ابن هشام فذكره في «السيرة» (٤٨ / ٢)، عن ابن إسحاق بلا غالباً بدون إسناد.

(٢) ضعيف جداً. أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» من حديث أبي أمامة (٨٠٢٧)، وفي سنته: فضال ابن جبير، وهو شديد الضعف.

(٣) أخرجه البهقي في «الأسماء والصفات» (٦٧٥)، عن سعيد بن المسيب موقعاً عليه، وفي أنه يقول هذا الذكر مساءً. والشارح ذكر هذه الثلاثة الأحاديث؛ لأن النبي ﷺ استعاذه بوجه الله، وهذا خلاف السؤال بوجه الله الجنة؛ فهو يريد أن يدلل على أنه قد دُعى بوجه الله غير الجنة، فخالفت الترجمة، فأراد الشارح أن يجمع بينها، لكن هذه الأحاديث الثلاثة كلها ضعيفة، وهناك أحاديث أخرى صحيحة، منها: حديث دخول المسجد: «أعوذ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وبسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»، رواه أبو داود (٤٦٦)، وغيره من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما. ومنها: حديث نزول قوله تعالى: «قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعْصِمَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ فَوْقِكُمْ»، فقال النبي ﷺ: «أعوذ بوجهك» «أوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ» قال: «أعوذ بوجهك» «أوْ يَلْبِسُكُمْ شَيْئًا وَيُذْيِقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ» [الأنعام: ٦٥]، قال: «هذا أهون»، رواه البخاري (٤٦٢٨) عن جابر رضي الله عنه، وعلى هذا فيجوز الاستعاذه بوجه الله، ومن باب الأدب لا يُذكر وجه الله إلا في أمور جليلة عظيمة، وإن كان حديث الباب ضعيفاً، لكن هذا من حيث المعنى.

وأعوذ بك من النار وما يقرب إليها من قول وعمل<sup>(١)</sup>، بخلاف ما يختص بالدنيا، المال، والرزق، والسعفة في المعيشة؛ رغبةً في الدنيا، مع قطع النظر عن كونه أراد بذلك ما يعينه على عمل الآخرة، فلا ريب أن الحديث يدل على المنع من أن يسأل حوائج دنياه بوجه الله، وعلى هذا فلا تعارض بين الأحاديث كما لا يخفى، والله أعلم.

وحدثت الباب من جملة الأدلة المتواترة في الكتاب والسنة على إثبات الوجه لله تعالى؛ فإنه صفة كمال، وسلبه غاية النقص، والتشبيه بالناقصات كسلبهم جميع الصفات أو بعضها، فوقعوا في أعظم مما فروا منه، تعالى الله عما [يقول الظالمون الجاحدون]<sup>(٢)</sup> علواً كبيراً.

وطريقة أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً: الإيمان بما وصف الله به نفسه في كتابه، ووصفه به رسوله ﷺ في سنته، على ما يليق بجلال الله وعظمته، فيثبتون ما أثبته نفسه في كتابه، وأثبته له رسوله ﷺ، وينفون عنه مشابهة المخلوق، فكما أنَّ ذات الرب تعالى لا تشبه الذوات، فصفاته كذلك لا تشبه الصفات، فمن نفها فقد سلب الكمال.

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن أن يُسْأَل بوجه الله إلا غاية المطالب.

الثانية: إثبات صفة الوجه.

(١) صحيح. أخرجه أحمد (٦/١٣٤)، وابن أبي شيبة (١٠/٢٦٣-٢٦٤)، وابن ماجه (٣٨٤٦) والطحاوي في «شرح المشكل» (٦٠٢٦) (٦٠٢٥)، وأبو يعلى (٤٤٧٣)، والحاكم (١/٥٢١)، من طرق عن حماد بن سلمة، عن جبر بن حبيب، عن أم كلثوم بنت أبي بكر، عن عائشة به مطولاً في ضمن دعاء طويل علمه النبي ﷺ أن تدعوه به. وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات.

(٢) ساقط من [أ].

## ٥٦- بَابُ مَا جَاءَ فِي الْ(لَّوْ)

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: بَابُ مَا جَاءَ فِي الْ(لَّوْ)

ش/ أي: من النهي عنه عند الأمور المكرهه، كالünsایب إذا جرى بها القدر؛ لما فيه من الإشعار بعدم الصبر، والأنسى على ما فات مما لا يمكن استدراكه، فالواجب التسليم للقدر، والقيام بالعبودية الواجبة، وهو الصبر على ما أصاب العبد مما يكره، والإيمان بالقدر أصلٌ من أصول الإيمان الستة.

وأدخل المصنف وَهُوَ اللَّهُ أداة التعريف على (لو)، وهذه في هذا المقام لا تفيد تعريفاً كنظائرها؛ لأن المراد هذا اللفظ كما قال الشاعر:

رأيت الوليد بن الزيyd مباركا شديداً بأعباء الخلافة كاهله<sup>(١)</sup>

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وقول الله تعالى: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَا هُنَا» [آل عمران: ١٥٤].

ش/ قاله بعض المنافقين يوم أحد لخوفهم وجزعهم وخورهم.

قال ابن إسحاق: فحدثني يحيى بن عباد بن عبد الله بن الزبير، عن أبيه، عن عبد الله ابن الزبير قال: قال الزبير: لقد رأيتني مع رسول الله وَهُوَ اللَّهُ حين اشتد الخوف علينا، أرسل الله علينا النوم، فما مِنَّا رجُلٌ إِلَّا دَفَنَهُ فِي صدره، قال: فوالله، إِنِّي لَأَسْمَعُ قَوْلَ مَعْتَبٍ بْنَ قَشِيرٍ مَا أَسْمَعَهُ إِلَّا كَالْحَلْمِ: (لو كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَا هُنَا) لقول معتب. رواه ابن الله عز و جل: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَا هُنَا»

(١) الشطر الثاني زيادة من المطبع.

أبي حاتم<sup>(١)</sup>، قال الله: «قُلْ لَوْ كُتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ»، أي: هذا قَدْرٌ مُقدَّرٌ من الله عز وجل، وحكم حتم لازم لا محيد عنه، ولا مناص منه.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: قوله تعالى: «الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا» [آل عمران: ١٦٨].

ش/ [قال العmad ابن كثير: «الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا»]<sup>(٢)</sup>، أي: لو سمعوا مشاورتنا عليهم بالقعود وعدم الخروج ما قتلوا مع من قُتل، قال الله تعالى: «قُلْ فَادْرُءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُتُمْ صَادِقِينَ» [آل عمران: ١٦٨]، أي: إذا كان القعود يسلم به الشخص من القتل والموت؛ فينبغي لكم أن لا تموتوا، والموت لابد آتٍ إليكم ولو كتم في بروج مشيدة، فادفعوا عن أنفسكم الموت إن كتم صادقين. قال مجاهد عن جابر ابن عبد الله: نزلت هذه الآية في عبد الله ابن أبي<sup>(٣)</sup> يعني أنه هو الذي قال ذلك، وأخرج البيهقي عن أنس، أن أبا طلحة قال: غشينا النعاس ونحن في مصافنا يوم أحد، فجعل سيفي يسقط من يدي وأخذه، ويسقط وأخذه. قال: والطائفة الأخرى -المنافقون- ليس لها هم إلا أنفسهم، أجبن قوم، وأربعه، وأخذله للحق: «يَظْلُونَ بِاللَّهِ عَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ» إنما هم أهل ريب، وشك بالله عز وجل.<sup>(٤)</sup>

(١) حسن. أخرجه ابن أبي حاتم (٧٩٥/٣)، وكذلك ابن جرير (١٦٨/٦)، وابن المنذر (١٠٩١)، وأبو نعيم في «الدلائل» (٤٢٣)، والبيهقي في «الدلائل» (٢٧٣/٣)، من طريق عن محمد بن إسحاق به، ورجاله ثقات إلا ابن إسحاق؛ فهو حسن الحديث، وقد صرّح بالتحديث؛ فالحديث حسن، وقد حسن شيخنا الوادعي وَهُوَ اللَّهُ في «الصحيح المسند من أسباب التزول».

(٢) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٣) ضعيف. أخرجه ابن جرير (٢٢٧/٦)، من طريق: حسين بن داود الملقب بـ(سُنید)، عن حجاج، عن ابن جريج به، وهذا إسناد ضعيف؛ لضعف سُنید، وعن عنة ابن جريج.

(٤) أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٢٧٣/٣-٢٧٤)، وكذلك ابن حبان (٧١٨٠)، كلامها من طريق:

**قوله:** ﴿قَدْ أَهَمَّتْهُمْ أَنفُسُهُمْ﴾.

يعني لا يغشهم النعاس من القلق، والجزع، والخوف: ﴿يَظْفُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ﴾.

قال شيخ الإسلام رحمه الله -لما ذكر ما وقع من عبد الله بن أبي في غزوة أحد- قال: فلما انخذل يوم أحد، وقال: يدع رأيي ورأيه ويأخذ برأي الصبيان. أو كما قال، انخذل معه خلق كثير، كان كثير منهم لم ينافق قبل ذلك، فأولئك كانوا مسلمين، وكان معهم إيمان هو الضوء الذي ضرب الله به المثل، فلو ماتوا قبل المحنـة والنـفـاق؛ ماتوا على الإسلام، ولم يكونوا [من المؤمنين]<sup>(١)</sup> حـقا الذين امتحـنـوا فـثـبـتوـا ، ولا من المنـافقـين حـقا الذين ارتدـوا عن الإيمـان بالـمـحـنـةـ، وهذا حال كـثـيرـ من المسلمينـ في زـمانـناـ أوـ أـكـثـرـهـمـ إـذـاـ بـتـلـواـ بالـمـحـنـةـ التـيـ يتـضـعـضـعـ فـيـهاـ أـهـلـ الإـيمـانـ، يـنـقـصـ إـيمـانـهـ كـثـيرـاـ، [وـيـنـافـقـ كـثـيرـ]<sup>(٢)</sup> مـنـهـمـ، وـمـنـهـمـ مـنـ يـظـهـرـ الرـدـةـ إـذـاـ كـانـ العـدـوـ غالـبـاـ، وـقـدـ رـأـيـاـ مـنـ هـذـاـ، وـرـأـيـاـ غـيـرـنـاـ مـنـ هـذـاـ مـاـ فـيـهـ عـبـرـةـ، وـإـذـاـ كـانـتـ العـافـيـةـ، أـوـ كـانـ الـمـسـلـمـوـنـ ظـاهـرـيـنـ عـلـىـ عـدـوـهـمـ؛ كـانـوـاـ مـسـلـمـيـنـ، وـهـمـ

= يونس بن محمد، عن شيبان، عن قتادة، عن أنس به، وحصل من مطبوع «الدلائل» سقط من الإسناد، واستدركناه من «تفسير ابن كثير» (٣/٢٢٨)، وإسناده ظاهره الصحة، ولكن يظهر أنَّ قوله: (والطائفة الأخرى... إلخ) مدرج من بعض الرواية؛ فإنَّ الحديث قد أخرجه أحمد (٤/٢٩)، من طريق: يونس به، بدون الزيادة، وأخرجه البخاري (٤٥٦٢)، من طريق: شيبان، بدون هذه الزيادة.

❖ وأخرجه البخاري (٤٠٦٨)، والترمذى (٣٠٠٨)، والطبرى (٦/١٦٢)، وابن أبي حاتم (٤٣٥٩)، والنسائي في «الكبرى» (١١٠٨٠) (١١١٩٨) (١١١٩٩)، والطبراني (٤٦٩٩) (٤٧٠٠)، من طرق عن قتادة بدون الزيادة، ويفيد ذلك أنَّ هذه المقالة رويت عن قتادة من قوله، آخرجه ابن جرير (٦/١٦٥)، وابن أبي حاتم (٣/٧٩٤)، وابن المنذر (١٠٨٩) (١٠٩٠)، من طرق عن سعيد، عن قتادة به.

(١) في [أ]: مؤمنين.

(٢) ساقط من [ب].

مؤمنون بالرسل باطنًا وظاهرًا، لكن إيمان لا يثبت على المحن؛ ولهذا يكثر في هؤلاء ترك الفرائض، وانتهاك المحارم، وهؤلاء من الذين قالوا: آمنا، فقيل لهم: ﴿لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُم﴾ [الحجرات: ١٤]، أي: الإيمان المطلق الذي أهله هم المؤمنون حقًا؛ فإن هذا هو الإيمان إذا أطلق في كتاب الله تعالى، كما دل عليه الكتاب والسنة، فلم يحصل لهم رَبِيبٌ عند المحن التي تقلقل [الإيمان من القلوب]<sup>(١)</sup>. انتهى<sup>(٢)</sup>

**قوله:** وقد رأينا من هذا وغيرنا ما فيه عبرة.

قلت: ونحن كذلك رأينا من ذلك ما فيه عبرة عند غلبة العدو، من إعانتهم العدو على المسلمين، والطعن في الدين، وإظهار العداوة والشماتة، وبذل الجد في إطفاء نور الإسلام وذهب أهله، وغير ذلك مما يطول ذكره، والله المستعان.

قال المصنف رحمه الله: في «ال الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «احرِض عَلَىٰ مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَلَا تَعْجِزْنَ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُولُ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَاهُ لَكَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرَ اللَّهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ». <sup>(٣)</sup>

ش/ قوله: في «ال الصحيح»، أي: « صحيح مسلم».

اختصر المصنف رحمه الله هذا الحديث، وتمامه عن النبي صلوات الله عليه وسلم أنه قال: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك»، أي: في معاشك ومعادك، والمراد الحرص على فعل الأسباب التي تنفع العبد في دنياه وأخره مما

(١) في [ب]: في القلوب.

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٢٨٠-٢٨١).

(٣) أخرجه مسلم برقم (٢٦٦٤).

شرعه الله تعالى لعباده من الأسباب الواجبة، والمستحبة، والمحبحة، ويكون العبد في حال فعله السبب مستعيناً بالله وحده دون كل ما سواه؛ ليتم له سببه، وينفعه، فيكون اعتماده على الله تعالى في ذلك؛ لأنَّه تعالى هو الذي خلق السبب والمسبب، ولا ينفعه سبب إلا إذا نفعه الله به، فيكون اعتماده في فعل السبب على الله تعالى، ففعل السبب سُنَّة، والتوكيل على الله توحيد، فإذا جمع بينهما؛ تم له مراده [بِإذن الله].<sup>(١)</sup>

**قوله:** «ولا تعجزن».

النون نون التأكيد الخفيفة، نهانٌ عن العجز وذمة، والعجز مذموم شرعاً وعقلاً، وفي الحديث: «الكيس من دان نفسه وعمل لها بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتنى على الله الأماني»<sup>(٢)</sup>، فأرشدَهُ عَلِيٌّ عَلِيٌّ في هذا الحديث إذا أصابه ما يكره أن لا يقول: (لو أني فعلت كذا؛ لكان كذا وكذا) ولكن يقول: (قدر الله وما شاء فعل)، أي: هذا قدر الله، والواجب التسليم للقدر، والرضى به، واحتساب الثواب [عليه].<sup>(٣)</sup>

**قوله:** «فَإِنْ لَوْ تُفْتَحَ عَمَلُ الشَّيْطَانِ».

أي: لما فيها من التأسف على ما فات، والتحسر، ولو لم يقدر، وذلك ينافي الصبر والرضى، والصبر واجب، والإيمان بالقدر فرض، قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُرَأَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ \* لِكِلَا تَسْأُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ [الحديد: ٢٢-٢٣].

(١) ساقط من [ب].

(٢) ضعيف. أخرجه الترمذى (٢٤٥٩)، وابن ماجه (٤٢٦٠)، وأحمد (٤/١٢٤)، وابن المبارك في «الزهد» (١٧١)، والطیالسي (١١١٢)، والطبراني (٧١٤٣)، والحاكم (٤/٥٧)، وابن حمزة (٤/٢٥١) من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه، وإنستاده ضعيف، فيه: أبو بكر بن أبي مريم، وهو ضعيف، وله شواهد شديدة الضعف لا تصلح للتقوية، وقد ضعفه العلامة الألبانى حفظه في «الضعيف» (٥٣١٩).

(٣) ساقط من [أ].

قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد.<sup>(١)</sup>

وقال الإمام أحمد: ذكر الله الصبر في تسعين موضعًا من القرآن.<sup>(٢)</sup>

قال شيخ الإسلام - وذكر حديث الباب بتمامه، ثم قال في معناه-: لا تعجز عن مأمور، ولا تجزع عن مقدر، ومن الناس من يجمع كلا الشررين، فأمر النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالحرص على النافع، والاستعانة بالله، والأمر [يقتضي]<sup>(٣)</sup> الوجوب، وإلا فالاستحباب<sup>(٤)</sup>، ونهى عن العجز، وقال: «إن الله يلوم على العجز»<sup>(٥)</sup> والعاجز ضد الذين هم يتصررون، فالأمر بالصبر، والنهي عن الجزع مأمور به في مواضع كثيرة؛ وذلك لأن الإنسان بين أمرتين:

أمر أَمْرَ بِفَعْلِهِ، فعليه أن يفعله، ويحرص عليه، ويستعين الله، ولا يعجز، وأَمْرٌ أَصِيبُ به من غير فعله، فعليه أن يصبر عليه ولا يجزع منه؛ ولهذا قال بعض العقلاة - ابن المقفع أو غيره - الأمور أمان: أمر فيه حيلة فلا تعجز عنه، وأمر لا حيلة فيه فلا تعجز منه. وهذا في جميع الأمور، لكن عند المؤمن: الذي فيه حيلة هو ما أمر الله به وأحبه له؛ فإن الله لم يأمره إلا بما فيه حيلة له؛ إذ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها، وقد أمره بكل خير له

(١) تقدم تخریجه في الباب رقم (٣٤)، وهو أثر ثابت.

(٢) نقله عنه ابن القيم حَفَظَهُ اللَّهُ في «المدارج» (٢/١٥٢).

(٣) في [ب]: مقتضي.

(٤) في [ب] زيادة في الحاشية: (هذا لورود الأمر عليهما).

(٥) ضعيف. أخرجه أبو داود (٣٦٢٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٦٢٦)، وأحمد (٦/٢٥)، والبزار (٢٧٤٩)، والطبراني في «الكبير» (١٨/٩٧)، وابن السنّي في «عمل اليوم والليلة» (٣٥٠)، والبيهقي (١٠/١٨١)، من طرق عن خالد بن معدان، عن سيف، عن عوف بن مالك صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ به في ضمن حديث طويل، وإنستاده ضعيف؛ لجهالة سيف الراوي عن عوف.

فيه حيلة، وما لا حيلة فيه هو ما أصيب به من غير فعله، واسم الحسنات والسيئات يتناول قسمين: فالأفعال مثل [قوله تعالى]: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرًا مِثْلًا هَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلًا هَا» [الأనعام: ١٦٠]، ومثل [١] قوله تعالى: «إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا» [الإسراء: ٧]، ومثل قوله: «وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلًا هَا» [الشورى: ٤٠]، ومثل قوله تعالى: «بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ» [البقرة: ٨١] إلى آيات كثيرة من هذا الجنس، والله أعلم.

والقسم الثاني: ما يجري على العبد بغير فعله من النعم والمصائب، كما قال تعالى: «مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ» [النساء: ٧٩]، والآية قبلها فالحسنة في هاتين الآيتين: النعم. والسيئة: المصائب. هذا هو الثاني من القسمين.

وأظن شيخ الإسلام ذكره في هذا الموضوع [كغيره]<sup>(٣)</sup>، ولعل الناسخ أسقطه، والله أعلم.

**نصر قال** وَهَذِهِ: إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيْسَ مَأْمُورًا أَنْ يَنْظُرَ إِلَى الْقَدْرِ عِنْدَمَا يُؤْمِرُ بِهِ مِنَ الْأَفْعَالِ، وَلَكِنْ عِنْدَمَا يَجْرِي عَلَيْهِ الْمَصَابُ الَّتِي لَا حِيلَةَ لَهُ فِي دُفْعَاهَا، فَمَا أَصَابَكَ بِفَعْلِ الْأَدْمِينِ أَوْ بِغَيْرِ فَعْلِهِمْ؛ فَاصْبِرْ عَلَيْهِ، وَارْضُ وَسَلِّمْ، قَالَ تَعَالَى: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَبْهُ» [التغابن: ١١]؛ وَلَهُذَا قَالَ آدَمُ لِمُوسَى: أَتَلَوْمَنِي عَلَى أَمْرِ قَدْرِهِ اللَّهِ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَخْلُقَ بِأَرْبَعِينِ سَنَةً؟ فَحَجَّ آدَمُ مُوسَى<sup>(٤)</sup>؛ لَأَنَّ مُوسَى قَالَ لَهُ: لِمَاذَا أَخْرَجْنَا

(١) ما بين المعقوفين ساقط من [ب].

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٦/٣٨-٣٩).

(٣) ساقط من [أ].

(٤) أخرجه البخاري برقم (٣٤٠٩)، ومسلم برقم (٢٦٥٢)، من حديث أبي هريرة وَبِهِ، عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ به، في ضمن حديث طويل.

ونفسك من الجنة؟ فلامه على المصيبة التي حصلت بسبب فعله، لا لأجل كونها ذنباً،<sup>(١)</sup> وأما كونها لأجل الذنب - كما يظنه طوائف من الناس -؛ فليس مراداً بالحديث؛ فإن آدم الطَّهُورُ كان قد تاب من الذنب، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، ولا يجوز لوم التائب باتفاق الناس. انتهى<sup>(٢)</sup>

قال العلامة ابن القيم رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ: فتضمن هذا الحديث الشريف أصولاً عظيمة من أصول الإيمان، أحدها: أن الله سبحانه موصوف بالمحبة، وأنه يحبحقيقة. الثاني: أنه يحب مقتضى أسمائه وصفاته، وما يوافقها؛ فهو القوي، ويحب المؤمن القوي، وهو وتر [ويحب الوتر]<sup>(٣)</sup>، وجليل يحب الجمال، وعليم يحب العلماء، ونظيف يحب النظافة، ومؤمن يحب المؤمنين، ومحسن يحب المحسنين، وصابر يحب الصابرين، وشاكراً يحب الشاكرين. ومنها أن محبته للمؤمنين تتفاضل، فيحب بعضهم أكثر من بعض. ومنها: أن سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده، والحرص هو بذلك الجهد واستفراغ الوسع، فإذا صادف ما يتتفع به الحريص؛ كان حرصه محموداً، وكماله

(١) هذا هو أرجح الأقوال في تفسير الحديث: أنه لم يلمه على الذنب نفسه، وقد تاب منه آدم عليه الصلاة والسلام، لكن لامه على المصيبة، وهذه المصيبة من فعل الله، قدرها الله أولاً أنه سيخرج من الجنة، فلما توجه اللوم على المصيبة كانت الحجة لآدم؛ لأن المصيبة لا يُلام عليها، وإنما يُلام على المعاصي، وحتى المعاصي لا ينبغي أن يُلام عليها الإنسان بعد التوبة منها، وقد نص الله تعالى على توبة آدم عليه الصلاة والسلام، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى﴾ [طه: ١٢٢].

والأقوال كثيرة في تفسير هذا الحديث، لكن أرجحها هذا الذي اختاره شيخ الإسلام، وتبعه على ذلك ابن القيم رحمة الله عليهمما، وهو أنه لامه على المصيبة، وهذا الشيء ليس بيده، وإنما قدره الله عليه، ولا يصح أن يحتاج بهذا الحديث على عدم اللوم على المعصية؛ فلا يجوز ل العاصي أن يعصي الله ثم ينجي بالقدر على المعصية، فقول آدم رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «...أَمْرٌ قدره الله علىي»، ليس مقصوده الأكل من الشجرة، وإنما مقصوده الخروج من الجنة، هذه هي المصيبة. انظر «شفاء العليل» (ص ٣٢-٢٦).

(٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (٨/ ١٧٨-١٧٩).

(٣) ساقط من [ب].

كله في مجموع هذين الأمرين: أن يكون حريصاً، وأن يكون حرصه على ما ينفع به؛ فإن حرص على ما لا ينفعه، أو فعل ما ينفعه بغير حرص؛ فاته من الكمال بقدر ما فاته من ذلك، فالخير كله في الحرص على ما ينفع، ولما كان حرص الإنسان وفعله إنما هو بمعونة الله ومشيئته وتوفيقه؛ أمره أن يستعين بالله؛ ليجتمع له مقام: ﴿إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾؛ فإن حرصه على ما ينفعه عبادة الله تعالى، ولا يتم إلا بمعونته، فأمره أن يعبده، وأن يستعين به، فالحريص على ما ينفعه، المستعين بالله ضد العاجز، فهذا إرشاد له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله، وهو الحرص عليه، مع الاستعانة بمن أزمة الأمور بيده، ومصدرها منه [ومردها]<sup>(١)</sup> إليه؛ فإن فاته ما لم يقدر له فله حالتان: عجز، وهو مفتاح عمل الشيطان، فيلقيه العجز إلى (لو)، ولا فائدة في (لو) هنا، بل هي مفتاح اللوم، والعجز، والسطح، والأسف، والحزن، وذلك كله من عمل الشيطان، فنهاه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ عن افتتاح عمله بهذا الافتتاح، وأمره بالحالة الثانية وهي النظر إلى القدر، وملحظته، وأنه لو قدر له لم يفته ولم يغلبه عليه أحدٌ، فلم يبق له هنا أدنى من شهود القدر، ومشيئته الرب النافذة التي توجب وجود المقدور، وإن انتفت؛ امتنع وجوده؛ ولهذا قال: «إن غلبك أمر فلا تقل: لو أني فعلت كذا؛ لكان كذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل»، فأرشده إلى ما ينفعه في الحالتين: حالة حصول المطلوب. وحالة فواته؛ فلهذا كان [هذا]<sup>(٢)</sup> الحديث مما لا يستغني عنه العبد أبداً، بل هو أشد ضرورة [إليه]<sup>(٣)</sup>، وهو يتضمن إثبات القدر، والكسب، والاختيار، والقيام بالعبودية ظاهراً وباطناً في حالة حصول المطلوب وعدمه، وبالله التوفيق. انته<sup>(٤)</sup>

(١) في المخطوطتين: (ومردها)، والمثبت أقرب.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) ساقط من [أ].

(٤) من «شفاء العليل» (ص ٣٣-٣٤) ط/ دار الكتب العلمية.

فِيهِ مَسَائلُ :

الْأُولَى: تَفْسِيرُ الْآيَتَيْنِ فِي آلِ عُمَرَانَ.

الثَّانِيَةُ: النَّهْيُ الصَّرِيحُ عَنْ قَوْلِ (لَوْ) إِذَا أَصَابَكَ شَيْءٌ.

الثَّالِثَةُ: تَعْلِيلُ الْمَسَأَلَةِ بِأَنَّ ذَلِكَ يَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ.

الرَّابِعَةُ: الإِرْشَادُ إِلَى الْكَلَامِ الْحَسَنِ.

الْخَامِسَةُ: الْأَمْرُ بِالْحَرْصِ عَلَى مَا يَنْفَعُ مَعَ الْإِسْتِعْانَةِ بِاللَّهِ.

الْسَّادِسَةُ: النَّهْيُ عَنْ ضَدِّ ذَلِكَ، وَهُوَ الْعَجَزُ.

## ٥٧- بَابُ النَّهْيِ عَنْ سَبِّ الرِّيحِ

قال المصنف وَكَلَّهُ: بَابُ النَّهْيِ عَنْ سَبِّ الرِّيحِ  
 عن أبي ضيف الله، أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ قال: «لَا تَسْبُوا الرِّيحَ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَا تَكْرَهُونَ فَقُولُوا:  
اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ، وَخَيْرِ مَا فِيهَا، وَخَيْرِ مَا أَمْرَتُ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ  
هَذِهِ الرِّيحِ، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا أَمْرَتُ بِهِ» صَحَّحَهُ التَّرمذِيُّ.

ش / قوله: باب النهي عن سب الريح.

لأنها إنما تهب عن إيجاد الله تعالى، وخلقه لها، وأمرها؛ لأنه هو الذي أوجدها وأمرها، فمسببتها مسبة للفاعل، وهو (الله سبحانه) كما تقدم في النهي عن سب الدهر، وهذا يشبهه، ولا يفعله إلا أهل الجهل بالله ودينه، وبما شرعه لعباده، فنهى وَكَلَّهُ أهل الإيمان عما يقوله أهل الجهل والجفاء، وأرشدهم إلى ما يجب أن يُقال عند هبوب الريح، فقال: «إذا رأيتم ما تكرهون، فقولوا: اللهم، إنا نسألك من خير هذه الريح، وخير ما فيها» يعني إذا رأيتم ما تكرهون من الريح إذا هبت، فارجعوا إلى ربكم بالتَّوْحِيدِ،

(١) صحيح. أخرجه الترمذى (٢٢٥٢)، وكذلك النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٣٤)، وعبد الله بن الإمام أحمد في «الزوائد» (١٢٣/٥)، والطحاوى في «شرح المشكّل» (٩١٨)، وابن السنى (٢٩٨)، من طرق عن محمد بن فضيل، عن الأعمش، عن حبيب بن أبي ثابت، عن ذر بن عبد الله، عن سعيد ابن عبد الرحمن بن أبي أبزى، عن أبيه، عن أبي بن كعب، وهذا إسناد صحيح، وقد صحّحه شيخنا الوادعى وَكَلَّهُ في «الصحيح المستند» رقم (٦)، والعلامة الألبانى وَكَلَّهُ في «الصحيحه» (٢٧٥٦)، وسب الريح حكم سب الدهر، فهي من الأمور التي يسير الله بها بعض الأمور، فهذا الباب يعتبر جزءاً من ذلك الباب - سب الدهر - لكن إفراده له لعله بسبب أنه يحصل أكثر من غيره، وسب الريح قد يصل إلى الكفر، وذلك إذا نسب الفعل إلى الريح، أو قصد بسبها سب فاعلها، وخالفتها، وهو الله جل وعلا، وإن فهو محرّم.

وقولوا: «اللهم، إنا نسألك خير هذه الريح وخير ما فيها، وخير ما أمرت به، وننعواذ بك من شر هذه الريح، وشر ما فيها، وشر ما أمرت به»، ففي هذا عبودية الله، وطاعة له ولرسوله، واستدفاف للشuron به، وتعرض لفضله ونعمته، وهذه حال أهل التوحيد والإيمان، خلافاً لحال أهل الفسوق والعصيان الذين حرموا ذوق طعم التوحيد الذي هو حقيقة الإيمان.

## فِيهِ مَسَائلٌ :

الأولى: النهي عن سب الريح.

الثانية: الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره.

الثالثة: الإرشاد إلى أنها مأمورة.

الرابعة: أنها قد تؤمر بخير، وقد تؤمر بشر.

## ٥٨- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَاهِلِيَّةِ»

قال المصنف رحمه الله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ يُخْفِونَ فِي أَنفُسِهِمْ مَا لَا يُبَدِّلُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلَيَسْتَأْتِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلَيُمَحَّصَّ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ بِذَاتِ الصُّدُورِ» [آل عمران: ١٥٤].

وقوله تعالى: «الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَ السُّوءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السُّوءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [الفتح: ٦].

ش/ قوله: بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ» الآية.

هذه الآية ذكرها الله في سياق قوله تعالى في ذكر وقعة أحد: «ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ أَمَّةً نُعَاصِي يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ»، يعني أهل الإيمان، والثبات، والتوكيل الصادق، وهم الجازمون بأن الله تعالى ينصر رسوله ﷺ، وينجز له مأموله؛ ولهذا قال: «وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتْهُمْ أَنفُسُهُمْ»، يعني لا يغشاهم العاس من القلق، والجزع، والخوف: «يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَاهِلِيَّةِ»، كما قال تعالى: «إِنَّ ظَنَتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيْنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَنَ السُّوءِ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا» [الفتح: ١٢].

وهكذا هؤلاء اعتقدوا أن المشركين لما ظهروا تلك الساعة ظنوا أنها الفيصلة، وأن الإسلام قد باد وأهله، وهذا شأن أهل الريب والشك إذا حصل أمر من الأمور الفظيعة؛ تحصل لهم هذه الأمور الشنيعة.

عن ابن جريج قال: قيل لعبد الله بن أبي: قتل بنو الخزرج اليوم؟ قال: وهل لنا من

الأمر من شيء؟<sup>(١)</sup>

قال العالمة ابن القيم رحمه الله في الكلام على ما تضمنته وقعة أحد: وقد فسر هذا الظن الذي لا يليق بالله سبحانه بأنه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحل، [ وأنه يسلمه للقتل]<sup>(٢)</sup> ، وفُسِّر بظنهم أنَّ ما أصابهم لم يكن بقضاء الله وقدره، ولا حكمة له فيه، ففسر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله صلوات الله عليه، ويظهره على الدين كله، هذا هو الظن السوء [الذي ظنه المنافقون والمرتلون في سورة الفتح حيث يقول: ﴿وَيُعَذَّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَ السُّوءِ﴾]<sup>(٣)</sup> عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السُّوءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا] [الفتح:٦]، وإنما كان هذا [هو]<sup>(٤)</sup> ظن السوء وظن الجاهلية، وهو المنسوب إلى أهل الجهل، وظن غير الحق؛ لأنَّه ظن غير ما يليق بأسمائه الحسنَى وصفاته العلَى، وذاته المبرأة من كل عيب وسوء، وخلاف ما يليق بحكمته وحده، وتفرده بالإلهية، وما يليق بوعده الصادق الذي لا يخلفه، وبكلمته التي سبقت لرسله أنه ينصرهم ولا يخذلهم، ولجنده بأنهم هم الغالبون، فمن ظن به أنه لا ينصر رسالته، ولا يتم أمره، ولا يؤيده، ويؤيد حزبه ويعليهم ويظفرهم بأعدائهم [ويظهرهم]<sup>(٥)</sup> ، وأنه لا ينصر دينه وكتابه، وأنه يدخل الشرك على التوحيد، [والباطل على الحق]<sup>(٦)</sup> إدلة مستقرة يضمحل معها التوحيد والحق اضمحلًا لا يقوم

(١) ضعيف. أخرجه ابن جرير في «تفسيره» [آية: ١٥٤] من سورة آل عمران، وهو مُضل؛ لأنَّ ابن جريج لم يسمع من أحدٍ من الصحابة، وفيه: الحسين بن داود الملقب بـ(سُنيد)، وهو ضعيف.

(٢) إضافة من «الزاد».

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من المخطوطتين، ومثبت من «الزاد».

(٤) ساقط من [ب].

(٥) ساقط من [أ].

(٦) إضافة من «الزاد».

**٥٨-بابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجَاهِلِيَّةِ﴾**

بعده أبداً؛ فقد ظن [به]<sup>(١)</sup> السوء، ونسبة إلى خلاف ما يليق بجلاله وكماله، وصفاته ونوعته؛ فإنَّ حمده وعزته [وحكمته]<sup>(٢)</sup> وإلهيته تأبى ذلك، وتتأبى أن يذل حزبه وجنته، وأن تكون النصرة المستقرة والظفر الدائم لأعدائه المشركين به، العادلين به، فمن ظن به ذلك؛ [فما عرفه، ولا عرف أسماءه، ولا عرف صفاته وكماله].

وكذلك من أنكر أن يكون ذلك بقضائه وقدره<sup>(٣)</sup>؛ فما عرفه، ولا عرف ربوبيته، وملكه، وعظمته، وكذلك من أنكر أن يكون قادرَ ما قدره من ذلك وغيره لحكمة بالغة، وغاية محمودة يستحق الحمد عليها، وأن ذلك إنما صدر عن مشيئة مجردة عن حكمة، وغاية مطلوبة هي أحب إليه من فواتها، وأن تلك الأسباب المكرورة المقتضية لها لا يخرج تقديرها عن الحكمة؛ لإفضائها إلى ما يحب، وإن كانت مكرروه له، فما قدرها سدى، ولا شاءها عبثاً، ولا خلقها باطلاً: **﴿ذَلِكَ ظَنُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾** [ص: ٢٧].

وأكثر الناس يظنون بالله غير الحق ظن السوء فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله، وعرف أسمائه وصفاته، وموجب حكمته وحمده، فمن قنط من رحمته، وأيس من روحه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن جوز عليه أن يعذب أولياءه مع إحسانهم وإخلاصهم، ويسوي بينهم وبين أعدائه؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه يترك خلقه سدى معلقين عن الأمر والنهي، ولا يرسل إليهم رسلاً، ولا ينزل إليهم كتبه، بل يتركهم هملاً كالأنعام؛ [فقد ظن به ظن السوء]<sup>(٤)</sup>، ومن ظن أنه

(١) ساقط من [ب].

(٢) إضافة من «الزاد».

(٣) إضافة من «الزاد».

(٤) إضافة من «الزاد».

لن يجمعهم بعد موتهم للثواب والعقاب في دار يُجازِي المحسن فيها بإحسانه، والمسيء بإساءته، ويبين لخلقه حقيقة ما اختلفوا فيه، ويظهر للعالمين كلهم صدقه [وصدق]<sup>(١)</sup> رسالته، وأن أعداءه كانوا هم الكاذبين؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه يضيع عليه عمله الصالح الذي عمله خالصاً لوجهه على امتنال أمره، ويطلقه عليه بلا سبب من العبد، وأنه يعاقب بما لا صنع له فيه، ولا اختيار له، ولا قدرة، ولا إرادة له في حصوله، بل يعاقبه على فعله هو سبحانه [بـه]<sup>(٢)</sup>، أو ظن به أنه يجوز عليه أن يؤيد أعداء الكاذبين عليه بالمعجزات التي يؤيد بها أنبياءه ورسله، ويجريها على أيديهم؛ ليُضلُّوا بها عباده، وأنه يحسن منه كل شيء حتى يذنب من أفنى عمره في طاعته، فيخلده في الجحيم في أسفل الساقفين، وينعم من استنفذ عمره في عداوته، وعداؤه رسالته ودينه، فيرفعه إلى أعلى عليين، وكلا الأمرين في الحسن عنده سواء، ولا يعرف امتناع أحدهما ووقوع الآخر إلا بخبر صادق، وإلا فالعقل لا يقضى بقبح أحدهما وحسن الآخر؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه أخبر عن نفسه وصفاته وأفعاله بما ظاهره باطل، وتشبيه، وتمثيل، وترك الحق؛ لم يخبر به، وإنما رمز إليه رموزاً بعيدة، وأشار إليه إشارات مُلْغِز، ولم يصرح به، وصرح دائمًا بالتشبيه، والتمثيل، والباطل، وأراد من خلقه أن يتبعوا أذهانهم، وقواهم، وأفكارهم في تحريف كلامه عن مواضعه، وتأويله على غير تأويله، ويتطلبوا له وجوه الاحتمالات المستكرونة، والتأنيات التي هي بالألغاز والأحجاجي أشبه منها بالكشف والبيان، وأحالهم في معرفة أسمائه وصفاته على عقولهم وآرائهم لا على كتابه، بل أراد منهم ألا يحملوا كلامه على ما يعرفونه من خطابهم ولغتهم مع قدرته على أن

(١) ساقط من [بـ].

(٢) ساقط من [بـ].

يصرح لهم بالحق الذي ينبغي التتصريح به، ويريحهم من الألفاظ التي توقعهم في الاعتقاد الباطل، فلم يفعل، بل سلك بهم خلاف طريق الهدى والبيان؛ فقد ظن به ظن السوء؛ فإنه إن قال: إنه غير قادر على التعبير عن الحق باللفظ الصريح الذي عبر به هو وسلفه؛ فقد ظن بقدرته العجز، وإن قال: إنه قادر، ولم يبين، وعدل عن البيان، وعن التتصريح بالحق إلى ما يوهم، بل يقع في الباطل المحال والاعتقاد الفاسد؛ فقد ظن بحكمته ورحمته ظن السوء.

ومن ظن أنه هو وسلفه عدوا عن الحق بتصريحه دون الله ورسوله، وأن الهدى والحق في كلامهم وعباراتهم، وأما كلام الله [فإنما]<sup>(١)</sup> يؤخذ من ظاهره التشبيه، والتمثيل، والضلال، وظاهر كلام المتهوكيين والحيارى هو الهدى والحق؛ فهذا من سوء الظن بالله.

فكلا هؤلاء من الظانين بالله ظن السوء، ومن الظانين بالله غير الحق ظن الجاهلية، [ومن]<sup>(٢)</sup> ظن به أنه يكون في ملكه ما لا يشاء ولا يقدر على إيجاده وتكونيه؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه كان مُعَطَّلًا من الأزل إلى الأبد عن أن يفعل، ولا يوصف حينئذ بالقدرة على الفعل، ثم صار قادرًا عليه بعد أن لم يكن قادرًا؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أنه لا يسمع ولا يبصر، ولا يعلم الموجودات ولا عدد السموات، ولا التجموم، ولا بني آدم وحركاتهم وأفعالهم، ولا يعلم شيئاً من الموجودات في الأعيان؛ فقد ظن به ظن السوء.

(١) في [ب]: فإنه.

(٢) ساقط من [ب].

ومن ظن به أنه لا سمع له ولا بصر، ولا علم ولا إرادة، ولا كلام يقوم به، وأنه لا يكلم أحداً من الخلق، ولا يتكلم أبداً، ولا قال ولا يقول، ولا له أمر ولا نهي يقوم به؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه ليس فوق سمواته على عرشه، بائن من خلقه، وأن نسبة ذاته إلى عرشه كنسبتها إلى أسفل سافلين، وإلى الأمكنة التي يرحب عن ذكرها، وأنه أسفل كما أنه أعلى، وأن من قال: (سبحان رب الأعلى) كان كمن قال: (سبحان رب الأعلى)؛ فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه.

ومن ظن أنه يحب الكفر والفسوق والعصيان، ويحب الفساد كما يحب الإيمان، والبر والطاعة والإصلاح؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن به أنه لا يحب، ولا يرضي، ولا يغضب، ولا يسخط، ولا يواли، ولا يعادي، ولا يقرب من أحد من خلقه، ولا يقرب منه أحد، وأن ذوات الشياطين في القرب من ذاته كذوات الملائكة المقربين وأوليائه المفلحين؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه يسوى بين المتضادين، أو يفرق بين المتساوين من كل وجه، أو يحيط طاعات العمر المديد الخالصة الصواب بكبيرة واحدة تكون بعدها فيخلد فاعل تلك الطاعات في الجحيم أبد الآبدين بتلك الكبيرة، ويحيط بها جميع طاعاته ويخلده في العذاب كما يخلد من لم يؤمن به طرفة عين، واستنفد ساعات عمره في مساخطه، ومعاداة رسله ودينه؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أن له ولداً، أو شريكاً، أو أن أحداً يشفع عنده بدون إذنه، أو أن بيته وبين خلقه وسائل يرثون حواريهم إليه، وأنه نصب لعباده أولياء من دونه يتقررون بهم إليه، ويتوسلون بهم إليه، و يجعلونهم وسائل بينه وبينهم، فيدعونهم، ويحافظونهم، ويرجونهم؛ فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه.

ومن ظن به أنه ينال ما عنده بمعصيته ومخالفته كما ينال بطاعته والتقرب إليه؛ فقد ظن به خلاف حكمته، وخلاف موجب أسمائه وصفاته، وهو من ظن السوء، ومن ظن به أنه إذا ترك شيئاً لأجله لم يعوضه خيراً منه، أو من فعل شيئاً لأجله لم يعطه أفضل منه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن به أنه يغضب على عبده، ويعاقبه، ويحرمه بغير جرم ولا سبب من العبد إلا بمجرد المشيئة ومحض الإرادة؛ فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه إذا صدقه في الرغبة والرهبة، وتضرع إليه، وسأله، واستعان به، وتوكل عليه أنه يخبيه ولا يعطيه ما سأله؛ فقد ظن به ظن السوء، وظن به خلاف ما هو أهله، ومن ظن به أنه يشييه إذا عصاه كما يشييه إذا أطاعه وسأله ذلك في دعائه؛ فقد ظن به خلاف ما تقتضيه حكمته وحمده، وخلاف ما هو أهله وما لا يفعله.

ومن ظن به أنه إذا أغضبه وأسخطه، وأوضع في معاصيه، ثم اتخد من دونه أولياء، ودعا من دونه ملكاً أو بشرًا حيًا أو ميتًا يرجو بذلك أن ينفعه عند ربه، وبختله من عذابه؛ [فقد ظن به ظن السوء].<sup>(١)</sup>

فأكثر الخلق، بل كلهم -إلا من شاء الله- يظنون بالله غير الحق وظن السوء؛ فإن غالببني آدم يعتقد أنه مبخوس الحق ناقص الحظ، وأنه يستحق فوق ما شاء الله وأعطاه، ولسان حاله يقول: (ظلمني ربى ومنعني ما أستحقه)، ونفسه تشهد عليه بذلك، وهو بلسانه ينكره ولا يتجرأ على التصرير به، ومن فتش نفسه وتغلغل في معرفة طواياهارأى ذلك فيها كامنًا كمون النار في الزناد، فاقدح زناد من شئت ينبعك شراره عمما في زناه، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر، وملامة له، واقتراحاً له، خلاف ما جرى به، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا، فمستقل ومستكثر، وفتش نفسك هل أنت سالم؟

(١) ساقط من [ب].

فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلَّا فَإِنِّي لَا إِخَالَكَ نَاجِيَا

فليعن اللبيب الناصح لنفسه بهذا الموضع، وليتب إلى الله ويستغفره في كل وقت من ظنه بربه ظن السوء، وليظن السوء بنفسه التي هي مأوى كل سوء، ومنبع كل شر، المركبة على الجهل والظلم؛ فهي أولى بظن السوء من أحكم الحاكمين، وأعدل العادلين، وأرحم الراحمين، الغني الحميد الذي له الغنى التام، والحمد التام، والحكمة التامة، المتنزه عن كل سوء في ذاته وصفاته وأفعاله وأسمائه، فذاته لها الكمال المطلق من كل وجه، وصفاته كذلك، وأفعاله كلها حكمة ومصلحة ورحمة وعدل، وأسماؤه كلها حسني.

فَلَا تَظْنُنْ بِرَبِّكَ ظَنَ سَوْءٍ  
فَإِنَّ اللَّهَ أَوْلَىٰ بِالْجَمِيلِ  
وَلَا تَظْنُنْ بِنَفْسِكَ قَطُّ خَيْرًا  
وَكَيْفَ بِظَالِمٍ جَانِ جَهُولٍ  
وَقُلْ يَا نَفْسُ مَأْوَىٰ كُلُّ سُوءٍ  
أَتْرَجِي الْخَيْرَ مِنْ مَيْتٍ بَخِيلٍ  
وَظُنَّ بِنَفْسِكَ السُّوَآئِ تَحِدُّهَا  
كَذَاكَ وَخَيْرُهَا كَالْمُسْتَحِيلٍ  
وَمَا بِكَ مِنْ تُقْرَىٰ فِيهَا وَخَيْرٍ  
فَتِلْكَ مَوَاهِبُ الرَّبِّ الْجَلِيلِ  
وَلَيْسَ لَهَا وَلَا مِنْهَا وَلَكِنْ  
مِنَ الرَّحْمَنِ فَأَشْكُرْ لِلَّذِيلِ<sup>(١)</sup>

قوله: ﴿الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَ السَّوْءِ﴾.

قال ابن جرير في «تفسيره»: ﴿وَيُعَذِّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَ السَّوْءِ﴾ الظانين بالله أنه لن ينصرك وأهل الإيمان بك على أعدائك، وأن يظهر كلامته فيجعلها العليا على كلمة الكافرين به، وذلك كان السوء من ظنونهم التي ذكرها الله في هذا الموضع، يقول تعالى ذكره: على المنافقين والمنافقات، والمشركيـن والمشركيـات، الذين ظنوا هذا الظن دائرة السوء، يعني دائرة العذاب تدور

(١) انتهى من «زاد المعاد» (٣/٢٢٨-٢٣٦).

عليهم به.

واختلفت القراءة في قراءة ذلك، فقرأته عامّة قراء الكوفة دائرة السوء بفتح السين، وقرأ بعض قراء البصرة دائرة السوء بضم السين، وكان الفراء يقول: الفتح أفضى في السين، وقل ما تقول العرب دائرة السوء بضم السين.

**قوله:** «وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ».

يقول: ونالهم بغضب منه، «وَلَعَنْهُمْ»، يقول: وأبعدهم فأقصاهم من رحمته، «وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ» يصلونها يوم القيمة، «وَسَاءَتْ مَصِيرًا» يقول: وساقت جهنم منزلاً يصير إليه هؤلاء المنافقون والمنافقات، والمشركون والمشركات.<sup>(١)</sup>

وقال العماد ابن كثير: «وَيُعَذَّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ذَنَّ السَّوءَ»، أي: يتهمون الله في حكمه ويظلون بالرسول ﷺ وأصحابه أن يقتلوه ويدهبوه بالكليّة؛ ولهذا قال تعالى: «عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوءِ»، وذكر في معنى الآية الأخرى نحو ما ذكره ابن جرير رحمهما الله تعالى.

**قوله:** قال ابن القيم رحمه الله.

الذي ذكره المصنف في المتن قدّمه؛ لأن دراجه في كلامه الذي سقطه من أوله إلى آخره.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية الفتح.

الثالثة: الإخبار بأن ذلك أنواع لا تُحصر.

الرابعة: أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات، ومن عرف نفسه.

(١) انتهى من "تفسير ابن جرير" سورة الفتح [آية: ٦].

## ٥٩-باب ما جاء في منكري القدر

قال المصنف حَدَّثَنَا: باب ما جاء في منكري القدر

ش/ أي: من الوعيد الشديد، ونحو ذلك.

أخرج أبو داود عن عبد العزيز بن أبي حازم، عن أبيه، عن ابن عمر صَدِيقُهُ عن النبي

صَدِيقُهُ قال: «القدرية مجوس هذه الأمة، إن مرضوا فلا تعودوهم، وإن ماتوا فلا تشهدوهم».<sup>(١)</sup>

وعن عمر مولى عُفرة عن رجل من الأنصار عن حذيفة - وهو ابن اليمان - صَدِيقُهُ قال:

قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لكل أمة مجوس، ومجوس هذه الأمة الذين يقولون: لا قدر. من مات منهم فلا شهدوا جنازته، ومن مرض منهم فلا تعودوه، وهم شيعة الدجال، وَحَقٌّ على الله أن يلحقهم بالدجال».<sup>(٢)</sup>

(١) الراجع وقفه. أخرجه أبو داود (٤٦٩١)، وكذلك الحاكم (١٠/٨٥)، والبيهقي (١٠/٢٠٣)، من طريق: عبد العزيز بن أبي حازم به، وإسناده ضعيف؛ لأنَّه منقطع؛ فإنَّ أبي حازم لم يسمع من أحد من الصحابة غير سهل بن سعد صَدِيقُهُ، وقد وُجد في أسانيد اختلاف، وصحَّ عن ابن عمر موقوفاً من غير وجه كما في «العلل» للدارقطني (١٣/١٠٢).

(٢) حسن بشواهدده. أخرجه أبو داود (٤٦٩٢)، وأحمد (٥/٤٠٧)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٣٢٩)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (٩٥٩)، والطیالسي (٤٣٤)، واللالکائی (١١٥٥). وإسناده ضعيف، فيه الرواية عن حذيفة رجُلٌ مبهم، وعمر مولى عُفرة فيه ضعف، وقد رواه عمر مولى عُفرة في طريق أخرى عند أحد (٢/٨٦)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٣٣٩)، عن ابن عمر مباشرة.

وله وجه آخر كما في «العلل» للدارقطني (١٣/١٠٢)، وقد وجد خلافٌ في الإسناد.

والحديث له شاهد من حديث جابر صَدِيقُهُ عند ابن ماجه (٩٢)، وابن أبي عاصم (٣٢٨)، والغريابي (٢١٩)، والأجري (ص ١٩١-١٩٠)، وفيه ثلاثة من المدلسين كلهم عنعنوا، وهم:

قال المصنف بِهِ اللَّهُ تَعَالَى: وقال ابن عمر: والذى نفس ابن عمر بيده، لَوْ كَانَ لِأَحَدِهِمْ مِثْلُ أَحَدِ ذَهَبًا ثُمَّ أَنْفَقَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ مَا قَبْلَهُ اللَّهُ مِنْهُ، حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، ثُمَّ اسْتَدَلَّ بِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَسَلَّمَ «إِلَيْكُمْ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ». رواه مسلم.

ش/ حديث ابن عمر أخرجه مسلم، وأبو داود، والترمذى، والنمسائى، وابن ماجه عن يحيى بن يعمر قال: كان أول من تكلم في القدر بالبصرة معبد الجھنی، فانطلقت أنا، وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجيُّن أو معتمرین، فقلنا: لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله بِهِ اللَّهُ تَعَالَى فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر؟ فوق الله لنا عبد الله بن عمر داخلاً في المسجد، فاكتفت أنا وصاحبي، فظننت أن صاحبى سيكل الكلام إلى، فقلت: أبا

= )١) بقية بن الوليد. ٢) ابن جريج. ٣) أبو الزبير.

والحديث له شاهد من حديث أنس بن مالك بِهِ اللَّهُ تَعَالَى، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٤٢١٧): حدثنا علي بن عبد الله الفرغاني، حدثنا هارون بن موسى الفروي، حدثنا أبو ضمرة أنس بن عياض، عن حميد، عن أنس به. وهذا إسناد حسن لولا عنونة حميد، وقد جزم بعض الحفاظ بأن حميداً روى أحاديث أنس التي لم يسمعها منه بواسطة ثابت، وقناة، وهذه أحسن طرق الحديث فيما اطلعت عليه، ثم رأيت الإمام أحمد قد خالف هارون بن موسى الفروي؛ فرواه في مسنده (٥٥٨٤) عن أنس بن عياض عن عمر مولى غفرة، عن ابن عمر به.

وله شاهد من حديث أبي هريرة بِهِ اللَّهُ تَعَالَى، أخرجه الفريابي (٢٣٢) (٢٣٣)، من طريق مكحول، عن أبي هريرة، ولم يسمع منه، والراوي عن مكحول: سليمان التيمي، رواه مرة عن مكحول مباشرة، ومرة بواسطة رجل مبهم.

فالحديث بهذه الطرق مع الموقوف عن ابن عمر يرتقي إلى الحُسن، وللحديث طرق أخرى واهية، وقد ذكرت أحسن طرق الحديث، وبالله التوفيق، لكن زيادة: «وَهُمْ شِيَعَةُ الدِّجَالِ، وَحَقُّهُ عَلَى اللهِ أَنْ يَلْحِقُوا بِالْدِجَالِ» ليس لها شواهد، وسُمُّوا مجوساً؛ لأنهم أثبتوا خالقين: خالقاً للظلمة، وخالقاً للنور، والقدرية أثبتوا خالقين مع الله، فجعلوا العباد يخلقون أفعال أنفسهم ليس لهم فيها مشيئة، ولا خلق، ولا قدرة، هذا هو وجه الشبه بينهم وبين المجوس.

عبد الرحمن، إنه قد ظهر قبلنا أناس يقرءون القرآن، ويتقفرون العلم، يزعمون أن لا قدر، والأمر أُنف. فقال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم، وأنهم براء مني، والذي يحلف به عبد الله بن عمر، لو أن لأحد هم مثل أحد ذهباً، فأنفقه؛ ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر. ثم قال حدثني عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: بينما نحن عند رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه إذا طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحد حتى جلس إلى النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخديه، وقال: يا محمد، أخبرني عن الإسلام؟ قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان وتحجج البيت إن استطعت إليه سبيلاً»، قال: صدقت. فعجبنا له يسأله ويصدقه، قال: فأخبرني عن الإيمان؟ قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»، قال: صدقت. قال: فأخبرني عن الإحسان؟ قال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك»، قال: فأخبرني عن الساعة؟ قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»، قال: فأخبرني عن أماراتها؟ قال: «أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان»، قال فانطلق، فلبثت ثلاثة -وفي رواية مسلم: ملیاً- ثم قال: «يا عمر أتدري من السائل؟» قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «إنه جبريل أتاكم <sup>(١)</sup> يعلمكم دينكم».

ففي هذا الحديث: أنَّ الإيمان بالقدر من أصول الإيمان الستة المذكورة، فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره؛ فقد ترك أصلاً من أصول الإيمان وجحده، فيشبه من قال الله فيهم: ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِعَضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِعَضٍ﴾ [آل عمران: ٨٥] الآية.

(١) أخرجه مسلم برقم (٨)، وأبو داود (٤٦٩٥)، والترمذى (٢٦١٠)، والنمسائى (٨/ ٩٧)، وابن ماجه (٦٣).

قال المصنف وَاللَّهُ أَعْلَمُ: وعن عبادة بن الصامت وَصَاحِبِهِ، أنه قال لابنه: يا بُنْيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ الْإِيمَانِ، حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، سمعت رسول الله وَاللَّهُ أَعْلَمُ يقول: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَقَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبْ؟ قَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ»، يا بُنْيَّ! سمعت رسول الله وَاللَّهُ أَعْلَمُ يقول: «مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا، فَلَيَسْ مِنِّي».<sup>(١)</sup>

وفي رواية لأحمد: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».<sup>(٢)</sup>

وفي رواية لابن وهب: قال رسول الله وَاللَّهُ أَعْلَمُ: «فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالْقَدَرِ حَيْرَ وَشَرَوْ، أَحْرَقَهُ اللَّهُ بِالنَّارِ».<sup>(٣)</sup>

ش/ قوله: وعن عبادة.

قد تقدم ذكره في [باب فضل التوحيد]، وحديثه هذا رواه أبو داود، ورواه الإمام أحمد

(١) أخرجه أبو داود (٤٧٠٠)، والبيهقي من طريقه في «الكتيري» (١٠ / ٢٠٤)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٥٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥ / ٢٤٨)، كلهم من طريق: يحيى بن حسان، عن رياح بن الوليد، عن إبراهيم بن أبي عبلة، عن أبي حفصة، عن عبادة به، وهذا إسناد ضعيف؛ لجهالة حال أبي حفصة، واسمها: حبيش بن شريح، وقد خولف يحيى بن حسان، خالقه: مروان بن محمد الطاطري، كما في «مسند الشاميين» (٥٨)، فرواه عن رياح بن الوليد، عن إبراهيم بن أبي عبلة، عن أبي يزيد الأزدي، عن عبادة، وهذا إسناد ضعيف أيضاً؛ لجهالة أبي يزيد الأردني -كذا في «تمذيب الكمال» ووقع في سند الطبراني: الأزدي، وهو خطأ -وال الحديث صحيح بطرقه الآتية.

(٢) سيلات تخرجه حيث ذكره الشارح بتمامته.

(٣) أخرجه ابن وهب في كتابه «القدر» رقم (٢٦)، وهو من طريق: الأعمش، عن عبادة بن الصامت، ولم يسمع الأعمش من أحدٍ من الصحابة.

وله طريق أخرى بمعناه ولنقطه: «القدر على هذا، من مات على غير هذا؛ أدخله الله النار» عند ابن أبي عاصم (١١١)، والأجري (ص ١٨٦)، والفراءبي (٧٥)، وفيه: عثمان بن أبي عاتكة، ضعيف، والوليد بن مسلم، لكنه قد صرخ بالتحديث؛ فلا بأس بتحسين هذا اللفظ بالطريقين؛ لأن المعنى واحد.

بكماله: قال حدثنا الحسن بن سوار، حدثنا ليث، عن معاوية، عن أبى يوب بن زياد، حدثنى عبادة بن الوليد بن عبادة، ثنى أبى قال: دخلت على عبادة وهو مريض، أتخايل فيه الموت، فقلت: يا أبتاباه، أوصنى واجتهدى. فقال: أجلسونى. قال: يا بني، إنك لن تجد طعم الإيمان، ولن تبلغ حقيقة العلم بالله حتى تؤمن بالقدر خيره وشره. قلت: يا أبتاباه، وكيف أعلم ما خير القدر وشره؟ قال: تعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصاباك لم يكن ليخطئك، يا بني، إني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ. فَجَرِيَ فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» يا بني، إِنْ مَتْ وَلَسْتَ عَلَى ذَلِكَ دَخَلْتَ النَّارَ.<sup>(١)</sup>

ورواه الترمذى بسنده المتصل إلى عطاء بن أبى رباح، عن الوليد بن عبادة عن أبيه،  
وقال: حسن صحيح غريب.<sup>(٢)</sup>

(١) صحيح بطرقه. أخرجه أحمد (٣١٧ / ٥)، وابن أبى شيبة (١٤ / ١٤)، وابن أبى عاصم في «السنة» (١٠٧)، والأجرى في «الشريعة» (ص ٨٣ - ١٧٧)، و(ص ١٧٧ - ١٧٨)، والطبرانى في «مستدرك الشاميين» (١٩٤٩)، من طرق عن معاوية بن صالح، عن أبى يوب بن زياد، عن عبادة بن الوليد بن عبادة، عن أبيه، عن عبادة بن الصامت به، وهذا إسناد ضعيف؛ لجهالة حال أبى يوب بن زياد، ولكن الحديث صحيح بطرقه التي قبله، والتي بعده.

(٢) أخرجه الترمذى (٢١٥٥ / ٣٣١٩)، وهو كذلك عند الطيالسى (٥٧٧)، وابن أبى عاصم في «السنة» (١٠٥)، من طريق: عبد الواحد بن سليم، عن عطاء به، وإنسانه ضعيف؛ لضعف عبد الواحد، ولكنه قد توبع، فقد تابعه عبدالله بن السائب الكندى، وهو ثقة.

✿ وأخرجه الفريابى في «القدر» (٤٢٥)، ومن طريق الأجرى في «الشريعة» (ص ٢١١)، وابن أبى عاصم في «السنة» (١٠٤)، من طريق: محمد بن المصفى، حدثنا بقية، حدثنى معاوية بن سعيد، حدثنى عبدالله بن السائب، عن عطاء بن أبى رباح به. وهذا إسناد حسن بنفسه؛ فإنَّ معاوية بن سعيد هو المصرى، روى عنه جمع من الثقات، ووثقه ابن حبان؛ فهو حسن الحديث، وبقية رجاله معروفون، وقد صرخ بقية بالتحديث، وكذلك محمد بن المصفى عند الفريابى، والآجرى.

✿ وللحديث طريق أخرى عند أحمد (٣١٧ / ٥)، من طريق: ابن لهيعة، عن يزيد بن أبى حبيب، عن

وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ وَنَحْوُهُ: بِيَانِ شَمْوَلِ عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَى وَإِحْاطَتِهِ بِمَا كَانَ وَمَا يَكُونُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَنْزَلُ الْأَمْرُ بِيَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾ [الطلاق: ١٢].

وَقَدْ قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ -لِمَا سُئِلَ عَنِ الْقَدْرِ- قَالَ: الْقَدْرُ قَدْرَةُ الرَّحْمَنِ.<sup>(١)</sup>  
وَاسْتَحْسَنَ هَذَا ابْنُ عَقِيلٍ مِنْ أَحْمَدَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ.<sup>(٢)</sup>

وَالْمَعْنَى: أَنَّهُ لَا يَمْتَنِعُ عَنْ قَدْرَةِ اللَّهِ شَيْءٍ، وَنَفَاهُ الْقَدْرُ قَدْ جَحَدُوا كَمَالَ قَدْرَةِ اللَّهِ تَعَالَى؛ فَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ.

وَقَدْ قَالَ بَعْضُ الْسَّلْفِ: نَاظَرُوهُمْ بِالْعِلْمِ؛ فَإِنْ أَقْرَوْا بِهِ خَصْمُوا، وَإِنْ جَحَدُوهُ كَفَرُوا.  
قَالَ شِيخُ الْإِسْلَامِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ: وَالنَّاسُ فِي بَابِ خَلْقِ الرَّبِّ وَأَمْرِهِ، وَلَمْ فَعَلْ ذَلِكَ؟ عَلَى طَرَفِينَ وَوَسْطٍ: فَالْقَدْرِيَّةُ مِنَ الْمُعْتَزِلَةِ وَغَيْرُهُمْ قَصَدُوا تَعْظِيمَ الرَّبِّ تَعَالَى بِتَنْزِيهِهِ عَمَّا ظَنُوهُ قُبْحًا مِنَ الْأَفْعَالِ وَظُلْمًا؛ فَأَنْكَرُوا عُمُومَ قَدْرَتِهِ وَمُشَيْتِهِ، وَلَمْ يَجْعَلُوهُ خَالقًا لِكُلِّ شَيْءٍ، وَلَا أَنَّهُ مَا شَاءَ كَانَ وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ، بَلْ قَالُوا: يَشَاءُ مَا لَا يَكُونُ، وَيَكُونُ مَا لَا يَشَاءُ، ثُمَّ إِنَّهُمْ وَضَعُوا لِرَبِّهِمْ شَرِيعَةً فِيمَا يَجْبُ عَلَيْهِ وَيَحرِمُ بِالْقِيَاسِ عَلَى أَنفُسِهِمْ، وَتَكَلَّمُوا فِي التَّقْدِيرِ وَالتَّجْوِيزِ بِهَذَا الْقِيَاسِ الْفَاسِدِ الَّذِي شَبَهُوا فِيهِ الْخَالقَ بِالْمُخْلُوقِ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا.

= عِبَادَةُ، وَهَذَا إِسْنَادٌ ضَعِيفٌ؛ لِضَعْفِ ابْنِ لَهِيَةِ؛ فَالْحَدِيثُ صَحِيحٌ بِطَرْقِهِ.

(١) نَقلَهُ عَنْهُ ابْنُ هَانِئٍ فِي «مَسَائِلَهُ» رَقْمُ (١٨٦٨).

(٢) انْظُرْ: «شَفَاءُ الْعَلِيلِ» (صِ ٥٣) دَارُ الْكِتَابِ الْعُلُومِيَّةِ.

قال المصنف رحمه الله: وفي "المسند" و"السنن" عن ابن الدليلي، قال: أتَيْتُ أَبِي بن كعبَ، فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي شَيْءٌ مِّنَ الْقَدْرِ، فَحَدَّثَنِي بِشَيْءٍ لَعَلَّ اللَّهُ يُذْهِبُهُ مِنْ قَلْبِي، فَقَالَ: لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أَحَدٍ ذَهَبًا مَا قِيلَهُ اللَّهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلَوْ مُتَّ عَلَى غَيْرِ هَذَا لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ، قال: فَأَتَيْتُ عَبْدَ اللَّهِ ابْنَ مَسْعُودٍ وَحَذِيفَةَ بْنَ الْيَمَانِ، وَزَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ، فَكَلَّهُمْ حَدِيثُهُ بِمُثْلِ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.<sup>(١)</sup>

الحديث صحيح رواه الحاكم في "صحيحة".

ش / قوله: وفي "المسند" و"سنن أبي داود" عن ابن الدليلي.

وهو أبو بسر - بالسين المهملة وبالباء المضمومة - ويقال: أبو بشر - بالشين المعجمة وكسر الباء - وبعضهم صحق الأول، واسمه عبد الله بن فiroz.

ولفظ أبي داود قال: لو أَنَّ اللَّهَ عذَّبَ أَهْلَ سَمَاوَاتِهِ وَأَهْلَ أَرْضِهِ؛ عذَّبَهُمْ وَهُوَ غَيْرُ ظَالِمٍ لَهُمْ، وَلَوْ رَحِمَهُمْ؛ كَانَتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْ أَعْمَالِهِمْ، وَلَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أَحَدٍ ذَهَبَا مَا قِيلَهُ اللَّهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلَوْ مُتَّ عَلَى غَيْرِ هَذَا؛ لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ. قال: فَأَتَيْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ

(١) حسن. أخرجه أبو داود (٤٦٩٩)، وابن ماجه (٧٧)، وأحمد (١٨٢ / ٥، ١٨٥)، وعبد بن حميد (٢٤٧)، وعبد الله بن أحمد في "السنة" (٨٤٤)، وابن حبان (٧٢٧)، والطبراني (٤٩٤٠)، وابن أبي عاصم في "السنة" (٢٤٥)، واللالكائي (١٠٩٢) (١٠٩٣)، كلهم من طريق: أبي سنان سعيد بن سنان، عن وهب بن خالد، عن ابن الدليلي به، وإسناده حسن، وقد حسن الشیخ رحمه الله في "الصحيح المسند" (٣٥٠)، وأبي بن كعب، وعبد الله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان لم يرفعوه، ولكن زيد بن ثابت رفعه، وكلام المصنف يوهم أنهم رفعوه جميعاً؛ لأنَّه قال: فَأَتَيْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ، وحذيفة بن اليمان، وزيد بن ثابت، فكلاهُمْ حديثُهُ بِمُثْلِ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، الواقع كما في مصادر الأحاديث أن الذي رفعه هو زيد بن ثابت فقط، وأما قول المصنف في المتن (رواية الحاكم في صحيحه)؛ فهو غير موجود في "المستدرك"؛ فالحديث حسن عن زيد بن ثابت، موقف على الآخرين.

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ مُثْلُ ذَلِكَ، قَالَ: ثُمَّ أَتَيْتُ حَذِيفَةَ بْنَ الْيَمَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ مُثْلُ ذَلِكَ. قَالَ: ثُمَّ أَتَيْتُ زَيْدَ بْنَ ثَابَتَ، قَالَ: فَحَدَّثَنِي عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُثْلُ ذَلِكَ. وَأَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَةَ.

**وَقَالَ** الْعَمَادُ بْنُ كَثِيرٍ: عَنْ سَفِيَّانَ، عَنْ مُنْصُورٍ، عَنْ رَبِيعِي بْنِ حَرَاشَ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ عَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنَ بِأَرْبَعٍ: يَشَهِدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ بَعْثَنِي بِالْحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالْبَعْثَةَ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَيُؤْمِنُ بِالْقَدْرِ خَيْرَهُ وَشَرِهِ»، وَكَذَّا رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ عَنِ النَّضَرِ بْنِ شَمِيلٍ، عَنْ شَعْبَةَ، عَنْ مُنْصُورٍ بْنِهِ.

وَرَوَاهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي دَاوُدَ الطِّيَالِسِيِّ، عَنْ شَعْبَةَ، عَنْ رَبِيعِي، عَنْ عَلَيِّ فَذِكْرِهِ.<sup>(١)</sup>

وَقَدْ ثَبَّتَ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» مِنْ رِوَايَةِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ وَهْبٍ وَغَيْرِهِ، عَنْ أَبِي هَانَئِ الْخُوَلَانِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْجُبْلِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ [عُمَرَوْ] <sup>(٢)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ

(١) أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (١١١٢)، وَعَبْدُ بْنُ حَمْدٍ (٧٥)، وَالْبَغْوَيْ (٦٦)، وَالْحَاكِمُ (٣٣/١)، مِنْ طَرْقِ عَنْ سَفِيَّانَ الثُّورِيِّ بِإِسْنَادِهِ السَّابِقِ.

وَأَخْرَجَهُ ابْنُ حَبَّانَ (١٧٨)، وَالْحَاكِمُ (٣٢/١)، مِنْ طَرِيقِيْنِ عَنْ سَفِيَّانَ بِإِسْنَادِهِ السَّابِقِ بِدُونِ ذِكْرِ الرَّجُلِ الْمَبْهُومِ، وَالرَّوَايَةِ الْأُولَى أَرْجَحُهُ، فَقَدْ رَوَاهَا كَذَلِكَ وَكَيْعٌ، وَأَبُو نَعِيمٍ، وَأَبُو حَذِيفَةَ، بَيْنَمَا الرَّوَايَةُ الثَّانِيَةُ رَوَاهَا كَذَلِكَ مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ، وَأَبُو عَاصِمٍ.

وَأَخْرَجَهُ التَّرمِذِيُّ (٢١٤٥)، مِنْ طَرِيقِ النَّضَرِ بْنِ شَمِيلٍ، عَنْ شَعْبَةَ بِإِسْنَادِهِ بِزِيادةِ الرَّجُلِ الْمَبْهُومِ.

وَأَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٧٥٨)، مِنْ طَرِيقِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرٍ، وَالْتَّرمِذِيُّ (٢١٤٥)، مِنْ طَرِيقِ أَبِي دَاوُدَ الطِّيَالِسِيِّ (٢١٤٥)، كَلَامُهَا عَنْ شَعْبَةِ بْنِهِ، بِدُونِ ذِكْرِ الرَّجُلِ الْمَبْهُومِ، وَرَجَحَ هَذِهِ الرَّوَايَةُ التَّرمِذِيُّ، بَيْنَمَا رَجَحَ الدَّارَقَطْنِيُّ فِي «الْعُلَلِ» (١٩٦/٣) الرَّوَايَةُ الْتِي فِيهَا رَجُلٌ مَبْهُومٌ، وَذُكْرُ مَنْ تَابَعَ الثُّورِيَّ عَلَيْهَا: زَائِدَةَ، وَأَبَا الْأَحْوَصِ، وَسَلِيمَانَ التَّيْمِيِّ، وَذُكْرُ مَنْ تَابَعَ شَعْبَةَ عَلَى عَدَمِ زِيادةِ الْمَبْهُومِ: شَرِيكًا، وَوَرَقاءً، وَجَرِيرًا، وَعُمَرَوْ بْنَ أَبِي قَيْسٍ.

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ وَفَقِهُ اللَّهِ: لَوْ صُرِّحَ بِالْتَّحْدِيدِ فِي الرَّوَايَةِ النَّاقِصَةِ؛ لَكَانَ حَمْلُهُ عَلَى الْوَجَهِينِ قَوْيَّاً، وَأَمَا مَعَ عَدَمِ التَّصْرِيحِ فَالصَّحِيحُ زِيادةُ الرَّجُلِ الْمَبْهُومِ كَمَا قَالَ الدَّارَقَطْنِيُّ؛ وَعَلَيْهِ فَالْحَدِيثُ ضَعِيفٌ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

(٢) فِي المُخْطُوطَيْنِ: (عُمَرُ)، وَالْمُبَثُ هُوَ الصَّوَابُ.

الله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ الْخَلَقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ [وَالْأَرْضَ] <sup>(١)</sup> بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ» زاد ابن وهب: «وَكَانَ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ»، ورواه الترمذى وقال: حديث حسن <sup>(٢)</sup> غريب <sup>(٣)</sup>.

وَكُلُّ هَذِهِ الْأَحَادِيثُ وَمَا فِيهَا مِنْ مَعْنَاهَا، وَمَا فِيهَا مِنْ الْوَعْدِ الشَّدِيدِ عَلَى عَدَمِ الإِيمَانِ بِالْقَدْرِ، وَهِيَ الْحَجَةُ عَلَى نَفَاهَةِ الْقَدْرِ مِنِ الْمُعْتَزَلَةِ وَغَيْرِهِمْ وَمِنْ مَذَهَبِهِمْ: تَخْلِيدِ أَهْلِ الْمَعَاصِي فِي النَّارِ، وَهَذَا الَّذِي اعْتَقَدوْهُ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ، وَأَعْظَمِ الْمَعَاصِي، وَفِي الْحَقِيقَةِ إِذَا اعْتَبَرْنَا إِقَامَةَ الْحَجَةِ عَلَيْهِمْ بِمَا تَوَاتَرَتْ بِهِ نَصُوصُ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ مِنْ إِثْبَاتِ الْقَدْرِ؛ فَقَدْ حَكَمُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْخَلْوَةِ فِي النَّارِ إِنْ لَمْ يَتُوبُوا، وَهَذَا لَازِمٌ لَهُمْ عَلَى مَذَهَبِهِمْ هَذَا، وَقَدْ خَالَفُوا مَا تَوَاتَرَتْ بِهِ أَدْلَةُ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ مِنْ إِثْبَاتِ الْقَدْرِ، وَعَدَمِ تَخْلِيدِ أَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنَ الْمُوْحَدِينَ فِي النَّارِ.

(١) ساقط من [ب].

(٢) آخر جهه مسلم برقم (٢٦٥٣)، والترمذى برقم (٢١٥٦)، ولفظ الترمذى: «قدر الله مقادير..».

(٣) انتهى من «تفسير ابن كثير» [آية: ٤٩] من سورة القمر.

## فِيهِ مَسَائلٌ :

الأولى: بيان فرض الإيمان بالقدر.

الثانية: بيان كيفية الإيمان به.

الثالثة: إحباط عمل من لم يؤمن به.

الرابعة: الإخبار أنَّ أحداً لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمن به.

الخامسة: ذكر أول ما خلق الله.

السادسة: أنه جرى بالمقادير في تلك الساعة إلى قيام الساعة.

السابعة: بَرَأَتْهُ اللَّهُ مِمَّنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِهِ.

الثامنة: عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء.

التاسعة: أنَّ العلماء أجابوه بما يزيل شبهته؛ وذلك أنهم نسبوا الكلام إلى رسول الله ﷺ.

فقط.

## ٦٠- بَابُ مَا جَاءَ فِي الْمُصَوِّرِينَ

قال المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ: بَابُ مَا جَاءَ فِي الْمُصَوِّرِينَ.<sup>(١)</sup>

(١) المصنف ذكر هذا الباب في كتاب التوحيد لأمررين:

﴿الأمر الأول: أنه مضاهاة لخلق الله، وإذا أراد به أنه يستطيع أن يخلق كما يخلق الله؛ فهو شركٌ في باب الربوبية﴾.

﴿الأمر الثاني: أنه ذريعة للوقوع في الشرك، كما وقع في قوم نوح. مسألة التصوير تشمل التمايل المجرمة، وتشمل المرسومة الغير مجرمة، فكلها محرمة، ويشمل تحريم التصوير أيضاً ما كان ممتهناً -على الصحيح- خلافاً لجماعة من أهل العلم؛ فإنهم أجازوه﴾.

**والراجح تحريم ذلك؟** لحديث عائشة صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عندما اشتراطت نمرة فيها تصاوير، فسأل النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عنها؟ فقالت: يا رسول الله، اشتريتها لك تقعد عليها، وتتوسدتها. فقال: «إن أصحاب هذه الصور يعبدون يوم القيمة» الحديث، فهي تريد أن يجلس عليها؛ فهي ممتهنة، وحججة من أجزاء الممتهنة هو أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمرها أن تهتك الستر، وتجعل منه وسادة، أو وسادتين، وهذا ليس بصريح في أن الصور بقيت كما هي، بل يُجمع بينه وبين الحديث الأول أنها قطعت رؤوس الصور، أو قطعت ونحوها؛ فالواقع أنه حصل خلافٌ بين العلماء المتأخرین: هل تدخل في التحريم أم لا؟ فابن عثيمين ومن قال بقوله على أنه لا تدخل في التحريم؛ إلا إذا اتخذت في التعليق على الجدران ونحوها، وذهب طائفة من العلماء إلى تحريمها، منهم: الألباني، والوادعي، والفوزان، وهو قول اللجنة الدائمة؛ إلا أن اللجنة لم تمنع التصوير الذي في التلفزيونات، وما أشبهها، وال الصحيح هو المنع مطلقاً؛ لأنها تدخل في عموم الحديث؛ ولأن هذه الآلات لا تعمل إلا بواسطة الإنسان، فتحتاج إلى تدخل الإنسان؛ فالواقع أنها تعتبر تصويراً من الإنسان. ويلزم القائلين بأنها ليست بصورة محرمة أنه يجوز تعليقها، ويجوز أن تُتَّخِذ!! فهم يمنعون لهذا الحديث: «لا تدخل الملائكة بيَّنا فيه كلب ولا صورة»، ويعنون اتخاذها ذكريات، ويعنون تصوير العلماء والعظماء حتى لا تبعد من دون الله!! فإذا كانت ليست بصور فما المانع منها، والشارع إنما حرم الصور!! **الراجح أنها من الأمور المحرمة، بل ومن كبار الذنوب، الواقع أنها تعتبر زلةً منهم، وإن فالتفريق لا دليل عليه.**

عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخْلُقِي؟ فَلَيَخْلُقُوا ذَرَّةً، أَوْ لِيَخْلُقُوا حَبَّةً، أَوْ لِيَخْلُقُوا شَعِيرَةً» آخر جاه.<sup>(١)</sup>

ولهما عن عائشة رضي الله عنها، أنّ رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: «أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، الَّذِينَ يُضَاهِئُونَ بِخَلْقِ اللَّهِ». <sup>(٢)</sup>

ولهما عن ابن عباس : سمعتُ رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول: «كُلُّ مُصَوّرٍ فِي النَّارِ، يُجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوْرَهَا نَفْسٌ يُعَذَّبُ بِهَا فِي جَهَنَّمَ». <sup>(٣)</sup>

ولهما عنه مرفوعاً: «مَنْ صَوَرَ صُورَةً فِي الدُّنْيَا كُلَّفَ أَنْ يَنْفَخَ فِيهَا الرُّوحُ، وَلَئِنْ بَنَافَعَ». <sup>(٤)</sup>

ش/ قوله: باب ما جاء في المصورين.

أي: من عظيم عقوبة الله لهم وعذابه، وقد ذكر النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه العلة، وهي: المضاهاة بخلق الله؛ لأن الله تعالى له الخلق والأمر؛ فهو رب كل شيء ومليكه، وهو خالق كل شيء، وهو الذي صور جميع المخلوقات، وجعل فيها الأرواح التي تحصل بها الحياة، كما قال تعالى: «الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ \* ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوْحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ» [السجدة: ٧-٩].

فالمحصور لما صور الصورة على شكل ما خلقه الله تعالى من إنسان أو بهيمة؛ صار مضاهاً لخلق الله، فصار ما صوره عذاباً له يوم القيمة، وكلف أن ينفع فيها الروح وليس بنافع؛ فكان أشد الناس عذاباً؛ لأن ذنبه من أكبر الذنوب؛ فإذا كان هذا فيمن صور صورة

(١) أخرجه البخاري (٥٩٥٣) (٧٥٥٩)، ومسلم (٢١١١).

(٢) أخرجه البخاري (٥٩٥٤)، ومسلم برقم (٢١٠٧) (٩٢).

(٣) انفرد به مسلم بهذا اللفظ برقم (٢١١٠).

(٤) أخرجه البخاري برقم (٢٢٢٥)، (٥٩٦٣)، ومسلم برقم (٢١١٠) (١٠٠).

على مثل ما خلقه الله تعالى من الحيوان، فكيف بحال من سوئ المخلوق برب العالمين، وشبيه بخلقه، وصرف له شيئاً من العبادة التي خلق الله الخلق ليعبدوه وحده بما لا يستحقه غيره، من كل عمل يحبه الله من العبد ويرضاه، فتسوية المخلوق بالخالق بصرف حقه لمن لا يستحقه من خلقه، وجعله شريكاً له فيما اختص به تعالى وتقديس، هو أعظم ذنب عصي الله تعالى به؛ ولهذا أرسل رسلاه، وأنزل كتبه؛ لبيان هذا الشرك، والنهي عنه، وإخلاص العبادة [بجميع أنواعها]<sup>(١)</sup> الله تعالى، فنجّى [الله]<sup>(٢)</sup> تعالى رسلاه ومن أطاعهم، وأهلك من جحد التوحيد، واستمر على الشرك والتنديد، فما أعظمه من ذنب: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨]: ﴿وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾ [الحج: ٣١].

قال المصنف رحمه الله: ولمسلم عن أبي الهياج، قال: قال لي عليٌ. ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه? ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويتها<sup>(٣)</sup>.

ش/ قوله: ولمسلم عن أبي الهياج الأسي - حيان بن حصين - قال: قال لي علي.

هو أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صلوات الله عليه وآله وسلامه.

قوله: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه? ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويتها.

فيه التصریح بأن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه بعث علياً لذلك، أمّا الصور فلم يشاهدا لخلق الله

(١) في [ب]: بجميعها.

(٢) ساقط من [ب].

(٣) أخرجه مسلم برقم (٩٦٩).

تعالى، وأما تسوية القبور فلما في تعليتها من الفتنة بأربابها وتعظيمها، وهو من ذرائع الشرك ووسائله، فصرف الهمم إلى هذا وأمثاله من مصالح الدين، ومقاصده وواجباته، ولما وقع التساهل في هذه الأمور؛ وقع المحذور، وعظمت الفتنة بأرباب القبور، وصارت مَحَطًا لرحال العبادين المعظمين لها، فصرفوا لها جل العبادة: من الدعاء، والاستغاثة، والتضرع لها، والذبح لها، والتذور، وغير ذلك من كل شرك محَرَّمٌ محظور.

**قال العلامة ابن القيم رحمه الله:** ومن جمع بين سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم في القبور، وما أمر به [ونهى]<sup>(١)</sup> عنه، وما كان عليه أصحابه، وبين ما عليه أكثر الناس اليوم؛رأى أحدهما لآخر، مُنافقاً له، بحيث لا يجتمعان أبداً، فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصلاة إلى القبور، وهؤلاء يصلون عندها وإليها، ونهى عن اتخاذها مساجد، وهؤلاء يبنون عليها المساجد ويسمونها مشاهد؛ مضاهاة لبيوت الله، ونهى عن إيقاد السُّرُج عليها، وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها، ونهى أن تُتَخَذ عيداً، وهؤلاء يتذدونها أعياداً ومناسك، ويجتمعون لها كاجتماعهم للعيد أو أكثر، وأمر بتسويتها كما روى مسلم في «صحيحة» عن أبي الهياج الأسدي -فذكر حديث الباب-، وحديث ثمامة بن شفي وهو عند مسلم أيضاً قال: كنا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم بِرَوْدَس، فتوفي صاحب لنا، فأمر فضالة بقبره، فسُوّيَ، ثم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بتسويتها.<sup>(٢)</sup> وهؤلاء يبالغون في مخالفته هذين الحديثين، ويرفعونها من الأرض كالبيت، ويعقدون عليها القباب، ونهى عن تجصيص القبر والبناء عليه كما روى مسلم في «صحيحة» عن جابر بن عبد الله، قال: نهى

(١) في [ب]: وما نهى.

(٢) آخر جه مسلم برقم (٩٦٨).

رسول الله ﷺ عن تجصيص القبر، وأن يُقعد عليه، وأن يُبنى عليه.<sup>(١)</sup> ونهى عن الكتابة عليها كما روى أبو داود في «سننه» عن جابر أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن تجصيص القبور وأن يُكتب عليها. قال الترمذى: حديث حسن صحيح.

وهؤلاء يتخذون عليها الألواح، ويكتبون عليها القرآن وغيره، ونهى أن يُزَاد عليها غير ترابها، كما روى أبو داود عن جابر أيضًا [أنَّ رسول الله ﷺ] <sup>(٢)</sup> نهى أن يُجচص القبر، أو يُكتب عليه، أو يزيد عليه.<sup>(٣)</sup> وهؤلاء يزيدون عليه الأجر، والأحجار، والجص، قال إبراهيم النخعى: كانوا يكرهون الأجر على قبورهم.<sup>(٤)</sup>

والملخص: أن هؤلاء المعظمين للقبور، المتخذينها أعيادًا، الموقدين عليها السرج، الذين يبنون عليها المساجد والقباب مناقضون لما أمر به رسول الله ﷺ، محاذون لما جاء به، وأعظم ذلك اتخاذها مساجد، وإيقاد السرج عليها، وهو من الكبائر، وقد صرخ الفقهاء من أصحاب أَحْمَد وغيرهم بتحريمه.

قال أبو محمد المقدسى: ولو أبى اتخاذ السرج عليها؛ لم يلعن من فعله، ولأن فيه [تضييقاً للمال في غير فائدة]<sup>(٥)</sup>، وإفراطاً في تعظيم القبور، أشبه تعظيم الأصنام.

(١) أخرجه مسلم برقم (٩٧٠).

(٢) زيادة من المطبوع.

(٣) زيادة النهي عن الكتابة، والزيادة على ترابها خارج «صحيح مسلم»، وهي عند أبي داود (٣٢٢٦)، والترمذى (١٠٥٢)، والنمسائى (٨٦/٤)، وابن حبان (٣١٦٤)، والحاكم (٣٧٠/١)، والبيهقي (٤/٤) من طريق: ابن جريج، عن سليمان بن موسى، وأبي الزبير عن جابر، وليس في رواية الحاكم والترمذى ذكر (سلiman بن موسى)، وسليمان بن موسى لم يسمع من أحدٍ من الصحابة؛ فهو منقطع، وابن جريج لم يصرح بالسماع، والحديث أصله في «مسلم» بدون هاتين الزيدتين، ورواية أبي الزبير بدون هذه الزيادة عند مسلم (٩٧٠)، وغيره، ولم يصرح بالسماع في حال روايته للزيادة.

(٤) صحيح. أخرجه ابن أبي شيبة (٣٣٨/٣) عن ابن مهدي، عن سفيان، عن منصور، عن إبراهيم به، وسنده صحيح، رجاله ثقات أئمة.

(٥) إضافة من «المعني» والمطبوع.

قال، ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور؛ لهذا الخبر، ولأن النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود أخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يُحذّر ما صنعوا. متفق عليه<sup>(١)</sup>، ولأن تخصيص القبور [بالصلة عندها]<sup>(٢)</sup> يشبه تعظيم الأصنام بالسجود لها والتقرب إليها، وقد رويانا أن ابتداء عبادة الأصنام تعظيم الأموات باتخاذ صورهم، والتمسح بها، والصلة عندها.

انتهى<sup>(٣)</sup>

وقد آل الأمر بهؤلاء الضلال المشركين إلى أن شرعوا للقبور حججاً، ووضعوا لها مناسك، حتى صنف بعض غلاتهم في ذلك كتاباً وسماه «مناسك حج المشاهد»<sup>(٤)</sup> مضاهة منه بالقبور للبيت الحرام، ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام، ودخول في دين عباد الأصنام، فانظروا إلى هذا التباهي العظيم بين ما شرعه رسول الله ﷺ، وقصده من النهي عمما تقدم ذكره في القبور، وبين ما شرعه هؤلاء وقصدوه، ولا ريب أن في ذلك من المفاسد ما يعجز عن حصره:

فمنها: تعظيمها المُوقِع في الافتتان بها. ومنها: اتخاذها أعياداً. ومنها: السفر إليها.

ومنها: مشابهة عباد الأصنام بما يفعل عندها من العکوف عليها، والمجاورة عندها، وتعليق الستور عليها، وسداتها، وعبادها يرجحون المجاورة عندها على المجاورة عند المسجد الحرام، ويررون سداتها أفضل من خدمة المساجد، والويل لقيمهَا ليلة يطفأ القنديل المعلق عليها.

(١) آخر جه البخاري (٤٣٧)، ومسلم (٥٣٠) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

(٢) إضافة من «المغني» والمطبوع.

(٣) من «المغني» (٣ / ٤٤٠ - ٤٤١).

(٤) في حاشية [أ]: هو ابن المغثث الرافضي. قلت: واسمه محمد بن محمد بن النعمان الرافضي، أبو عبد الله العكبري، الملقب بالمفید، توفي عام (٤١٣). انظر «شذرات الذهب» (١٩٩/٣)، و«العبر» (٢/٢٢٥)، «البداية والنهاية» (١٢/١٥).

ومنها: النذر لها ولسدتها.

ومنها: اعتقاد المشركين [فيها]<sup>(١)</sup> أنَّ بها يُكشف البلاء، وينصر على الأعداء، ويستنزل غيث السماء، وتفرج الكروب، وتقضى الحوائج، وينصر المظلوم، ويجار الخائف، إلى غير ذلك.

ومنها: الدخول في لعنة الله ورسوله باتخاذ المساجد عليها، وإيقاد السرج عليها.

ومنها: الشرك الأكبر الذي يفعل عندها.

ومنها: إيهام أصحابها بما يفعله المشركون بقبورهم؛ فإنهم يؤذين ما يفعل عند قبورهم، ويكرهونه غاية الكراهة، كما أنَّ المسيح ﷺ يكره ما يفعله النصارى عند قبره<sup>(٢)</sup>، وكذلك غيره من الأنبياء والأولياء والمسايخ يؤذين ما يفعله أشباه النصارى عند قبورهم، ويوم القيمة يتبرأون منهم، كما قال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُ أَتَنْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَبْغِي لَنَا أَنْ تَنْهَىَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أُولَيَاءِ وَلَكِنْ مَعْتَهُمْ وَآبَاءُهُمْ حَتَّىٰ نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا» [الفرقان: ١٧-١٨]، قال الله للمرجفين: «فَقَدْ كَذَّبُوكُمْ بِمَا تَقُولُونَ» [الفرقان: ١٩].

وقال تعالى: «وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرِيمَ أَنَّتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِي إِلَهَينِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ» [المائدah: ١١٦]، وقال

(١) في المخطوطتين: (بها)، والمثبت أقرب.

(٢) أي: قبره الذي يزعمه النصارى المشركون في فلسطين، وهو باطل؛ فإنَّ عيسى ﷺ ما زال حيًّا، قال تعالى: «وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شَبَهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِّنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِّنْ عِلْمٍ إِلَّا اتَّبَاعُ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بِلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا» [النساء: ١٥٧].

تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلائِكَةِ أَهُؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثُرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾ [سبأ: ٤١-٤٠].

ومنها: إمامية السنن وإحياء البدع.

ومنها: تفضيلها على خير البقاع وأحبها إلى الله تعالى؛ فإن عباد القبور يقصدونها مع التعظيم، والاحترام، والخشوع، ورقة القلب، والعكوف بالهمة على الموتى ما لا يفعلونه في المساجد، [ولا يحصل لهم فيها نظيره]<sup>(١)</sup> ولا قريباً منه.

ومنها: أن الذي شرعه الرسول ﷺ [عند زiyارة القبور]<sup>(٢)</sup> إنما هو تذكر الآخرة، والإحسان إلى المزور بالدعاء له، والترحم عليه، والاستغفار له، وسؤال العافية؛ فيكون الزائر مُحسناً إلى نفسه وإلى الميت، فقلَّبَ هؤلاء المشركون الأمر، وعكسوا الدين، وجعلوا المقصود بالزيارة الشرك بالموتى، ودعاهما والدعاء به، وسؤاله حواتجهم، واستنزال البركة منه، ونصره لهم على الأعداء، ونحو ذلك؛ فصاروا مسيئين إلى أنفسهم، وإلى الميت، وكان رسول الله ﷺ قد نهى الرجال عن زيارة القبور سداً للذرية، فلما تمكن التوحيد في قلوبهم؛ أذن لهم في زيارتها على الوجه الذي شرعه، وبنهام أن يقولوا هُجْرًا، ومن أعظم الهجر: الشرك عندها قولًا وفعلاً. وفي «صحيحة مسلم» عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «زوروا القبور؛ فإنها تذكر الموت». <sup>(٣)</sup> وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: مر رسول الله ﷺ بقبور المدينة، فأقبل عليهم بوجهه، فقال: «السلام عليكم يا أهل القبور يغفر الله لنا ولكم [أنتم سلفنا]» <sup>(٤)</sup> ونحن بالاثر رواه أحمد، والترمذى وحسنه. <sup>(٥)</sup>

(١) إضافة من «إغاثة اللهفان».

(٢) إضافة من «إغاثة اللهفان».

(٣) آخر جه مسلم برقم (٩٧٦).

(٤) إضافة من المطبوع.

(٥) أخرجه الترمذى (١٠٥٣)، وكذلك الطبراني (١٢٦١٣)، ولم أجده في «مسند أحمد»، وفيه: قابوس بن أبي

[فانظر إلى هذه]<sup>(١)</sup> الزيارة التي شرعها رسول الله ﷺ لأمته، وعلمهم إياها، هل تجد فيها شيئاً مما يعتمد أهل الشرك والبدع؟ أم تجد لها مضادة لما هم عليه من كل وجه؟<sup>(٢)</sup> وما أحسن ما قال مالك بن أنس رضي الله عنه: لن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها.<sup>(٣)</sup> ولكن كُلُّما ضعف تمسك الأمم بعهود أنبيائهم، ونقص إيمانهم؛ عُوضوا عن ذلك بما أحدثوه من البدع والشرك، ولقد جَرَّ السلف الصالح التوحيد، وحموا جانبه، حتى كان أحدthem إذا سلم على النبي ﷺ ثم أراد الدعاء استقبل القبلة، وجعل ظهره إلى جدار القبر، ثم دعا، ونَصَّ على ذلك الأئمة الأربع: أنه يستقبل القبلة وقت الدعاء حتى لا يدعون عند القبر؛ فإنَّ الدعاء عبادة، وفي الترمذى وغيره مرفوعاً: «الدعاء هو العبادة»<sup>(٤)</sup>، فجَرَّ السلف العبادة لله، ولم يفعلوا عند القبور منها إلا ما أذن فيه رسول الله ﷺ، من الدعاء لأصحابها، والاستغفار، والترحم عليهم.

وأخرج أبو داود عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبرى عيدين، وصلوا علىي؛ فإنَّ صلاتكم تبلغني حيث كنتم»، وإسناده جيد، ورواته ثقاف مشاهير.<sup>(٥)</sup>

وقوله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً»، أي: لا تعطلوها من الصلاة فيها، والدعاء

ظبيان، ضعيف، ولو شاهد في «مسلم» (٩٧٥)، و«المسند» عن بريدة، أن النبي ﷺ كان يقول إذا خرج إلى المقابر: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَلَّا حِجُّونَ، أَسْأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ».

﴿ وجاء في «مسلم» (٩٧٤) عن عائشة بنت حواه؛ فالحديث صحيح بشواهده دون قوله: فأقبل عليهم بوجهه.﴾

(١) في [ب]: (فهذه) دون قوله: (فانظر إلى).

(٢) ذكره القاضي عياض في كتابه «الشفاء بتعريف حقوق المصطفى» (٢/٨٨).

(٣) تقدم تخریجه في الباب رقم (١٣).

(٤) تقدم تخریجه في الباب رقم (٢١).

والقراءة، فتكون بمنزلة القبور، فأمر بتحري النافلة في البيوت، ونهى عن تحري العبادة عند القبور، وهذا ضد ما عليه المشركون من النصارى وأشباههم.

[ثم إنَّ في]<sup>(١)</sup> تعظيم القبور واتخاذها أعياداً من المفاسد العظيمة التي لا يعلمها إلا الله ما يغضِّبُ لأجله كُلُّ من في قلبه وقارُّ الله، وغِيرُهُ على التوحيد، وتهجين وتقبيع للشرك، ولكن ما لجحِّ بميته إيلام.

فمن مفاسد اتخاذها أعياداً: الصلاة إليها، والطواف بها، وتقبيلها، واستلامها، وتعفير الخدود على ترابها، وعبادة أصحابها، والاستغاثة بهم، وسؤالهم النصر، والرزق، والعافية، وقضاء الديون، وتفریج الكربات، وإغاثة اللھفات، وغير ذلك من أنواع الطلبات التي كان عبادُ الأوَّلان يسألونها أوثانهم، فلو رأيت غلاة المتخذين لها عيدها، وقد نزلوا عن الأكوار<sup>(٢)</sup> والدواب إذا رأوها من كل مكان بعيد، فوضعوا لها الجبار، وقبلوا الأرض، وكشفوا الرؤوس، وارتفعت أصواتهم بالضجيج، وتباكوا حتى تسمع لهم النشيج، ورأوا أنهم قد أربوا في الربح على الحجيج، فاستغاثوا بمن لا يبدئ ولا يعید، ونادوا ولكن من مكان بعيد، حتى إذا دنو منها صلوا عند القبر ركعتين، ورأوا أنهم قد أحرزوا من الأجر، ولا أجر من صلٍ إلى القبلتين !! فتراهم حول القبر رُكُعاً وسُجَّداً، يبتغون فضلاً من الميت ورضواناً، وقد ملأوا أكفهم خيبة وخسراً، فلغير الله - بل للشيطان - ما يُراق هناك من العبرات، ويرتفع من الأصوات، ويطلب [من الميت]<sup>(٣)</sup> من الحاجات، ويُسأَل من تفریج الكربات، وإغباء ذوي الفاقات، ومعافاة ذوي العاهات والبلليات، ثم انثنوا بعد ذلك حول القبر طائفين تشبيهًا له بالبيت الحرام الذي جعله الله

(١) في [أ]: ثم في.

(٢) جمع كُور، وهو رجل الناقة بأداته، وهو كالسرج بأداته للفرس. «لسان العرب».

(٣) ساقط من [أ].

مباركاً وهدى للعالمين، ثم أخذوا في التقبيل والاستلام، أرأيت الحجر الأسود وما يفعل به وفد البيت الحرام، ثم عفروا لديه تلك الجباء والخدود التي يعلم الله أنها لم تعرف كذلك بين يديه في السجود، ثم كملوا مناسك حج القبر بالقصير هناك، والخلق، واستمتعوا بخلاقهم من ذلك الوثن؛ إذ لم يكن لهم عند الله من خلق، وقد يعطى لذلك الوثن القرابين، وكانت صلاتهم، ونسكهم، وقربانهم لغير الله رب العالمين، فلو رأيتمهم يهنيء بعضهم بعضاً ويقول: أجزل الله لنا ولكم أجراً وافراً وحظاً؛ فإذا رجعوا سألهم غلة المتخلفين أن يبيع أحدهم ثواب حجة القبر بحجة المتخلف إلى البيت الحرام، فيقول: لا، ولا بحجتك كل عام.

هذا ولم نتجاوز فيما حكينا عنهم، ولا استقصينا جميع بدعهم وضلالهم؛ إذ هي فوق ما يخطر بالبال أو يدور في الخيال، وهذا مبدأ عبادة الأصنام في قوم نوح كما تقدم، وكل من شم أدنى رائحة من العلم والفقه يعلم [أن أهم]<sup>(١)</sup> الأمور سد الذريعة إلى هذا المحظور، وأن صاحب الشرع أعلم بعقوبة ما نهى عنه، وما يقول إليه، وأحكم في نهيه عنه، وتوعده عليه، وأن الخير والهدى في اتباعه وطاعته، والشر والضلال في معصيته ومخالفته. انتهى كلامه والله.<sup>(٢)</sup>

(١) في [أ]: من أهم.

(٢) من «إغاثة اللهفان» (١ / ٣٠٠ - ٣١٤) بتصرف في كلامه بالتقديم والتأخير.

**فيه مسائل :**

**الأولى:** التغليظ الشديد في المصوّرين.

**الثانية:** التنبية على العلة، وهو ترك الأدب مع الله؛ لقوله: «وَمَنْ أَظْلَمَ مَنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخْلُقِي».

**الثالثة:** التنبية على قدرته، وعجزهم؛ لقوله: «فَلَمَنْ يَخْلُقُوا ذَرَّةً، أَوْ حَبَّةً، أَوْ شَعِيرَةً».

**الرابعة:** التصریح بأنهم أشد الناس عذاباً.

**الخامسة:** أن الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بها المصوّر في جهنم.

**السادسة:** أنه يكلف أن ينفع فيها الروح.

**السابعة:** الأمر بطمسها إذا وُجِدت.

## ٦١- باب مَا جَاءَ فِي كَثْرَةِ الْحَلْفِ

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: باب مَا جَاءَ فِي كَثْرَةِ الْحَلْفِ.

ش/ أي: من النهي عنه والوعيد.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: وقول الله تعالى: ﴿وَاحْفَظُوا أَيمَانَكُمْ﴾ [المائدة: ٨٩].

ش/ قال ابن جرير: لا تتركوها بغير تكثير، وذكر غيره من المفسرين عن ابن عباس  
(١) يريد: لا تحلفوا. وقال آخرون: احفظوا أيمانكم عن الحنث فلا تحتشوا.

والمحض وَهُوَ اللَّهُ أراد من الآية المعنى الذي ذكره ابن عباس؛ فإنَّ القولين متلازمان،  
 فيلزم من كثرة الحلف كثرة الحنث، مع ما يدل عليه من الاستخفاف، وعدم التعظيم لله،  
 وغير ذلك مما ينافي كمال التوحيد الواجب، أو عدمه.

قال المصنف وَهُوَ اللَّهُ: عن أبي هُرَيْرَةَ وَجِئَتْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَهُوَ اللَّهُ يَقُولُ: «الْحَلْفُ مَنْفَقَةٌ لِلسُّلْعَةِ، مَحَقَّةٌ لِلْكَسْبِ» آخر جاه.

ش/ أي: البخاري ومسلم، وأخرجه أبو داود، والنسائي. (٢)  
 والمعنى: أنه إذا حلف على سلطته أنه أعطى فيها كذا وكذا، أو أنه اشتراها بكذا وكذا،  
 وقد يظنه المشتري صادقاً فيما حلف عليه، فيأخذها بزيادة على قيمتها، والبائع

(١) ذكره الواعدي في «تفسيره»، والقرطبي بدون سند، انظر تفسير [آية: ٨٩] من سورة المائدة، والأية عامة، تشمل حفظها عن الحلف، وحفظها عن ترك الكفار، فيحنث، ولا يكفر، ويحرم الحلف إذا كان عن كذب، أو جرَّه ذلك إلى التساهل في الأيمان، وإلا فيكره.

(٢) أخرجه البخاري (٢٠٨٧)، ومسلم (١٦٠٦)، وأبو داود (٣٣٣٥)، والنسائي (٧/٢٤٦).

[كاذب]<sup>(١)</sup>، وحلف طمعاً في الزيادة، فيكون قد عصى الله تعالى، فيعاقب بمحق البركة، فإذا ذهبت برقة كسبه؛ دخل عليه من النقص أعظم من تلك الزيادة التي دخلت عليه بسب حلفه، وربما ذهب ثمن تلك السلعة رأساً، وما عند الله لا يُنال إلا بطاعته، وإن تخرفت الدنيا للعاصي فعاقبتها أضمحلالٌ، وذهبٌ، وعذابٌ.

قال المصنف رحمه الله: وعن سلمان، أنَّ رسول الله صلوات الله عليه وآله وسليمه قال: «ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ، وَلَا يُزَكِّيهِمْ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: أَشِيْطُ زَانِ، وَعَائِلُ مُسْتَكْبِرٍ، وَرَجُلٌ جَعَلَ اللَّهَ بِضَاعَتَهُ، لَا يَشْتَرِي إِلَّا بِيَمِينِهِ، وَلَا يَبْيَعُ إِلَّا بِيَمِينِهِ». رواه الطبراني بسنده صحيح.<sup>(٢)</sup>

ش/ وسلامان لعله سلمان أبو عبد الله [الفارسي]<sup>(٣)</sup>، أسلم مقدم النبي صلوات الله عليه وآله وسليمه المدينة، وشهد الخندق، روى عنه أبو عثمان النهدي، وشرحبيل بن السبط وغيرهما، قال النبي صلوات الله عليه وآله وسليمه: «سلمان مِنَ أَهْلِ الْبَيْتِ»<sup>(٤)</sup>، «إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ مَنْ أَصْحَابَ أَرْبَعَةً: عَلِيًّا، وَأَبَا ذَرَّ، وَسَلَمَانَ،

(١) في [ب]: كذب.

(٢) آخرجه الطبراني في «الكبير» (٦١١١)، والأوسط» (٥٥٧٣)، و«الصغرى» (٨٢١)، حدثنا محمد بن عبدالله الحضرمي، ثنا سعيد بن عمرو الأشعري، ثنا حفص بن غياث، عن عاصم الأحول، عن أبي عثمان النهدي، عن سلمان به، وهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات.

﴿وَجَاءَ عَنْ أَبِي ذِرَّ رضي الله عنه فِي «مُسْلِمٍ» (١٠٦) بِلِفْظِ: «ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ، وَلَا يُزَكِّيهِمْ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» - قَالَ فَقَرَأَهَا رَسُولُ اللَّهِ صلوات الله عليه وآله وسليمه ثَلَاثَ مِرَارًا، قَالَ أَبُو ذَرٌ: خَابُوا وَخَسِرُوا، مَنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «الْمُسْبِلُ، وَالْمَنَانُ، وَالْمُنْفَقُ سَلَعْتَهُ بِالْحَالِفِ الْكَاذِبِ».

﴿وَجَاءَ بِنْحُوهُ عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ رضي الله عنه أَيْضًا فِي «مُسْلِمٍ» (١٠٧) بِلِفْظِ: «ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ» - قَالَ أَبُو مُعَاوِيَةَ: وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ - وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: شَيْخُ زَانِ، وَمَلِكُ كَدَابٍ، وَعَائِلُ مُسْتَكْبِرٍ».

وهذا الذي يحلف في هذا الحديث محمول على حديث أبي ذر، وهو أنه يحلف بحلف كاذب فاجر؛ لأن هذا الوعيد الشديد يدل على ارتکاب كبيرة من الكبائر، وصحابي الحديث هو سلمان الفارسي كما جزم به الطبراني في المعاجم الثلاثة.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) موضوع. آخرجه الطبراني (٦٠٤٠)، والحاكم (٣/٥٩٨)، من حديث عمرو بن عوف وفي سنده:=

والمقداد»<sup>(١)</sup> أخرجه الترمذى، وابن ماجه.

قال الحسن: كان سلمان أميراً على ثلاثين ألفاً، يخطب بهم في عباءة يفترش نصفها  
ويلبس نصفها.<sup>(٢)</sup>

تُؤْفَىٰ فِي خِلَافَةِ عُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

قال أبو عبيد: سنة ست وثلاثين عن ثلاثة وخمسين سنة.<sup>(٣)</sup>  
ويحتمل أنه سلمان بن عامر بن أوس الضبي.<sup>(٤)</sup>

قوله: «ثلاثة لا يكلمهم الله».

نفي كلام رب تعالى وتقدس عن هؤلاء العصابة دليل على أنه يكلم من أطاعه، وأنَّ  
الكلام صفة من صفات كماله، والأدلة على ذلك من الكتاب والسنة أظهر شيء وأبينه،  
وهذا هو الذي عليه أهل السنة والجماعة من المحققين: قيام الأفعال بالله سبحانه، وأنَّ  
الفعل يقع بمشيئة الله تعالى وقدرته شيئاً فشيئاً، ولم يزل مُتصِفًا به؛ فهو حادث الآحاد، قد يُمدِّ  
النوع كما يقول ذلك أئمة أصحاب الحديث وغيرهم من أصحاب الشافعى، وأحمد،  
وسائر الطوائف، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾  
[يس: ٨٢]، فأتأتى بالحرروف الدالة على الاستقبال، والأفعال الدالة على الحال والاستقبال

= كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف، قال فيه الشافعى: رکنٌ من أركان الكذب. فهو حديث موضوع.  
(١) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣٧١٨)، وابن ماجه (١٤٩)، وكذلك أحمد (٥/٣٥١)، والحاكم  
(٣/١٣٠)، والبخارى في «التاريخ» (٩/٣١)، من حديث بريدة رضى الله عنه، وفيه: شريك القاضى،  
ضعيف، وفيه: أبو ربيعة الإيادى، قال أبو حاتم: منكر الحديث. ووثقه ابن معين، وقد مال الذهبى،  
وابن حجر إلى تقديم كلام أبي حاتم.

(٢) ضعيف. أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤/٧٤)، والحسن لم يسمع من سلمان رضى الله عنه؛ فهو منقطع.  
(٣) هذا لم يثبت في سن سلمان رضى الله عنه، فقد ذكره بعض المؤرخين، قال الذهبى في «السير»: لا أعلم له  
مستندًا. بل قال الذهبى: ما أظنه تجاوز المائة.  
(٤) جزم الطبرانى في معاجمه الثلاثة كما تقدم أنه سلمان الفارسى.

أيضاً، وذلك في القرآن كثير.

**قال** شيخ الإسلام: فإذا قالوا لنا -يعني النهاة-: فهذا يلزم أن تكون الحوادث قائمة به؟ قلنا: ومن أنكر هذا قبلكم من السلف والأئمة؟ ونصوص القرآن والسنة تتضمن ذلك مع صريح العقل، ولنفظ الحوادث مجمل؛ فقد يُراد به الأمراض، والنقائص، والله متزه عن ذلك، ولكن يقوم به ما يشاء من كلامه وأفعاله، ونحو ذلك مما دل عليه الكتاب والسنة، والقول الصحيح قول أهل العلم الذين يقولون: لم يزل مُتَكَلِّماً إذا شاء، كما قال ابن المبارك، وأحمد بن حنبل، وغيرهما من أئمة السنة. انتهى<sup>(١)</sup>

قلت: ومعنى قيام الحوادث به تعالى: قدرته عليها، وإيجاده لها بمشيئته وأمره، والله أعلم.

**قوله:** «وَلَا يَزِكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ».

لما عَظَمْتُ ذَنْبَهُمْ؛ عَظَمْتُ عَقُوبَتَهُمْ، فَعَوَّقْبُوا بِهَذِهِ الْثَلَاثَ التِي هِي أَعْظَمُ الْعَقُوبَاتِ.

**قوله:** «أَشَيْمَطْ زَانِ».

صغره تحقيراً له، وذلك لأن داعي المعصية ضعف في حّقه، فدل على أن الحامل له على الزنا محبة المعصية، والفحotor، وعدم خوفه من الله، وضعف الداعي إلى المعصية مع فعلها يوجب تغليظ العقوبة عليه، بخلاف الشاب؛ فإنّ قوة داعي الشهوة منه قد يغلبه مع خوفه من الله، وقد يرجع على نفسه بالندم، ولو أنها على المعصية، فيتهي ويراجع، وكذا العائل المستكبر ليس له ما يدعوه إلى الكِبْر؛ لأنَّ الداعي إلى الكِبْر في الغالب كثرة المال، والنعم، والرياسة، والعائل الفقير لا داعي له إلى أن يستكبر، فاستكباره مع عدم الداعي إليه يدل على أن الكِبْر طبيعة له، كامن في قلبه، فعظمت عقوبته؛ لعدم الداعي إلى هذا الخلق الذميم الذي هو من أكبر المعاشي.

(١) انظر: «منهاج السنة النبوية» (٢/٣٨١).

**قوله:** «وَرَجُلٌ جَعَلَ اللَّهَ بِضَاعِتَهُ».

بنصب الاسم الشريف، أي: الحلف به جعله بضاعته؛ لملازمته له، وغلبته عليه، وهذه أعمال تدل على أن صاحبها إنْ كان مُوَحَّدًا؛ فتوحيده ضعيف، وأعماله ضعيفة، بحسب ما قام بقلبه، وظهر على لسانه، وعمله من تلك المعا�ي العظيمة على قلة الداعي إليها، نسأل الله السلامة والعافية، وننحوذ بالله من كل عمل لا يحبه ربنا ولا يرضاه.

قال المصنف وَكَلَّهُ: وفي «الصحيح» عن عمران بن حصين صَحِيفَتُهُ، قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «خَيْرٌ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قال عمران: فلا أدرى: أذكر بعد قرنِي مرتين أو ثلاثة؟ ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلَا يُسْتَشْهِدُونَ، وَيَخْوُنُونَ وَلَا يُؤْتَمِنُونَ، وَيَنْدِرُونَ وَلَا يُوْفُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السَّمْنُ». وَكَلَّهُ

ش/ قوله: وفي «الصحيح».

أي: «صحيح مسلم»، وأخرجه أبو داود، والترمذى، ورواه البخارى بلفظ:

(١) «خيركم».

**قوله:** «خَيْرٌ أُمَّتِي قَرْنِي».

لفضيلة أهل ذلك القرن في العلم، والإيمان، والأعمال الصالحة التي يتنافس فيها المتنافسون، ويتفاضل فيها العاملون، فغلب الخير فيها، وكثير أهله، وقل الشُّرُّ فيها وأهله، واعتز فيها الإسلام والإيمان، وكثير فيها العلم والعلماء، ثم الذين يلونهم فضلوا على من بعدهم؛ لظهور الإسلام فيهم، وكثرة الداعي إليه، والراغب فيه، والقائم به، وما ظهر فيه من البدع أُنْكِر، واستُعْظِمَ، وأُزْيل، كبدعة الخوارج، والقدرية، والرافضة، فهذه البدع وإن كانت قد ظهرت فأهلها في غاية الذل، والمقت، والهوان، والقتل فيمن عاند

(١) آخرجه البخارى برقم (٢٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥)، وأبو داود (٤٦٥٧)، والترمذى (٢٢٢٢).

منهم، ولم يتب.

**قوله:** فلا أدرى أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثة.

هذا شُكٌ من راوي الحديث عمران بن حصين رضي الله عنه، والمشهور في الروايات: أن القرون المفضلة ثلاثة، الثالث دون الأولين في الفضل؛ لكثرة ظهور البدع فيه، لكن العلماء متوافرون، والإسلام فيه ظاهر، والجهاد فيه قائم، ثم ذكر ما وقع بعد الثلاثة من الجفاء في الدين، وكثرة الأهواء، فقال: «ثم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يستشهدون»<sup>(١)</sup>؛ لاستخفافهم بأمر الشهادة، وعدم تحريهم للصدق؛ وذلك لقلة دينهم، وضعف إسلامهم.

**قوله:** «وَيَخُونُونَ وَلَا يُؤْمِنُونَ».

يدل على أن الخيانة قد غلت على كثير منهم أو أكثرهم، «وَيَنْذَرُونَ وَلَا يُوفُونَ»، أي: لا يؤدون ما وجب عليهم، ظهور هذه الأعمال الذميمة يدل على ضعف إسلامهم، وعدم إيمانهم.

(١) استشكل هذا الحديث الآخر الذي رواه مسلم (١٧١٩)، عن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه، أن النبي صلوات الله عليه وسلم قال: «ألا أخبركم بخير الشهداء؟ هو الذي يأتي بالشهادة قبل أن يُسأله»، والجمع بينهما: أن المراد بحديث زيد بن خالد هو من عنده شهادة لإنسان بحق، ولا يعلم ذلك الإنسان أنه شاهد، ف يأتي إليه فيخبره بأنه شاهد له وصح النبوي صلوات الله عليه وسلم هذا القول، وعزاه لمالك، والشافعية. أو يكون المراد به: المبادرة للشهادة إذا طُلب منه.

وأما حديث عمران ففيه تأويلات أصحها: أنه محمول على شهادة الزور.

قال شيخ الإسلام رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (٢٠/٢٩٦): وال الصحيح أن الذم في هذه الأحاديث لمن يشهد بالباطل كما جاء في بعض ألفاظ الحديث: «ثم يفسو فيهم الكذب حتى يشهد الرجل ولا يستشهد»؛ ولهذا قرن ذلك بالخيانة، ويترك الوفاء بالنذر، وهذه الخصال الثلاث هي آية المنافق كما ثبت في الحديث. اهـ

وهناك قول آخر: أنه محمول على من يتصرف شاهداً، وليس هو من أهل الشهادة. وقول ثالث: أنه الذي يبادر بالشهادة قبل أن يسألها مع العلم أنَّ عنده شهادة. انظر «شرح مسلم» (١٧١٩).

قوله: «ويظهر فيهم السمن».

لرغبتهم في الدنيا، ونيل شهواتهم، والنعم بها، وغفلتهم عن الدار الآخرة والعمل لها، وفي حديث أنس: «لا يأتي على الناس زمانٌ إلا الذي بعده شرٌّ منه حتى تلقوا ربكم» قال أنس: سمعته من نبيكم ﷺ<sup>(١)</sup>، فما زال الشرُّ يزيد في الأمة حتى ظهر الشرك والبدع في كثير منهم، حتى فيمن يتسبّب إلى العلم، ويتصدر للتعليم، والتصنيف.

[قلت: بل قد دعوا إلى الشرك، والضلال، والبدع، وصنفو في ذلك نظماً ونثراً،

<sup>(٢)</sup> فنعوا بالله من موجبات غضبه].

قال المصنف رحمه الله: وفيه عن ابن مسعود، أن النبي ﷺ قال: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَنُهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَنُهُمْ، ثُمَّ يَحْيَى قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهَادَةً أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ، وَيَمِينُهُ شَهَادَتَهُ».<sup>(٣)</sup>

وقال إبراهيم: كانوا يضرِّبونا على الشهادة والوعيد، ونحن صغار.<sup>(٤)</sup>

ش/ قلت: وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا، ونسي المعاد، فخف أمر الشهادة واليمين عنده تحملًا وأداءً؛ لقلة خوفه من الله، وعدم مبالاته بذلك، وهذا هو الغالب على الأكثرين، والله المستعان.

إذا كان هذا قد وقع في الصدر الأول، ففيما بعده أكثر بأضعف؛ فكن من الناس على حذر.

(١) أخرجه البخاري برقم (٧٠٦٨).

(٢) إضافة من المطبوع.

(٣) أخرجه البخاري برقم (٣٦٥١)، ومسلم برقم (٢٥٣٣).

(٤) هو في «الصحيحين» مذكور عقب حديث ابن مسعود رضي الله عنه، وهذا لفظ البخاري (٣٦٥١)، ولفظ مسلم (٢٥٣٣): كانوا ينهونا.... .

**قوله:** «وقال إبراهيم — هو النخعي—: كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار».

وذلك لكثرة علم التابعين، وقوه إيمانهم، ومعرفتهم بربهم، وقيامهم بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لأنه من أفضل الجهاد، ولا يقوم الدين إلا به، وفي هذا الرغبة في تمرير الصغار على طاعة ربهم، ونفيهم عما يضرهم، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

#### فيه مسائل:

الأولى: الوصية بحفظ الأيمان.

الثانية: الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للبركة.

الثالثة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمهنه.

الرابعة: التنبية على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي.

الخامسة: ذم الذين يحلّفون ولا يُسْتَحْلِفُون.

السادسة: ثناؤه عليه السلام على القرون الثلاثة، أو الأربع، وذكر ما يحدث بعدهم.

السابعة: ذم الذين يشهدون ولا يُسْتَشْهِدُون.

الثامنة: كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.

## ٦٢- بَابُ مَا جَاءَ فِي ذِمَّةِ اللَّهِ وَذِمَّةِ نَبِيِّهِ

قال المصنف حَوْلَتِهِ: بَابُ مَا جَاءَ فِي ذِمَّةِ اللَّهِ وَذِمَّةِ نَبِيِّهِ.

وقوله: «وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ» [النحل: ٩١].

ش/ قال العmad ابن كثير حَوْلَتِهِ: وهذا مما يأمر الله تعالى به، وهو الوفاء بالعهود والمواثيق، والمحافظة على الأيمان؛ ولهذا قال: «وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا».

ولا تعارض بين هذا وقوله: «وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ» [البقرة: ٢٢٤]، وبين قوله: «ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانِكُمْ» [المائدة: ٨٩]، أي: لا تتركوها بلا تكfir، [وبين قوله حَوْلَتِهِ<sup>(١)</sup> في «الصحيحين»: «إِنِّي وَاللَّهُ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَا أَحْلِفُ عَلَىٰ يَمِينٍ فَأَرَىٰ غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا؛ إِلَّا أَتَيْتُ الذِّي هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا وَتَحْلَلْتُهَا» وفي رواية: «وَكَفَرَتْ عَنْ يَمِينِي»<sup>(٢)</sup>]، لا تعارض بين هذا كله وبين الآية المذكورة هنا، وهي [«وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا»؛ لأنّ]<sup>(٣)</sup> هذه الأيمان المراد بها الداخلة في العهود والمواثيق، لا الأيمان الواردة على حَثٍّ، أو منعٍ؛ ولهذا قال مجاهد في هذه الآية: يعني الحلف، أي: حِلْفَ الْجَاهِلِيَّةِ.<sup>(٤)</sup> و يؤيده ما رواه الإمام أحمد عن جبير بن مطعم قال: قال رسول الله

(١) إضافة من «التفسير».

(٢) أخرجه البخاري برقم (٦٦٢٣) (٦٧١٨)، ومسلم برقم (١٦٤٩)، من حديث أبي موسى حَوْلَتِهِ.

(٣) في المخطوطتين: قوله.

(٤) إضافة من «التفسير».

(٥) أخرجه ابن جرير في [آية: ٩١] من سورة النحل بسند صحيح، والمقصود ما كان يتحالف به أهل الجahiliyyah على النصرة وغيرها.

وَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «لَا حِلْفٌ فِي إِسْلَامٍ، وَأَيُّهَا حِلْفٌ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ لَمْ يَزِدْهُ إِسْلَامٌ إِلَّا شَدَّةً»<sup>(١)</sup>، وَكَذَا رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(٢)</sup>، وَمَعْنَاهُ: أَنَّ إِسْلَامَ لَا يَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى الْحِلْفِ الَّذِي كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَفْعَلُونَ؛ فَإِنَّ فِي التَّمْسِكِ بِالْإِسْلَامِ حِمَايَةً وَكَفَايَةً عَمَّا كَانُوا فِيهِ. وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾ تَهْدِيدٌ وَوَعْدٌ [لِمَنْ نَفَضَ الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيْدِهَا]<sup>(٣)</sup>. اهـ

قال المصنف رحمه الله: وعن بُرِيْدَةَ رضي الله عنه، قال: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلوات الله عليه وسلم إِذَا أَمْرَ أَمِيرًا عَلَى جِيشٍ أَوْ سَرِيَّةٍ، أُوْصَاهُ بِتَقْوَىِ اللَّهِ، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، فَقَالَ: «اغْزُوْا بِسْمِ اللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ، اغْزُوْا وَلَا تَغْلُوْا، وَلَا تَغْدِرُوا، وَلَا تُمَثِّلُوا، وَلَا تَقْتُلُوا وَلِيْدًا، وَإِذَا لَقِيْتُ عَدُوْكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثَ خِصَالٍ -أَوْ خِلَالٍ- فَإِنْتُهُنَّ مَا أَحَبُّوكَ فَاقْبِلُ مِنْهُمْ، وَكُفُّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى إِسْلَامٍ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبِلُ مِنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرُهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبْوَا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابَ الْمُسْلِمِينَ، يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللَّهِ -تَعَالَى-، وَلَا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْغَيْرِمَةِ وَالْفَنِيْعِ شَيْءٌ، إِلَّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبْوَا فَاسْأَلْهُمُ الْحِزْبَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقْبِلُ مِنْهُمْ وَكُفُّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبْوَا، فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ، وَقَاتِلُهُمْ، وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْنٍ فَأَرْادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، فَلَا تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَلَكِنْ اجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّتَكَ، وَذِمَّةَ أَصْحَابِكَ، فَإِنَّكُمْ أَنْ تَخْفِرُوا ذِمَّكُمْ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكُمْ، أَهْوَنُ مِنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْنٍ فَأَرْادُوكَ أَنْ تُنْزِلَهُمْ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ،

(١) أخرجه أَحْمَدُ (٤/٨٣)، ومسلم برقم (٢٥٣٠).

(٢) إضافة من "التفسير".

(٣) ما بين المعقوفين ساقط من المخطوطتين، وأضفتناه من "التفسير".

فَلَا تُنْزِلُهُمْ، وَلَكِنْ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِكَ، فَإِنَّكَ لَا تَتَدَرِّي: أَنْصِيبُ فِيهِمْ حُكْمَ اللَّهِ أَمْ لَا».

رواية مسلم<sup>(١)</sup>

ش/ قوله: عن بريدة.

هو ابن الحصيب الأسلمي، وهذا الحديث من رواية ابنه سليمان عنه.

قال في «المفہوم»<sup>(٢)</sup>: قوله: كان رسول الله ﷺ إذا أَمْرَأَمِيرًا عَلَى جَيْشٍ أَوْ سُرِيَّةً أَوْ صَاحَ

في خاصته بِتَقْوَى الله تعالى.

فِيهِمْ مِنَ الْفَقِهِ تَأْمِيرُ الْأَمْرَاءِ وَوَصْيَتُهُمْ.

قال الحربي: السرية: الخيل تبلغ أربعين ألفاً ونحوها، والجيش ما كان أكثر من ذلك،

وتقوى الله: التحرز بطاعته من عقوبته.

قلت: وذلك بالعمل بما أمر الله به، والانتهاء عما نهى [الله]<sup>(٣)</sup> عنه.

قوله: ومن معه من المسلمين خيراً.

أي: ووصاه بمن معه منهم أن يفعل معهم خيراً، من الرفق بهم، والإحسان إليهم،

وغضض الجنح لهم، وترك التعاظم عليهم.

وقوله: «اغزوا باسم الله».

أي: اشرعوا في فعل الغزو مستعينين بالله، مخلصين له.

قلت: فتكون الباء في (بسم الله) هنا للاستعانة، والتوكيل على الله.

(١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣١).

(٢) نقل المؤلف شرح الحديث كاملاً من «المفہوم» (٣/٥١١-).

(٣) ساقط من [أ].

**قوله:** «قاتلوا من كفر بالله».

هذا العموم يشمل جميع أهل الكفر المحاربين وغيرهم، وقد خصص منهم من له عهد، والرهبان، والنسوان، ومن لم يبلغ الحلم، وقد قال متصلًا به: «ولا تقتلوا ولدًا»، وإنما نهى عن قتل الرهبان والنسوان؛ لأنه لا يكون منهم قتال غالباً، فإن كان منهم قتال أو تدبير؛ قُتلو.

**قلت:** وكذلك الذراري والأولاد.

**قوله:** «ولا تغلو ولا تغروا ولا تمثوا».

الغلو: الأخذ من الغنيمة من غير قسمتها. والغدر: نقض العهد. والتمثيل هنا التشويه بالقتل كقطع أنفه وأذنه، والعبث به، ولا خلاف في تحريم الغلو والغدر، وفي كراهة المثلة.

**وقوله:** «وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاثة خلال أو خصال».

الرواية بـ«أو» للشك، وهو من بعض الرواية، ومعنى الخلال والخصال واحد.

**وقوله:** «فأيتها ما أجابوك فاقبل منهم، وكف عنهم».

قيدناه عمن يوثق بعلمه وتقييده بنصب «أيتها» على أن يعمل فيها «أجابوك» لا على إسقاط حرف الجر، و«ما» زائدة، ويكون تقدير الكلام: فإلي أيتها أجابوك فاقبل منهم، كما تقول: (أجبتك إلى كذا، وفي كذا)، فيعدى إلى الثاني بحروف الجر.

**قلت:** فيكون في ناصب أيتها وجهان ذكرهما الشارح<sup>(١)</sup>، الأولى: منصوب على الاستعمال. والثانية: على نزع الخافض.

(١) يعني القرطبي صاحب «المفهم».

**قوله:** «ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ».

كذا وقعت الرواية في جميع نسخ كتاب مسلم «ثُمَّ ادْعُهُمْ» بزيادة «ثُمَّ»، والصواب إسقاطها كما رُوِيَ في غير كتاب مسلم، كـ«مصنف أبي داود» وكتاب «الأموال» لأبي عبيد<sup>(١)</sup>؛ لأن ذلك هو ابتداء تفسير الثلاث الخصال.

**قوله:** «ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحْوِلِ إِلَى دَارِ الْمَهَاجِرِينَ».

يعني المدينة، وكان هذا في أول الأمر وقت وجوب الهجرة إلى المدينة على كل من دخل في الإسلام، وهذا يدل على أن الهجرة واجبة على كل من آمن من أهل مكة وغيرها.

**قوله:** «فَإِنْ أَبْوَا أَنْ يَتَحَوَّلُوا».

يعني أن من أسلم ولم يجاهد، ولم يهاجر لا يعطى من الخمس، ولا من الفيء شيئاً، وقد أخذ الشافعي وَهُوَ اللَّهُ بالحديث في الأعراب، فلم ير لهم شيئاً من الفيء وإن لهم الصدقة المأخذة من أغنىائهم فترد على فقرائهم، كما أن أهل الجهاد وأجناد المسلمين لا حق لهم في الصدقة عنده، ومصرف كل مال في أهله، وسوى مالك، وأبو حنيفة بين المالين، وجوزا صرفهما للضعيف.

**قوله:** «فَإِنْ هُمْ أَبْوَا فَاسْأَلُهُمُ الْجُزِيَّةَ».

**فيه** حجة لمالك وأصحابه، والأوزاعي في أخذ الجزية من كل كافر عريضاً كان أو غيره، كتائياً كان أو غيره. وذهب أبو حنيفة إلى أنها تؤخذ من الجميع إلا من مشركي العرب ومجوسهم.

**وقال الشافعي:** لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب عرباً كانوا أو عجمًا. وهو قول الإمام

(١) «سنن أبي داود» رقم (٢٦١٣)، «الأموال» لأبي عبيد رقم (٦٠).

أحمد في ظاهر مذهبها،<sup>(١)</sup> وتؤخذ من المجرم.

قلت: لأن النبي ﷺ أخذها منهم، وقال: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب»،<sup>(٢)</sup> وقد اختلف في القدر المفروض من الجزية: فقال مالك: أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهماً على أهل الورق.

وهل ينقص منها الضعيف أو لا؟

**قولان**: وقال الشافعي: فيه دينار على الغني والفقير. وقال أبو حنيفة، والковفيون: على الغني ثمانية وأربعون درهماً، والوسط أربعة وعشرون درهماً، والفقير اثنا عشر درهماً.

وهو قول أحمد بن حنبل.<sup>(٣)</sup>

(١) واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿فَاتَّلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدِ وَهُنْ صَاغِرُونَ﴾ [التوبه: ٢٩].

قلت: وهذا الدليل لا يلزم منه تخصيص حديث الباب؛ فإن ذلك ليس من التخصيص، وإنما هو من ذكر بعض أفراد العام، ولا يلزم من ذلك التخصيص كما هو معلوم عند أهل العلم.

(٢) أخرجه مالك في «الموطئ» (٢٧٨/١) من طريق: محمد بن علي بن الحسين، بروايه عن عبد الرحمن ابن عوف، ولم يدركه، لكن ثبت عن عبد الرحمن بن عوف في «صحيح البخاري» (٣١٥٧)، أنَّ النبي ﷺ أخذ الجزية من مجوس هجر. فأأخذ الجزية من اليهود، والنصارى مجتمع عليه؛ لقوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدِ وَهُنْ صَاغِرُونَ﴾ [التوبه: ٢٩]، وأما المجوس فالراجح أنها تؤخذ منهم؛ لهذا الحديث، وأما عبادة الأوثان من غير اليهود، والنصارى، والمجوس؛ فالراجح مذهب مالك، والأوزاعي أنه تؤخذ منهم الجزية؛ لحديث بريدة رضي الله عنه: «إذا لقيت عدوك من المشركين، فادعهم إلى ثلاث خصال»، وهو ترجيح ابن القيم، ثم ابن عثيمين رحمهما الله.

(٣) تحديد الجزية ليس هناك دليل عليه، وإنما يرجع إلى الإمام، لكن لا يكلفهم ما لا يطيقون، وقد أوصى عمر بن الخطاب رضي الله عنه عند موته أن لا يكفلوا ما لا يطيقون، وإلى هذا ذهب الشري، وأبو عبيد، وأحمد في رواية، أعني: عدم التحديد.

قال يحيى بن يوسف الصرصري الحنفي<sup>(١)</sup>:

وَقَاتَلَ يَهُودًا وَالنَّصَارَى وَعَصَبَةَ الْمُجُوسِ فَإِنْ هُمْ سَلَمُوا الْجُزِيَّةَ اصْدَدُ وَأَرْبَعَةَ مِنْ بَعْدِ عَشْرِينَ زَيْدَ ثَمَانِيَّةَ مِنْ أَرْبَعِينَ لِتَنْقِدَ وَشِيكَهُمْ فَانَّ وَأَعْمَى وَمَقْعَدَ وَمِنْ وَجْبَتْ مِنْهُمْ أَوْ عَبْدَ مُسْلِمَ عَلَى الْأَدْوَنِ إِثْنَيْ عَشْرَ دِرْهَمًا فَرَضَنَ لِأَوْسُطِهِمْ حَالًا وَمِنْ كَانَ مُوسَراً وَتَسْقُطَ عَنْ صَبَّاهُمْ وَنِسَائِهِمْ وَذِي الْفَقْرِ وَالْمَجْنُونُ أَوْ عَبْدَ مُسْلِمَ

وَعِنْدَ مَالِكٍ وَكَافَةِ الْعُلَمَاءِ: عَلَى الرِّجَالِ الْأَحْرَارِ الْبَالِغِينَ الْعَقْلَاءِ دُونَ غَيْرِهِمْ، وَإِنَّمَا تُؤْخَذُ مِنْ كَانَ تَحْتَ قَهْرِ الْمُسْلِمِينَ، لَا مِنْ نَأْيٍ بِدَارَهُ، وَيَجْبُ تَحْوِيلَهُمْ إِلَى بَلَادِ الْمُسْلِمِينَ أَوْ حَرْبِهِمْ.

**قوله:** «وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حَصْنٍ».

الكلام إلى آخره فيه حجة لمن يقول من الفقهاء وأهل الأصول: إن المصيب في مسائل الاجتهاد واحد، وهو المعروف من مذهب مالك وغيره، ووجه الاستدلال أنه قد نص على أن الله تعالى حكمًا معيناً في المجتهدات، فمن وافقه؛ فهو المصيب، ومن لم يوافقه؛ مخطئ.

**قوله:** «وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حَصْنٍ فَأَرْادُوكَ أَنْ تَجْعَلَهُمْ ذَمَّةَ اللَّهِ وَذَمَّةَ نَبِيِّهِ» الحديث.

الذمة: العهد، وتخضر: تنقض، يقال: أخترت الرجل: نقضت عهده، وخفرته: أجرته، ومعناه أنه خاف من نقض من لم يعرف حق الوفاء بالعهد، كجهلة الأعراب.

فكأنه يقول: إن وقع نقض من مُتَعَدّد؛ كان نقض عهد الخلق أهون من نقض عهد الله

(١) ولد سنة (٥٨٨)، وتوفي سنة (٦٥٦)، وأبياته المذكورة من كتابه «الدرة اليتيمة والمحجة المستقيمة»نظم لمختصر الخرقى. «هداية العارفين» (٢/٥٢٣).

تعالى، والله أعلم.

**قوله:**<sup>(١)</sup> وقول نافع وقد سئل عن الدعوة قبل القتال.

ذكر فيه<sup>(٣)</sup> أن مذهب مالك يجمع فيه بين الأحاديث في الدعوة قبل القتال، قال: وهو أن مالكاً قال: لا يقاتل الكفار قبل أن يدعوا، ولا تلتمس غرتهم إلا أن يكونوا قد بلغتهم الدعوة، فيجوز أن تؤخذ غرتهم، وهذا الذي صار إليه مالك هو الصحيح؛ لأن فائدة الدعوة أن يعرف العدو أن المسلمين لا يقاتلون للدنيا ولا للعصبية، وإنما يقاتلون للدين، فإذا علموا بذلك أمكن أن يكون ذلك سبباً مميلاً لهم إلى الانقياد إلى الحق، بخلاف ما إذا جهلوا مقصود المسلمين، فقد يظنون أنهم يقاتلون للملك وللدنيا، فيزيدون عتواً وبغضناً<sup>(٤)</sup>، والله أعلم.

(١) يعني: القرطبي رَحْمَةُ اللَّهِ فِي «المفہم».

(٢) أثر نافع عند البخاري (٢٥٤١)، ومسلم (١٧٣٠)، وفيه أن ابن عون قال: كتبت إلى نافع أسأله عن الدعاء قبل القتال؟ فكتب إلى: إنما كان ذلك في أول الإسلام. ثم استدل بالحديث: قد أغار رسول الله ﷺ على بنى المصطبلق وهم غارون، فقتل مقاتلتهم، وسبى سبیهم.

(٣) يعني: القرطبي رَحْمَةُ اللَّهِ فِي «المفہم».

(٤) تقدمت الإشارة إلى هذه المسألة في الباب رقم (٤).

فِيهِ مَسَائلُ :

الْأُولَى: الْفَرْقُ بَيْنَ ذِمَّةِ اللَّهِ، وَذِمَّةِ نَبِيِّهِ، وَذِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ.

الثَّانِيَةُ: الْإِرْشَادُ إِلَى أَقْلَلِ الْأُمْرَيْنِ خَطَرًا.

الثَّالِثَةُ: قَوْلُهُ: «اغْزُو بِاسْمِ اللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ».

الرَّابِعَةُ: قَوْلُهُ: «قَاتَلُوا مِنْ كُفُرَ بِاللَّهِ».

الخَامِسَةُ: قَوْلُهُ: «اسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَقَاتِلْهُمْ».

السَّادِسَةُ: الْفَرْقُ بَيْنَ حُكْمِ اللَّهِ، وَحُكْمِ الْعُلَمَاءِ.

السَّابِعَةُ: فِي كُونِ الصَّحَابِيِّ يَحْكُمُ عَنْدَ الْحَاجَةِ بِحُكْمٍ لَا يَدْرِي: أَيْوَافَقَ حُكْمَ اللَّهِ، أَمْ

لَا؟

## ٦٣- بَابِ مَا جَاءَ فِي الْإِقْسَامِ عَلَى اللَّهِ

قال المصنف رواه الله: بَابِ مَا جَاءَ فِي الْإِقْسَامِ عَلَى اللَّهِ.

عَنْ جُنْدَبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ صَاحِبِهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «قَالَ رَجُلٌ: وَاللَّهِ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لِفُلَانِ، فَقَالَ اللَّهُ أَكْبَرُ وَجَلَّ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانِ، إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ، وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» رواه مسلم.<sup>(١)</sup>

وفي حديث أبي هريرة أن القائل رجل عابد، قال أبو هريرة: تكلم بكلمة أوبقت دنياه وأآخرته.

ش/ قوله: «يتألى».

يحلف، والألية بالتشديد: الحلف، وصح من حديث أبي هريرة.

**قال** البعوي في «شرح السنة» - وساق بالسند إلى عكرمة بن عمارة - قال: دخلت مسجد المدينة فنادني شيخ، فقال: يا يمامي، تعال. وما أعرفه قال: لا تقولن لرجل: والله، لا يغفر الله لك أبداً، ولا يدخلك الجنة. قلت: ومن أنت يرحمك الله. قال: أبو هريرة. قال: فقلت: إن هذه الكلمة يقولها أحدهنا [بعض أهله]<sup>(٢)</sup> إذا غضب، أو لزوجته، أو لخادمه. قال: فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن رجلاً كانا في بني إسرائيل متحابين أحدهما مجتهد في العبادة والآخر كأنه يقول مذنب، فجعل يقول: أقصر عما أنت فيه. قال فيقول: خلني ورببي. حتى وجده يوماً على ذنب استعظمته، فقال: أقصر. فقال:

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٢١).

(٢) في [ب]: لأهله.

خلني ورببي، أَبْعِثْتَ عَلَيَّ رَقِيبًا. فقال: والله، لا يغفر الله لك، ولا يدخلك الجنة أبداً. قال: ببعث الله إليهم ملكاً، فقبض أرواحهم، فاجتمعا عنده، فقال للمذنب: ادخل الجنة برحمتي. وقال للآخر: أستطيع أن تحظر على عبدي رحمتي؟ قال: لا يا رب. قال: اذهبوا به إلى النار»، قال أبو هريرة: والذي نفسي بيده، لتكلم بكلمة أوبقت دنياه وأخرته.

ورواه أبو داود في «سننه»، وهذا لفظه عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «كان رجلان في بني إسرائيل متواخين، فكان أحدهما يذنب والآخر مجتهد في العبادة، فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب، فيقول: أقصر. فوجده يوماً على ذنب، فقال له: أقصر. فقال: خلني ورببي، أَبْعِثْتَ عَلَيَّ رَقِيبًا؟ قال: والله، لا يغفر الله لك، ولا يدخلك الجنة. فقبض أرواحهما فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالماً، أو كنت على ما في يدي قادرًا؟ وقال للمذنب: اذهب، فادخل الجنة برحمتي. وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار» <sup>(١)</sup>.

(١) حسن. أخرجه أبو داود (٤٩٠)، والبغوي في «شرح السنة» (١٤ / ٣٨٤)، من طريقين عن عكرمة ابن عمار، عن ضمصم بن جوس، عن أبي هريرة به. وهذا إسناد حسن.

﴿ وقد أخرجه أيضاً أحمد (٨٢٩٢)، وابن حبان (٥٧١٢)، والبيهقي في «الشعب» (٦٦٨٩)، من طرق عن عكرمة بن عمار به. ﴾

(٢) فلائحة ما الجمع بين هذا الحديث، وحديث أنس في «الصحيحيين» في قصة أنس بن النضر أنه حلف أن لا تُكسر ثنية الربيع بنت النضر عند أئمَّة اعتدلت على امرأة، وكسرت سِنَّها، فقضى النبي صلوات الله عليه وسلم بالقصاص، فقال أنس بن النضر: والله يا رسول الله، لا تُكسر ثنيتها؟

الجواب: أن العلماء حملوا ذلك على أنه حلف ثقةً بالله، وعلى حسن ظن به أنه سبحانه سيجعل أصحاب الحق يعفون عن حقهم، وفعلاً عفا أصحاب الحق عن حقهم، فقال النبي صلوات الله عليه وسلم: «إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره»، وفي حديث آخر: «رُبَّ أشعث مدفوع على الأبواب لو أقسم على الله لأبره» أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، فهذا كله محمول على حسن الظن، وأما الوارد في الحديث فإنه اعتداء؛ لأنه جرم بشيء ليس لأحد فيه تدخل، وهو رحمة الله تبارك وتعالى، وفيه شيء من العجب، واحتقار الآخرين.

**قوله:** في حديث أبي هريرة.

يشير إلى قوله في هذا الحديث: «أحدهما مجتهد في العبادة».

ويفيه هذه الأحاديث: بيان خطر اللسان، وذلك يفيد التح戒ز من الكلام كما في حديث معاذ، قلت: يا رسول الله، وإننا لمؤاخذون بما نتكلّم به؟ قال: «ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكبُّ الناس في النار على وجوهم - أو قال: على منا خرهم - إلا حصائد ألسنتهم»<sup>(١)</sup> والله أعلم.

(١) صحيح. أخرجه الترمذى (٢٦٦٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، والنسائي في «الكبرى» (١١٣٩٤)، وأحمد (٥/٢٣١)، وعبد بن حميد (١١٢)، وهو من طريق: أبي وائل، عن معاذ بن جبل، وهو لم يسمع منه، فمعاذ رضي الله عنه كان بالشام، وأبو وائل كان بالكوفة، وبقية إسناده رجاله ثقات.

لكن الحديث له طرق: فطريق فيها شهر بن حوشب، ورواه على وجهين: رواه عن معاذ مباشرةً مرتّةً كما في «المسنّد» (٢٢٠٦٨)، ومرةً أخرى رواه عن عبد الرحمن بن غنم، عن معاذ كما في «مسند أحمد» أيضًا (٢٢١٢٢)، وطريق ثانية رواها أبو حمزة (٢٢٠٣٢) من طريق: ميمون بن أبي شبيب، عن معاذ، وميمون لم يسمع من معاذ بن جبل.

وطريق ثالثة عند أحمد (٢٢٠٦٨)، من طريق: عروة بن التزال، عن معاذ، وعروة مجاهول، ولم يسمع من معاذ. وهذه الطُّرق المذكورة فيها الحديث بِطُولِه.

وهناك طُرق أخرى ذُكر فيها الحديث مقطوعًا؛ فالحديث حسنٌ بهذه الطُّرق المذكورة، وانظر «جامع العلوم والحكمة» رقم (٣٩).

وهذه اللفظة المذكورة عندنا: «وهل يكب الناس في النار على وجوهم إلا حصائد ألسنتهم» لها شاهد من حديث عبادة بن الصامت عند الحاكم (٤/٢٨٦)، وسنده صحيح، وهو في «الصحيح المسنّد» (٥٣٨).

فِيهِ مَسَائلٌ :

الأولى: التحذير من التَّالِي على الله.

الثانية: كون النار أقرب إلى أحدنا من شرائط نعله.

الثالثة: أن الجنة مثل ذلك.

الرابعة: فيه شاهد لقوله: «إن الرجل ليتكلّم بالكلمة...» إلخ.

الخامسة: أن الرجل قد يُغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه.<sup>(١)</sup>

(١) الأمر كما قال المصنف وَكَلَّهُ، ولكن ليس في الحديث ما يدل على ذلك، ولعله أخذه من قوله: «أَقْصَر»، وليس بصريح.

## ٦٤- بَابُ لَا يُسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ

قال المصنف وَاللَّهُمَّ: بَابُ لَا يُسْتَشْفِعُ بِاللَّهِ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ.

عن جُبِيرٍ بن مطعم وَاللَّهُمَّ، قال: جاء أَعْرَابِيًّا إلى النبي وَاللَّهُمَّ، فقال: يا رَسُولَ اللهِ، نُهَكِّتِ الأنْفُسُ، وَجَاعَ الْعِيَالُ، وَهَلَكَتِ الْأَمْوَالُ، فَاسْتَسْأَنَّا لَنَا رَبَّكَ، فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى اللهِ، فقال النبي وَاللَّهُمَّ: «سُبْحَانَ اللهِ! سُبْحَانَ اللهِ!»، فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ، ثُمَّ قال: «وَيَحْكَ، أَتَدْرِي مَا اللهُ؟ إِنَّ شَاءَ اللهُ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَىٰ أَحَدٍ [مِنْ خَلْقِهِ]»<sup>(١)</sup>، وَذَكَرَ الْحَدِيثَ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.<sup>(٢)</sup>

ش/ قوله: بَابُ لَا يُسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ.

وَذَكَرَ الْحَدِيثَ، وَسِيَاقُ أَبِي دَاوُدِ فِي «سِنَتِهِ» أَتَمَّ مَا ذَكَرَهُ المُصْنَف وَاللَّهُمَّ، وَلِفَظِهِ: عن جُبِيرٍ بن محمدٍ بن جُبِيرٍ بن مطعم، عن أبيهِ، عن جَدِّهِ قَالَ: أَتَى النَّبِيَّ وَاللَّهُمَّ أَعْرَابِيًّا، قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، جَهَدْتِ الْأَنْفُسَ، وَضَاعَتِ الْعِيَالُ، وَنُهَكِّتِ الْأَمْوَالُ، وَهَلَكَتِ الْأَنْعَامُ،

(١) إِضَافَةٌ مِنَ الْمُخْطُوْطَةِ.

(٢) ضَعِيفٌ. أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدُ (٤٧٢٦)، مِنْ طَرِيقِ: مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ عَتْبَةَ، عَنْ جُبِيرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ جُبِيرٍ بْنِ مطعمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، وَهُذَا إِسْنَادٌ ضَعِيفٌ، فِيهِ عِلْمَانٌ: الْأُولَى: مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ عَنْ عَنْهُ وَلَمْ يَصْرِحْ بِالْتَّحْدِيدِ. الْثَّانِيَةُ: فِي سِنَدِهِ جُبِيرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ جُبِيرٍ بْنِ مطعمٍ، مَجْهُولٌ.

وَقَدْ أَخْرَجَهُ أَيْضًا: ابْنُ خَزِيمَةَ فِي «الْتَّوْحِيدِ» (١٤٧)، وَالْبَخَارِيُّ فِي «التَّارِيخِ» (٢٢٤/٢)، وَالْدَّارَمِيُّ فِي «الرَّدِّ عَلَى الجَهَمِيَّةِ» (ص ٢٧٢)، مِنْ كِتَابِ «عَقَائِدِ السَّلْفِ»، وَفِي «الرَّدِّ عَلَى المَرِيسِيِّ» (ص ٤٤٧، ٤٦٢) مِنْ الْمُصْدَرِ الْمُذَكُورِ، وَابْنُ أَبِي عَاصِمٍ فِي «السِّنَّةِ» (٥٧٥)، وَالْدَّارَقَطْنِيُّ فِي «الصَّفَاتِ» (٤٠، ٤١)، وَالْطَّبَرَانِيُّ فِي «الْكَبِيرِ» (١٥٤٧)، وَغَيْرُهُمْ مِنْ طَرِيقِ: مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِهِ، وَوَقَعَ فِي بَعْضِ الْطُّرُقِ: (عَنْ يَعْقُوبِ، وَجُبِيرِ)، وَهُوَ وَهُمْ كَمَا بَيْنَ ذَلِكَ الدَّارَقَطْنِيُّ وَاللَّهُمَّ فِي الْمُصْدَرِ الْمُتَقْدِمِ، وَفِي «الْعَلَلِ» (٤٢٤/١٣).

فاستسوق الله لنا، فإننا نستشفع بك على الله، ونستشفع بالله عليك. قال رسول الله ﷺ: «ويحك أتدري ما تقول؟»، وسبح رسول الله ﷺ، فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه، ثم قال: «ويحك إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه شأن الله أعظم من ذلك، ويحك أتدري ما الله؟ إن عرشه على سمواته هكذا -وقال بأصابعه مثل القبة عليه- وإنه ليئط به أطيط الرحل بالراكب»، قال ابن [بشار]<sup>(١)</sup> في حديثه: «إن الله فوق عرشه، وعرشه فوق سماواته».

**قال الحافظ الذهبي:** رواه أبو داود بإسناد حسن عنده في الرد على الجهمية من حديث محمد بن إسحاق بن يسار.

**قوله:** «ويحك إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه».

فإنه تعالى رب كل شيء ومليكه، والخير كله بيده، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، ولا راد لما قضى، وما كان الله ليعجزه من شيء في السموات ولا في الأرض، إنه كان عليماً قديراً إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون، والخلق وما في أيديهم ملكه يتصرف فيه كيف يشاء، وهو الذي يشفع الشافع إليه؛ ولهذا أنكر على الأعرابي قوله هذا، وسبح الله كثيراً وعظمها؛ لأن هذا القول لا يليق بالخالق سبحانه وبحمدته، إن شأن الله أعظم من ذلك.

ويفي هذا الحديث: إثبات علو الله على خلقه، وأن عرشه فوق سماواته، وفيه تفسير الاستواء بالعلو، كما فسره الصحابة، والتابعون، والأئمة، خلافاً للمعطلة من الجهمية، والمعزلة، ومن أخذ عنهم كالأشاعرة ونحوهم، ومن أخذ في أسماء الله وصفاته، وصرفها عن المعنى الذي وضعت له ودللت عليه، من إثبات صفات الله تعالى التي دلت

(١) وقع في المخطوطتين: (يسار)، والمثبت هو الصواب كما في «سنن أبي داود».

على كماله جل وعلا، كما عليه السلف الصالح، والأئمة، ومن تبعهم من تمسك بالسنة؛ فإنهم أثبتو ما أثبته الله لنفسه، وأثبته له رسوله ﷺ من صفات كماله، على ما يليق بجلاله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في «مفتاح دار السعادة» - بعد كلام سبق فيما يعرّفُ العبد بنفسه وبربه من عجائب مخلوقاته - قال بعد ذلك: والثاني: أن يتتجاوز هذا [إلى النظر بال بصيرة<sup>(١)</sup>] الباطنة، فتفتح له أبواب السماء، فيجول في أقطارها وملكتها، وبين ملائكتها، ثم يفتح له باب بعد باب حتى يتنهي به سير القلب إلى عرش الرحمن، فينظر سعته وعظمته، وجلاله ومجدده ورفعته، ويرى السماوات السبع والأرضين السبع بالنسبة إليه كحلقة ملقاء بأرض فلاة، ويرى الملائكة حاففين من حول العرش، لهم زجل بالتسبيح والتحميد والتقديس والتكبير، والأمر ينزل من فوقه بتدبير الممالك والجنود التي لا يعلمها إلا ربها وملكها، فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين، وإعزاز قوم وإذلال آخرين، وإنشاء ملك وسلب ملك، وتحويل نعمة من محل إلى محل، وقضاء الحاجات على اختلافها، وتبنيتها، وكثرتها: من جبر كسير، وإغفاء فقير، وشفاء مريض، وتفریج كرب، ومحفرة ذنب، وكشف ضر، ونصر مظلوم، وهداية حيران، وتعليم جاهل، ورد آبق، وأمان خائف، وإجارة مستجير، ومدد لضعيف، وإغاثة لملهوف، وإعانة لعجز، وانتقام من ظالم، وكف لعدوان؛ فهي مراسيم دائرة بين العدل والفضل، والحكمة والرحمة، تنفذ في أقطار العالم، لا يشغلها سمع شيء منها عن سمع غيره، ولا تغلطه كثرة المسائل والحوائج على اختلافها وتبنيتها واتحاد وقتها، ولا يتبرم بالحاج الملحين، ولا تنقص ذرة من خزانته، لا إله إلا هو العزيز الحكيم، فحيثئذ يقوم القلب بين يدي الرحمن مطرقاً لهيبته، خاشعاً لعظمته، عانٍ لعزته، فيسجد بين يدي الملك الحق المبين سجدة لا

(١) وقع في المخطوطيين: (تحريف)، والمثبت من «مفتاح دار السعادة».

يرفع رأسه منها إلى يوم المزيد، فهذا سفر القلب، وهو في وطنه وداره ومحل ملكه، وهذا من أعظم آيات الله وعجائب صنعه، فيا له من سفر! ما أبركه وأروحه، وأعظم ثمرةه وربحه، وأجل منفعته، وأحسن عاقبته! [سفر هو]<sup>(١)</sup> حياة الأرواح، ومفتاح السعادة، وغنيمة العقول والألباب، لا كالسفر الذي هو قطعة من العذاب. انتهى كلامه وَهُوَ اللَّهُ.

وأما الاستشفاع بالرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حياته فالمراد به استجلاب دعائه، وليس خاصاً به وَهُوَ اللَّهُ، بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له، فلا بأس أن يطلب منه أن يدعو للسائل بالمطالب الخاصة أو العامة، كما قال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لعمر وَهُوَ اللَّهُ لما أراد أن يعتمر من المدينة: «لا تنسنا يا أخي من صالح دعائك».<sup>(٢)</sup>

وأما الميت فإنما يشرع في حقه الدعاء له وعلى جنازته وعلى قبره، وفي غير ذلك، وهذا [هو]<sup>(٤)</sup> الذي يشرع في حق الميت، وأما دعاؤه فلم يشرع، بل قد دل الكتاب والسنة على النهي والوعيد عليه كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ \* إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشَرِّكُمْ وَلَا يُبْنِيَكَ مِثْلُ خَيْرِهِ﴾ [فاطر: ١٤-١٣].

فبين تعالى أن دعاء من لا يسمع ولا يستجيب شرك يكفر به المدعو يوم القيمة، أي:

(١) في المخطوطتين: (هو سفر)، والمثبت من «مفتاح دار السعادة».

(٢) انظر: «مفتاح دار السعادة» (٢٩-٣٠) [٢/٢] دار ابن عفان.

(٣) ضعيف. أخرجه أبو داود (١٤٩٨)، والترمذى (٣٥٦٢)، وابن ماجه (٢٨٩٤)، وأحمد (٢٩/١)، وابن سعد (٣/٢٧٣)، والطيالسي (١٠)، والبزار (١١٩، ١٢٠)، من حديث عمر وَهُوَ اللَّهُ.

وأخرجه أ Ahmad (٢/٥٩)، وأبو يعلى (٥٠١، ٥٥٥٠)، والبيهقي (٥٥١/٥)، وغيرهم، من حديث ابن عمر وَهُوَ اللَّهُ، وهو حديث ضعيف، في إسناده: عاصم بن عبيد الله العمري، وهو ضعيف.

(٤) ساقط من [ب].

ينكره ويعادي من فعله، كما في آية الأحقاف: ﴿وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادِهِمْ كَافِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٦٠].

فكل ميت أو غائب لا يسمع ولا يستجيب، ولا ينفع ولا يضر، والصحابة رضي الله عنه لاسيما أهل السوابق منهم كالخلفاء الراشدين لم ينقل عن أحد منهم ولا عن غيره أنهم أنزلوا حاجتهم بالنبي صلوات الله عليه بعد وفاته، حتى في أوقات العجب، كما وقع لعمر رضي الله عنه لما خرج ليستسقي بالناس خرج بالعباس عم النبي صلوات الله عليه، فأمره أن يستسقي<sup>(١)</sup>؛ لأنه حي حاضر يدعوه، فلو جاز أن يُستسقى بأحد بعد وفاته؛ لاستسقى عمر رضي الله عنه، [والسابقون الأولون]<sup>(٢)</sup> بالنبي صلوات الله عليه، وبهذا يظهر الفرق بين الحي والميت؛ لأن المقصود من الحي دعاؤه إذا كان حاضراً؛ فإنهم في الحقيقة إنما توجهوا إلى الله بطلب دعاء من يدعوه، وي يتضرع إليه، وهم كذلك يدعون ربهم، فمن تعدى المشروع إلى ما لا يشرع؛ ضلّ وأضلّ، فلو كان دعاء الميت خيراً؛ لكان الصحابة إليه أسبق، وعليه أححرص، وبهم أليق، وبحقه أعلم وأقوم، فمن تمسك بكتاب الله نجا، ومن تركه واعتمد على عقله هلك، وبه الله التوفيق.

### فيه مسائل:

الأولى: إنكاره على من قال: نستشفع بالله عليك.

الثانية: تغييره تغيراً عرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة.

الثالثة: أنه لم ينكر عليه قوله: نستشفع بك على الله.

الرابعة: التنبية على تفسير «سبحان الله».

الخامسة: أن المسلمين يسألونه صلوات الله عليه الاستسقاء.

(١) أخرجه البخاري برقم (١٠١٠)، من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه.

(٢) وقع في المخطوطتين: (في السابقين الأولين)، والمثبت أقرب.

## ٦٥- بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَاءَ الْمُصْطَفَى ﷺ حَمَى التَّوْحِيدِ وَسَدَهُ طُرْقُ الشَّرِكِ

قال المصنف رحمه الله: بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَاءَ الْمُصْطَفَى [النبي] صلوات الله عليه حَمَى التَّوْحِيدِ وَسَدَهُ طُرْقُ الشَّرِكِ.

عن عبد الله بن الشّيخ رحمه الله، قال: انطلقتُ في وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ الله صلوات الله عليه، فقلنا: أَنْتَ سَيِّدُنَا، فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى»، قُلْنَا: وَأَفْضَلُنَا فَضْلًا، وَأَعْظَمُنَا طَوْلًا، فَقَالَ «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلَا يَسْتَجِرِينَكُمُ الشَّيْطَانُ». رواه أبو داود بسنده (٣) جيد.

وعن أنس رضي الله عنه، أَنَّ نَاسًا قالوا: يا رسول الله، يا خيرنا، وابن خيرنا، وسيدنا، وابن سيدنا، فقال «يا أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَهِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَا مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرَكُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ» رواه النسائي بسنده (٤) جيد.

(١) في المطبوع: (النبي)، والمثبت من المخطوط.

(٢) تقدم في الكتاب باب آخر بنفس العنوان، والذي يظهر أن المؤلف قصد هنالك حمايته للتَّوحيد من الأفعال التي توصل إلى الشرك، وه هنا حمايته من الأقوال التي توصل إلى الشرك، ويدل على ذلك الأدلة التي أوردها في الباقين.

(٣) صحيح. أخرجه أبو داود (٤٨٠٦)، وكذلك النسائي في «الكتاب» (١٠٠٧٤-١٠٠٧٦)، وأحمد (٢٤، ٢٥)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢١١)، وغيرهم، من طرق عن مطرف بن عبد الله بن الشّيخ، عن أبيه به، وإسناده صحيح، وقد صححه شيخنا الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند» (٥٨٥).

(٤) صحيح. أخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٢٤٩)، وكذلك أحمد (٣/١٥٣، ٢٤١)، وعبد بن حميد (١٣٣٥)، وابن حبان (٦٢٤٠)، من طرق عن حماد بن سلمة، عن ثابت، عن أنس، وفي بعض الطرق: عن حميد، عن أنس، وهذا إسناد صحيح، وقد صححه شيخنا الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند» (١٢١).

ش/ قوله: بَابُ مَا جَاءَ فِي حِمَائِهِ الْمُضْطَفَىٰ حِمَائِهِ التَّوْحِيدِ وَسَدِّهِ طُرُقَ الشَّرِكِ.

حمائته بِعَذَابِهِ هي التوحيد عما يشوبه من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد، أو ينقص، وهذا كثير في السنة الثابتة عنه بِعَذَابِهِ، كقوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله»، وتقديم <sup>(١)</sup>، وقوله: «إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله عز وجل» <sup>(٢)</sup>، ونحو ذلك.

ونهي عن التمادح، وشدد القول فيه، كقوله لمن مدح إنساناً: «ويلك قطعت عنق صاحبك»، والحديث أخرجه أبو داود عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه، أنَّ رجلاً أثني عشر على رجل عند النبي بِعَذَابِهِ، فقال له: «قطعت عنق صاحبك» ثلثاً <sup>(٣)</sup>، وقال: «إذا لقيتم المداحين فاحثوا في وجوههم التراب»، أخرجه مسلم، والترمذى، وابن ماجه عن المقداد ابن الأسود. <sup>(٤)</sup>

وفي هذه الأحاديث نهى أن يقولوا: أنت سيدنا، وقال: «السيد الله تبارك وتعالى»، ونهاهم أن يقولوا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طولاً، وقال: «لا يستجرينكم الشيطان». وكذلك قوله في حديث أنس: أن ناساً قالوا: يا رسول الله، يا خيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، فقال «يا أئمَّةَ النَّاسِ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَهِنُوكُمُ الشَّيْطَانُ» كره بِعَذَابِهِ أن يواجهوه بالمدح فيفضي بهم إلى الغلو، وأخبر بِعَذَابِهِ أن مواجهة المادح للمدح بمدحه ولو بما فيه- من عمل الشيطان <sup>(٥)</sup>؛ لما تفضي محبة المدح إليه من تعاظم الممدوح في

(١) أخرجه البخاري (٣٤٤٥)، عن عمر بِعَذَابِهِ.

(٢) تقدم تحريره في الباب رقم (١٣).

(٣) أخرجه أبو داود (٤٨٠٥)، وقد أخرجه أيضاً البخاري (٢٦٦٢، ٦٠٦١)، ومسلم (٣٠٠٠) من نفس الوجه.

(٤) أخرجه مسلم (٣٠٠٢)، والترمذى (٢٣٩٣)، وابن ماجه (٣٧٤٢).

(٥) هذا فيما إذا سبب للمدح العجب والاغترار، أو أدى بالمادح إلى الغلو بالممدوح، وأما إذا خلا من =

نفسه، وذلك ينافي كمال التوحيد؛ فإن العبادة لا تقوم إلا بقطب رحاحها الذي لا تدور إلا عليه، وذلك غاية الذل في غاية المحبة، وكمال الذل يتضمن الخضوع، والخشية، والاستكانة لله تعالى، وأن لا يرى نفسه إلا في مقام الذم لها، [والمعاتبة لها]<sup>(١)</sup> في حق ربه، وكذلك الحب لا تحصل غايتها إلا إذا كان يحب ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله من الأقوال والأعمال والإرادات، ومحبة المدح من العبد لنفسه يخالف ما يحبه الله منه، والمادح يغره من نفسه؛ فيكون آثماً، فمقام العبودية يتضمن كراهة المدح رأساً، والنهي عنه صيانة لهذا المقام، فمتى أخلص الذل لله والمحبة له؛ خلصت أعماله وصحت، فمتى أدخل عليها ما يشوبها من هذه الشوائب؛ دخل على مقام العبودية بالنقص أو الفساد، وإذا أداء المدح إلى التعاظم في نفسه والإعجاب بها؛ وقع في أمر عظيم ينافي العبودية الخاصة، كما في الحديث: «الكبيراء ردائهم، والعظماء إزارهم، فمن نازعني شيئاً منها عذبته»<sup>(٢)</sup>، وفي الحديث: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه [مقال]<sup>(٣)</sup> ذرة من كبر»<sup>(٤)</sup>، وهذه الآفات قد تكون محبة المدح سبباً لها وسليماً إليها، والعجب يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب، وأما المادح فقد يفضي به المدح إلى أن ينزل الممدوح منزلة لا يستحقها، كما يوجد كثيراً في أشعارهم من الغلو الذي نهى عنه الرسول ﷺ، وحذر أمته أن يقع منهم، فقد وقع الكثير منه حتى صرحو فيه بالشرك في الربوبية والإلهية والملك، كما تقدمت الإشارة إلى شيء من ذلك، والنبي ﷺ لما أكمل الله له مقام العبودية صار

= ذلك؛ جاز كما أثني النبي ﷺ على أبي بكر وعمرو وعثمان وعلي، وغيرهم من الصحابة رضوان الله عليهم في حضورهم.

(١) ساقط من [ب].

(٢) أخرجه مسلم (٢٦٢٠)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٥٥٢)، وأبو داود (٤٠٩٠)، من حديث أبي هريرة، وأبي سعيد رضي الله عنه بنحوه.

(٣) ساقط من [ب].

(٤) أخرجه مسلم (٩١)، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

يكره أن يُمدح؛ صيانة لهذا المقام، وأرشد الأمة إلى ترك ذلك؛ نصحاً لهم، وحمايةً لمقام التوحيد عن أن يدخله ما يفسده أو يضعفه من الشرك ووسائله «فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ» [البقرة: ٦٠]، ورأوا أن فعل ما نهاهم عَنْ فَعْلِهِ عن فعله قربة من أفضلقربات، وحسنة من أعظم الحسنات.

وأما تسمية العبد بالسيد فاختلاف العلماء في ذلك.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في «بدائع الفوائد»: اختلاف الناس في جواز إطلاق السيد على البشر، فمنعه قوم، ونقل عن مالك رحمه الله، واحتجوا بقول النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه لما قيل له: يا سيدنا. قال: «السيد الله»، وَجَوَزَهُ قومٌ، واحتجوا بقول النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه للأنصار: «قوموا إلى سيدكم»<sup>(١)</sup> وهذا أصح من الحديث الأول، قال هؤلاء: السيد أحد ما يضاف إليه، فلا يقال للتميمي: (سيد كندة)، ولا يقال: (المملك سيد البشر)، [قالوا]<sup>(٢)</sup> وعلى هذا فلا يجوز أن يطلق على الله هذا الاسم، وفي هذا نظر؛ فإن السيد إذا أطلق عليه تعالى، فهو في منزلة المالك، والمولى، والرب، لا بالمعنى الذي يطلق على المخلوق. انتهى<sup>(٣)</sup>

قلت: فقد صح عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال في معنى قول الله تعالى: «قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبِّي» [الأنعام: ١٦٤]، أي: إليها وسيداً.<sup>(٤)</sup> وقال في قول الله تعالى «اللَّهُ الصَّمَدُ»: إنه السيد الذي كمل في جميع أنواع السُّداد.<sup>(٥)</sup>

(١) أخرجه البخاري برقم (٤٣٠)، ومسلم برقم (١٧٦٨)، من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

(٢) في المخطوطتين، و«البدائع»: (قال)، ولعل الأنسب ما أثبناه.

(٣) من «بدائع الفوائد» (٣/٢١٣).

(٤) ذكره الواحدى والبغوى في «تفسيرهما» بدون سند.

(٥) ضعيف. أخرجه ابن جرير في تفسير سورة الإخلاص من طريق: علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس ولم يسمع منه، وفيه: عبدالله بن صالح كاتب الليث.

وقال أبو وائل: هو السيد الذي انتهى سؤدده. <sup>(١)</sup>

وأما استدلالهم بقول النبي ﷺ للأنصار: «قوموا إلى سيدكم»، فالظاهر أن النبي ﷺ لم يواجه سعداً به؛ فيكون في هذا المقام تفصيل، والله أعلم.

### فيه مسائل:

الأولى: تحذير الناس من الغلو.

الثانية: ما ينبغي أن يقول من قيل له: أنت سيدنا.

الثالثة: قوله: «لا يستجربنكم الشيطان» مع أنهم لم يقولوا إلا الحق.

الرابعة: قوله: «ما أحب أن ترفعوني فوق مزلتني».

(١) صحيح. أخرجه ابن جرير (٢٤/٧٣٥)، وابن أبي عاصم (٦٧٢)، والفریابی كما في «التغليق» (٤/٣٨٠) من طرق عن الأعمش، عن أبي وائل به، وهذا إسناد صحيح، وقد علقه البخاري في «صحیحه» [باب: ١١٢] من كتاب التفسیر.

فأدّه السَّيِّد لا بأس أن يطلق على البشر؛ فالنبي ﷺ قال: «من سيدكم يا بني سلمة؟»، قالوا: الجد بن قيس، على أنا نُبَخْلُه. فقال: «وأي داء أدوى من البخل، سيدكم عمرو بن الجموم» أخرجه أحمد وغيره عن جابر رضي الله عنه، وقال للأنصار: «قوموا إلى سيدكم»، متفق عليه عن أبي سعيد رضي الله عنه.

❖ هل يطلق على الفاسق والمنافق سيد؟

جاء حديث في النهي عن ذلك، ولكنه ضعيف، وهو حديث بريدة: «لا تقولوا للمنافق سيد؛ فإنه إن يكن سيدا فقد أستخطتم ربكم»، وهو من طريق: قتادة، عن عبدالله بن بريدة، عن أبيه رضي الله عنه، وقتادة لم يسمع من عبدالله بن بريدة؛ فعلى هذا: إن كان له سيادة على قومه، وكان كبيرهم، وإن كان فاسقاً؛ فيجوز أن يُطلق عليه ذلك، وإن كان فاسقاً، والله أعلم.

## ٦٦- بَاب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ»

قال المصنف رحمه الله: بَاب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتٌ بِيمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ». [الزمر: ٦٧]

عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: جاءَ حَبْرٌ من الأُخْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّا نَجَدُ أَنَّ اللَّهَ يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْأَرْضَيْنِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمَاءَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَسَائِرَ الْخَلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ، فَيَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، فَضَحِّكَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى بَدَأَتْ نَوَاحِذُهُ، تَصْدِيقًا لِقَوْلِ الْحَبْرِ، ثُمَّ قَرَأَ: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وفي رواية لمسلم: وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، ثُمَّ يَهُزُّهُنَّ فَيَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا اللَّهُ. وفي رواية للبخاري: يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمَاءَ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَسَائِرَ الْخَلْقِ عَلَى إِصْبَعٍ. أَخْرَجَاهُ (١)

ش/ قوله: بَاب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتٌ بِيمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ». أي: مِنَ الْأَحَادِيثِ وَالآثَارِ فِي مَعْنَى هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ.

(١) انظر: «البخاري» رقم (٤٨١١)، (٤٨١٤)، (٧٤١٤)، (٧٤١٥)، (٧٤١٣)، (٧٤٥١)، (٢٧٨٦)، ومسلم برقم (٢٧٨٦)، وللفظ مسلم الثاني: «أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْمَلِكُ»، وسياق المصنف للحديث بذكر ست أصابع، ليس هو كذلك في «الصَّحِيفَتَيْنِ»، والذي في «الصَّحِيفَتَيْنِ»: وَالْمَاءُ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ. وَذَكَرَ خَمْسَ أَصَابِعَ فَقَطَ، وَجَاءَ ذَكْرُ سَتِّ أَصَابِعَ بَعْدَ السِّيَاقِ الْمُذَكُورِ عَنْ أَحْمَدَ (٤٥٧/١)، وَابْنِ أَبِي عَاصِمٍ فِي «السَّنَةِ» (٥٤١)، وَلَكِنَّ أَكْثَرَ طُرُقَ الْحِدِيثِ بَذْكُرِ خَمْسَ فَقَطَ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

**قال العmad ابن كثير رحمه الله تعالى:** يقول تعالى: ما قدر المشركون الله حق قدره حتى عبدوا معه غيره، وهو العظيم الذي لا أعظم منه، القادر على كل شيء، المالك لكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته.<sup>(١)</sup> قال السدي: ما عظموه حق عظمته.<sup>(٢)</sup> وقال محمد بن كعب: لو قدروه حق قدره ما كذبوا.<sup>(٣)</sup> وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: هم الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم، فمن آمن أنَّ الله على كل شيء قادر؛ فقد قدر الله حق قدره، ومن لم يؤمن بذلك؛ فلم يقدر الله حق قدره.<sup>(٤)</sup> وقد وردت أحاديث كثيرة متعلقة بهذه الآية، الطريق فيها وفي أمثالها من مذهب السلف هو إمارتها كما جاءت من غير تكييف ولا تحريف.

وذكر حديث ابن مسعود كما ذكره المصنف رحمه الله في هذا الباب.

**قال، ورواه البخاري في "صحيحه"** في غير موضع، ومسلم، والإمام أحمد، والترمذى، والنمسائى، كلهم من حديث سليمان بن مهران وهو الأعمش، عن إبراهيم، عن عبيدة، عن ابن مسعود بن حنوه. اهـ<sup>(٥)</sup>

[**قال الإمام أحمد:** حدثنا أبو معاوية حدثنا الأعمش، عن إبراهيم، عن علقة، عن

(١) في المطبوع زيادة: (قال مجاهد: نزلت في قريش).

(٢) أخرجه ابن جرير (٢٤٥/٢٠)، من طريق: أسباط بن نصر، عن السدي، وأسباط فيه ضعف.

(٣) ذكره ابنُ كثیر فی "تفسیره" ولم یستنده، ووجلناه بمعناه عند ابن أبي حاتم فی "تفسیره" (٤٧١/٤) بل فقط: (ما علموا كيف هو حيث كذبوا)، وسنده ضعيف، فيه: قطبة بن العلاء الغنوبي، وأبو معشر نجيح بن عبد الرحمن، كلها ضعيف.

(٤) أخرجه ابن جرير (٢٤٥/٢٠)، وإسناده ضعيف؛ لانقطاعه بين علي بن أبي طلحة، وابن عباس، ولضعف عبدالله بن صالح كاتب الليث.

(٥) أخرجه أحمد (١/٤٥٧)، والترمذى (٣٢٣٨)، والنمسائى فی "التفسير" (٤٧٠) (٤٧١)، وتقدم تخریجه من "الصحيحين".

عبد الله قال<sup>(١)</sup> جاء رجل من أهل الكتاب إلى النبي ﷺ، فقال: يا أبا القاسم، أبلغك أنَّ الله تعالى يحمل الخلائق على إصبع، والسموات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والثَّرَى على إصبع، فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت نواجذه. قال: وأنزل الله عزوجل: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ﴾ الآية، وهكذا رواه البخاري، ومسلم، والنسيائي من طُرُق عن الأعمش به.

وقال الإمام أحمد: حدثنا الحسين بن حسن الأشقر، حدثنا أبو كدينة، عن عطاء، عن أبي الضحى، عن ابن عباس، قال: مر يهودي برسول الله ﷺ وهو جالس، فقال: كيف تقول يا أبا القاسم، يوم يجعل الله السموات على ذه - وأشار بالسبابة - والأرض على ذه، والجبال على ذه، وسائر الخلق على ذه؟ كل ذلك يشير [بأصابعه]<sup>(٢)</sup>، فأنزل الله: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ﴾.<sup>(٣)</sup>

وكذا رواه الترمذى في التفسير بسنده عن أبي الضحى - مسلم بن صبيح - به، وقال: حسنٌ صحيحٌ غريبٌ لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

ثُمَّ قال البخاري: حدثنا سعيد بن عفیر، حدثنا الليث، حدثني عبد الرحمن بن خالد

(١) ما بين المعقوفين سقط من المخطوطتين، وأثبتناه من «التفسير» لابن كثير.

(٢) في المخطوطتين: (بأصابعه)، والمثبت من «مسند أحمد».

(٣) ضعيف. أخرجه أحمـد (٢٢٦٧) (٢٩٨٩)، وإسناده ضعيف، حسين بن حسن الأشقر ضعيف، قال البخاري: فيه نظر. وقال أبو زرعة: منكر الحديث. وقال أبو حاتم: ليس بالقوى. وفي إسناده: عطاء ابن السائب مختلط، والراوي عنه: أبو كُذَيْنَه، لم يرو عنه قبل الاختلاط؛ فهو بهذا اللفظ -لفظ الإشارة- ضعيف.

ثم وجدت أنَّ حسيناً الأشقر قد تُوَبِّع، تابعه محمد بن الصلت الأستاذ، وهو ثقة، عند الترمذى (٣٢٤٠)، وابن جرير (٢٠/٢٤٩)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٦١)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٥٤٥)، فبقيت العلة في اختلاط عطاء بن السائب، والله أعلم.

ابن مسافر، عن ابن شهاب، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، أنَّ أبا هريرة رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول: «يقبض الله الأرض ويطوي السماء بيمينه، فيقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟» تفرد به من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر.<sup>(١)</sup>

وقال البخاري في موضع آخر: حدثنا مقدم بن محمد، حدثنا عمّي القاسم بن يحيى، عن عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ يَقْبضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ [الْأَرْضَ] <sup>(٢)</sup>، وَتَكُونُ [السَّمَاوَاتِ] <sup>(٣)</sup> بِيْمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ» تفرد به أيضًا من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر.<sup>(٤)</sup>

وقد رواه الإمام أحمد من طريق آخر بلفظ أبسط من هذا السياق، وأطول، فقال: حدثنا عفان، حدثنا حماد بن سلمة، أئبنا إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، عن عبيد الله ابن مقسم، عن ابن عمر، أن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه قرأ هذه الآية [ذات يوم]<sup>(٥)</sup> على المنبر: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبَصَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتٌ بِيْمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ»، ورسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول هكذا بيده يحركها، ويقبل بها ويدبر، يمجد رب نفسه: «أَنَا الْجَبَارُ، أَنَا الْمُتَكَبِّرُ، أَنَا الْمَلِكُ الْعَزِيزُ، أَنَا الْكَرِيمُ»، فرجف برسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه المنبر حتى قلنا: ليخرن به. انتهى<sup>(٦)</sup>

(١) أخرجه البخاري برقم (٤٨١٢)، ومسلم برقم (٢٧٨٧).

(٢) في المخطوطتين: (الأرضين)، والمثبت من «البخاري».

(٣) في المخطوطتين: (السماء)، والمثبت من «البخاري».

(٤) أخرجه البخاري برقم (٧٤١٢)، ومسلم برقم (٢٧٨٨).

(٥) في [ب]: يومًا.

(٦) أخرجه أحمد (٢/٧٢) بإسناد صحيح، وهو عند مسلم برقم (٢٧٨٨) (٢٥)، من طريق: أبي حازم، عن عبيد الله بن مقسم به مختصراً.

قال المصنف رحمه الله: ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً: «يَطْوِي اللَّهُ السَّمَوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ الْيُمْنَى، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْجَبَارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟ ثُمَّ يَطْوِي الْأَرْضَيْنَ السَّبْعَ ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِشَمَائِلِهِ. ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْجَبَارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ؟».<sup>(١)</sup>

وروي عن ابن عباس، قال: ما السموات السبع، والأرضون السبع في كف الرحمن  
إلا كخردلة في يد أحدكم.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن جرير: حدثني يونس، أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: حدثني أبي، قال:  
قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلَّا كَدَرَاهِمَ سَبْعَةُ الْقِيَمَتِ فِي تُرْسٍ».<sup>(٣)</sup>  
وقال: قال أبو ذر رضي الله عنه: سمعت رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول: «مَا الْكُرْسِيُّ فِي الْعَرْشِ إِلَّا  
كَحَلْقَةٌ مِّنْ حَدِيدٍ الْقِيَمَتِ بَيْنَ ظَهَرَيِّ فَلَّا مِنَ الْأَرْضِ».<sup>(٤)</sup>

(١) الحديث أخرجه مسلم (٢٧٨٨)، وفي سنته: عمر بن حمزة بن عبد الله بن عمر، وهو ضعيف، وتفرد  
بذكر الشمال، وفي جميع الروايات: «ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ الْيُمْنَى»؛ فهي رواية غير صحيحة. وأما  
الحديث بطوله فإن له طرقاً كثيرة كما تقدم، قال البيهقي رحمه الله في «الأسماء والصفات» (٧٠٦):  
وذكر الشمال فيه تفرد به عمر بن حمزة عن سالم، وقد روی هذا الحديث نافع، وعبد الله بن مقسّم،  
عن ابن عمر، ولم يذكرا فيه الشمال، وذكر الشمال لله عزوجل في هذا الحديث يخالف ما جاء في  
«صحيح مسلم» عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنه: «كُلْتَا يَدِيهِ يَمِينًا»، فلا توصف يد الله بالشمال؛ لضعف  
هذه الرواية، ولصحة الحديث الآخر.

(٢) حسن. أخرجه الطبرى في تفسير [آلية ٦٧] من سورة الزمر: حدثنا ابن بشار، قال: ثنا معاذ بن هشام، قال:  
ثني أبي، عن عمرو بن مالك، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس به. وهذا إسناد حسن، رجاله ثقات إلا  
عمرو ابن مالك النكري؛ فإنه حسن الحديث، بل قد وثقه ابن معين كما في «سوالات ابن الجنيد»  
(٧١٠).

(٣) أخرجه ابن جرير في تفسير آية الكرسي، وهو مرسل، والراوى عن زيد بن أسلم: عبدالرحمن بن زيد  
ابن أسلم، وهو ضعيف.

(٤) الحديث أخرجه ابن جرير بالإسناد السابق عن عبدالرحمن بن زيد، عن أبي ذر، وهو منقطع؛ فإن  
عبدالرحمن بن زيد بن أسلم لم يدرك أبا ذر، وكذلك مع انقطاعه؛ فإن فيه عبدالرحمن بن زيد بن =

وعن ابن مسعود، قال: **بَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنْيَا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسِيَّةً عَامٍ، وَبَيْنَ كُلَّ سَمَاءٍ وَسَمَاء خَمْسِيَّةً عَامٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ خَمْسِيَّةً عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْمَاءِ خَمْسِيَّةً عَامٍ، وَالْعَرْشُ فَوْقَ السَّمَاءِ، وَاللَّهُ فُوقَ الْعَرْشِ، لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِّنْ أَعْمَالِكُمْ.**

أخرجه ابن مهدي عن حماد بن سلمة عن عاصم عن زر عن عبد الله.<sup>(١)</sup>  
ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم عن أبي وائل عن عبد الله.  
قاله الحافظ الذهبي رحمه الله، قال: وله طرق.

ش/ قوله: ولمسلم عن ابن عمر...، الحديث.

= أسلم، وهو ضعيف.

**وله طرق أخرى واهية، أذكرها للتبيه عليها:**

﴿فَقَدْ أَخْرَجَهُ مُحَمَّدُ بْنُ عُثْمَانَ بْنَ أَبِي شِيبَةَ فِي كِتَابِ «الْعَرْشِ» (٥٨)، وَفِي إِسْنَادِهِ: الْمُخْتَارُ بْنُ غُسَّانَ الْعَبْدِيِّ، وَهُوَ مُجَاهُولٌ، وَأَحْمَدُ بْنُ عَلِيٍّ الْأَسْدِيُّ لَمْ تَوْجَدْ لَهُ تَرْجِمَةٌ، وَفِيهِ: إِسْمَاعِيلُ بْنُ سَلْمٍ، قَالَ الْعَالَمُ الْأَلْبَانِيُّ رحمه الله فِي «الصَّحِيفَةِ» (١٠٩): لَمْ أُعْرِفْهُ، وَغَالِبُ الظَّنِّ أَنَّهُ إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُسْلِمٍ، فَقَدْ ذُكِرَ هُوَ فِي شَيْوخِ الْمُخْتَارِ، وَهُوَ الْمُكَيُّ الْبَصْرِيُّ، وَهُوَ ضَعِيفٌ. اهـ  
قلت: بل هو شديد الضعف.

﴿وَأَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي «الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ» (٨٦١)، وَأَبُو ثُعْبَانَ فِي «الْجَلْيَةِ» (١٦٨/١)، وَفِي إِسْنَادِهِ: يَحْيَى بْنُ سَعِيدِ السَّعْدِيِّ الْبَصْرِيِّ، قَالَ الْعَقِيلِيُّ: لَا يَتَابُعُ عَلَى حَدِيثِهِ، وَلَيْسَ بِمَشْهُورٍ بِالنَّقْلِ. وَقَالَ أَبْنُ حَبَّانَ فِي «الْمَجْرُوْحَيْنِ»: يَرْوِي عَنْ أَبْنِ جَرِيجِ الْمَقْلُوبَاتِ، وَعَنْ غَيْرِهِ مِنْ الثَّقَاتِ الْمُلْزَقَاتِ، لَا يَحْلُّ الْاحْتِجاجُ بِهِ.

﴿وَأَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي «الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ» (٨٦٢)، وَفِي إِسْنَادِهِ: إِبْرَاهِيمُ بْنُ هَشَّامِ الْغَسَانِيِّ، وَقَدْ كَذَبَهُ أَبْو حَاتَّمٍ، وَأَبْو زَرْعَةَ، وَتَرَكَهُ آخَرُونَ؛ فَالْحَدِيثُ ضَعِيفٌ لَا يُبْثِتُ مِنْ أَيِّ وَجْهٍ عَنِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه.

(١) حسن. أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٢٧٥)، من كتاب «عقائد السلف»، وابن خزيمة في «التوحيد» (١٤٩)، وأبو الشيخ في «العظمة» (٢٧٩)، والطبراني (٨٩٨٧)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٥١)، من طرق عن حماد بن سلمة به، وإسناده حسن، رجاله ثقات إلا عاصم بن أبي النجود؛ فإنه حسن الحديث، والأثر له حكم الرفع.

كذا في رواية مسلم، قال الحميدي : وهي أتم . وهي عند مسلم من حديث سالم عن

أبيه.

وأخرجه البخاري من حديث عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: «إِنَّ اللَّهَ يَقْبضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْأَرْضِينَ، وَتَكُونُ السَّمَاوَاتِ بِيَمِينِهِ»، وأخرجه مسلم من حديث عبيد الله <sup>(١)</sup> ابن مقسّم.

قلت: وهذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله، وعظيم قدرته، وعظم مخلوقاته، وقد تَعَرَّفَ سبحانه وتعالى إلى عباده بصفاته، وعجبات مخلوقاته، وكلها تُعرَّفُ، وتدل على كماله، وأنه هو المعبد وحده لا شريك له في ربوبيته وإلهيته، وتدل على إثبات الصفات على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيها بلا تعطيل، وهذا هو الذي [دل] <sup>(٢)</sup> عليه نصوص الكتاب والسنّة، وعليه سلف الأمة وأئمتها، ومن بعدهم بإحسان، واقتني آثارهم على الإسلام والإيمان.

وتتأمل ما في هذه الأحاديث الصحيحة من تعظيم النبي ﷺ ربّه بذكر صفات كماله على ما يليق بعظمته، وجلاله، وتصديقه اليهود فيما أخبروا به عن الله تعالى من الصفات التي تدل على عظمته <sup>(٣)</sup> ، وتتأمل ما فيها من إثبات علو الله على عرشه، ولم يقل النبي ﷺ في شيء منها إنَّ ظاهرها غير مُراد، أو أنها تدل على تشبيه صفات الله بصفات خلقه، فلو كان هذا حَقّاً؛ بَلَّغَ [أَمِينُهُ] <sup>(٤)</sup> أَمْتَهُ؛ فَإِنَّ اللَّهَ أَكْمَلَ بِهِ الدِّينَ، وَأَتَمَ بِهِ النِّعْمَةَ، فَبَلَّغَ الْبَلَاغَ الْمُبِينَ، صلوات الله وسلامه عليه وعلى [آلِهِ وَصَاحْبِهِ] <sup>(٥)</sup> ومن بعدهم إلى يوم الدين.

(١) تقدم تخریجه قریباً.

(٢) في [أ]: يدل.

(٣) في [أ]: عظمة الله تعالى.

(٤) ساقط من [أ].

(٥) في [ب]: وعلى أصحابه.

وتلقى الصحابة رضي الله عنهم عن نبيهم صلوات الله عليه ما وصف به ربهم من صفات كماله، ونوعت جلاله، فآمنوا به، وأمنوا بكتاب الله وما تضمنه من صفات ربهم جل وعلا، كما قال تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا﴾ [آل عمران: ٧].

وكذلك التابعون لهم بإحسان، وتابعوهم، والأئمة من المحدثين والفقهاء كلهم وصفوا الله بما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله صلوات الله عليه، ولم يجحدوا شيئاً من الصفات، ولا قال أحدٌ منهم: إنَّ ظاهرها غير مراد، ولا أنه يلزم من إثباتها التشبيه، بل أنكروا على من قال ذلك غاية الإنكار، وصنفوا في رد هذه الشبهات المصنفات الكبار المعروفة الموجودة بأيدي أهل السنة والجماعة.

قال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله: وهذا كتاب الله من أوله إلى آخره، وسنة رسول الله صلوات الله عليه، وكلام الصحابة رضي الله عنهم، والتابعين، وكلام سائر الأئمة مملوءٌ بما هو نص أو ظاهر أنَّ الله تعالى فوق كل شيء، وأنه فوق العرش، فوق السموات، مُسْتَوٍ على عرشه، مثل قوله تعالى:

﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ﴾ [فاطر: ١٠].

وقوله تعالى: ﴿يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ﴾ [آل عمران: ٥٥].

وقوله تعالى: ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ﴾ [النساء: ١٨٥].

وقوله تعالى: ﴿ذِي الْمَعَارِجِ \* تَرْجُعُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ﴾ [المعارج: ٣-٤].

وقوله تعالى: ﴿يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَرْجُعُ إِلَيْهِ﴾ [السجدة: ٥].

وقوله تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ قَوْقِهِمْ﴾ [النحل: ٥٠].

وقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ﴾ [البقرة: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى

٦٦- باب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ﴾

عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَتَّىٰ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٥٤].

وقوله: «إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدْبِرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ» [يونس: ٣]، فذكر التوحيدين في هذه الآية، وقوله تعالى: «اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» [الرعد: ٢].

وقوله تعالى: «تَنْزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلُوِّ \* الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى» [طه: ٤-٥].

وقوله: «وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَىٰ بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَيْرًا \* الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسْأَلْ بِهِ خَيْرًا» [الفرقان: ٥٨-٥٩].

وقوله تعالى: «اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ \* يُدْبِرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَرْجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعْدُونَ» [السجدة: ٥].

وقوله تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ» [الحديد: ٤]، فذكر عموم علمه وعموم قدرته وعموم إحاطته وعموم رؤيته.

وقوله تعالى: «أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ \* أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرِسِّلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٌ» [الملك: ١٧].

وقوله تعالى: ﴿تَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ [فصلت: ٤٢].

وقوله تعالى: ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ [ال Zimmerman: ١ / الجاثية: ٢].

وقوله تعالى: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَعَلَّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ \* أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطْلَعَ إِلَيَّ إِلَهَ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظْهُرُ كَادِبًا﴾ [غافر: ٣٧-٣٨]. انتهى كلامه وَلِلَّهِ الْحَمْدُ.<sup>(١)</sup>

قلت: وقد ذكر الأئمة رحمهم الله تعالى فيما صنفوه في الرد على نفاة الصفات من الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة ونحوهم أقوال الصحابة والتابعين، فمن ذلك ما رواه الحافظ الذهبي في كتاب «العلو»، وغيره بأسانيد الصحيحه عن أم سلمة زوج النبي ﷺ أنها قالت في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥]، قالت: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإقرار به إيمان، والجحود به كفر. رواه ابن المنذر، واللالكائي وغيرهما بأسانيد صحاح.<sup>(٢)</sup>

قال<sup>(٣)</sup>: وثبت عن سفيان بن عيينة أنه قال: لما سُئل ربيعة بن أبي عبد الرحمن: كيف الاستواء؟ قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ، علينا التصديق.<sup>(٤)</sup>

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» ٥/ ١٢-١٣.

(٢) ضعيف. أخرجه اللالكائي (٣٩٧/٣)، ومن طريقه: ابن قدامة في «إثبات العلو» (٨٢)، ومن طريقهما الذهبي في «العلو» (١٦٥)، من طريق: أبي كنانة محمد بن أشرس نا أبو عمير الحنفي، عن قرنة بن خالد، عن الحسن، عن أم سلمة به، وهذا إسناد شديد الضعف؛ لأنَّ أبي كنانة متزوك، ومتهماً، وأبو عمير الحنفي قال الذهبي: لا أعرفه، وأخرجه ابن منده (٨٨٧)، وأبو عثمان الصابوني في «عقيدته» (ص ١٧٨-١٧٩) من طريق: محمد بن الأشرس به، وعندهما بدل (أبي عمير الحنفي): (أبو المغيرة الحنفي، النضر بن إسماعيل)، وهو ضعيف. والعجب من قول المؤلف (بأسانيد صحيحة): مع أنَّ الذهبي نفسه قد ضعفه عقب إخراجه، وليس له إلا هذه الطريق، وقد ضعفه شيخ الإسلام (٣٦٥/٥).

(٣) يعني: الإمام الذهبي في «العلو».

(٤) صحيح. أخرجه اللالكائي (٣٩٨/٣)، والذهب في «العلو» (٣٢٢) من طريق: يحيى بن آدم، عن ابن =

٦٦- بَاب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ﴾

وقال ابن وهب: كنا عند مالك فدخل رجل، فقال: يا أبا عبد الله، ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ كيف استوى؟ فأطرق مالك، وأخذته الرضباء، وقال: الرحمن على العرش استوى، كما وصف نفسه، ولا يقال: كيف؟ وكيف عنه مرفوع، وأنت صاحب بدعة، أخرجهوه. رواه البيهقي بإسناد صحيح عن ابن وهب.<sup>(١)</sup>

ورواه عن يحيى بن يحيى أيضًا، ولفظه قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.<sup>(٢)</sup>

قال الذهبي: فانظر إليهم كيف أثبتوا الاستواء لله، وأخبروا أنه معلوم لا يحتاج لفظه إلى تفسير، ونفوا عنه الكيفية.<sup>(٣)</sup>

قال البخاري في «صحيحه»: قال مجاهد: ﴿اسْتَوَى﴾ علا على العرش.<sup>(٤)</sup>

وقال إسحاق بن راهويه: [أنا بشر بن عمر، قال]<sup>(٥)</sup> سمعت غير واحد من المفسرين يقول: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾، أي: ارتفع.<sup>(٦)</sup>

= عينة به، وأخرجه الذهبي (٣٢٢) كذلك بإسناد صحيح من طريق: محمد بن بشير، عن سفيان به.

(١) صحيح. أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٦) بإسناد صحيح عن ابن وهب، وذكره الذهبي في «العلو» (٣٤٤).

(٢) أخرجه الذهبي في «العلو» (٤١٧)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٧)، من طريق: يحيى بن يحيى به، وهو أثر صحيح.

(٣) انظر: «كتاب العرش» (ص ٢٣٤) ت/ ابن خليفة.

(٤) صحيح. علقة البخاري في «صحيحه» في [كتاب التوحيد، باب: (٢٢)] بصيغة الجزم، ووصله الفريابي كما في «التغليق» (٥/ ٣٤٥): ثنا ورقاء، عن ابن أبي نجيج، عن مجاهد به، وهذا إسناد صحيح.

(٥) ما بين المعقوفين إضافة من مصادر الأثر.

(٦) صحيح. أخرجه إسحاق بن راهويه كما في «المطالب العالية» (٣٠٢٨) ط/ دار الوطن، عن بشر بن عمر الزهراني به، وبشر بن عمرو إمام حافظ، أخرجه اللالكائي (٦٦٢)، والذهباني في «العلو» (٣٧٦)، من طريق إسحاق به.

وقال محمد بن جرير الطبرى فى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ﴾ [الفرقان: ٥٩]، أي: علا وارتفع.<sup>(١)</sup>

وشواهده في أقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم، فمن ذلك قول عبدالله بن رواحة رضي الله عنه:

|                                     |                          |
|-------------------------------------|--------------------------|
| وأن النار مثوى الكافرينا            | شهدت بأن وعد الله حق     |
| وفوق العرش رب العالمينا             | وأن العرش فوق السماء طاف |
| ملائكة الإله مسومينا <sup>(٢)</sup> | وتحمله ملائكة شداد       |

(١) تفسير [آية: ٥] من سورة طه.

(٢) ضعيف. أصل ذكر هذه الآيات أن ابن رواحة رضي الله عنه ذكر عنه أنه واقع جاريته، فغارت أمرأته، وفي بعض الطرق أنها أخذت شفرة، فجاحدها أنه حصل منه شيء، فقالت: أقرأ علي قرآنًا. -تعني أنه لا يقرأ وهو جنب - فقرأ هذه الآيات، موهمًا لها أنه قرأ قرآنًا، فقالت: آمنت بالله، وكذبت البصر. أو نحو ذلك.

\* أخرج هذه القصة محمد بن العباس البزيدي في «أمالية» (٥٧)، ومن طريقه ابن عساكر (١١٢/٢٨)، والذهبي في «السير» (١/٢٣٧-٢٤٧)، عن محمد بن حرب، عن محمد بن عباد، عن عبدالعزيز بن أخي الماجشون، قال: بلغنا أنه كانت لعبدالله بن رواحة...، فذكر القصة. وهذا إسناد معرض؛ لأن عبدالعزيز الماجشون من أتباع التابعين.

\* وأخرجها أبو الطاهر المخلص في «فوائد»، ومن طريقه ابن عساكر (١١٤/٢٨)، والسبكي في «الطبقات» (١/٢٦٤)، من طريق الزبير بن بكار، حدثني موسى بن جعفر بن أبي كثیر، حدثني عبدالعزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون، عن الثقة...، وذكر نحوها. وما زالت القصة ضعيفة، فمع انقطاعها فيها رجل مهم.

\* وللقصة طريق آخر؛ أخرجها ابن أبي الدنيا في كتابه «العيال» رقم (٥٧٢) كما في «الموسوعة» (٨/١٢٨)، ومن طريقه ابن عساكر (١١٤/٢٨) بإسناد حسن عن يزيد بن عبد الله بن أسامه بن الهااد...، فذكر القصة. وهذا معرض؛ فإن ابن الهااد لم يسمع من أحد من الصحابة، فكيف بروايه لقصة حدثت في عهد النبي صلوات الله عليه وسلم قبل استشهاد عبد الله بن رواحة؟!!

\* ولها طريق آخر عند ابن عساكر (١١٥/٢٨) من طريق الهيثم بن عدي...، فذكر القصة. وإسناده تالف؛ فالهيثم بن عدي من أتباع التابعين، وهو مع ذلك كذاب، كذبه ابن معين، وقال أبو حاتم: مترونك الحديث. انظر «الجرح والتعديل» (٩/٨٥).

❖ وأخرجها الدارمي في «الرد على الجهمية» (٢١-٢٢): حدثنا سعيد بن أبي مريم، أئبنا يحيى بن أيوب، حدثني عمارة بن غزية، عن قدامة بن إبراهيم بن محمد بن حاطب...، فذكر القصة مرسلة.

وجاءت القصة من وجه آخر بذكر أبيات أخرى وهي:

شهدت بإذن الله أن محمداً رسول الذي فوق السماوات من علٌ

❖ أخرجها ابن أبي شيبة (٥٠٩/٨)، وابن أبي الدنيا في «العيال» (٥٧٣)، ومن طريقه ابن عساكر (١١٣/٢٨)، من طريق أسامة بن زيد الليثي، عن نافع، وذكر القصة، وهذا مرسل.

وجاءت القصة من وجه آخر بذكر أبيات أخرى، وهي:

وفينا رسول الله يتلو كتابه كما لاح مشهور من الفجر ساطع

رأانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقدات أن ما قال واقع

بيت يجافي جنبه عن فراشه إذا استقلت بالمشركين المضاجع

وهذه الأبيات ثابتة بدون ذكر القصة كما في «البخاري» (١١٥٥)، عن أبي هريرة رضي الله عنه.

❖ والقصة بهذه الأبيات أخرجها الدارقطني (١٢٠/١)، وابن عساكر (١١٦/٢٨)، من طريق زمعة ابن صالح، عن سلمة بن وهرام، عن عكرمة مولى ابن عباس، فذكر القصة، وهو مع إرساله فيه زمعة بن صالح وهو ضعيف.

❖ وأخرجها ابن أبي الدنيا في «العيال» (٥٧١)، عن محمد بن بكار، عن حفص بن عمر، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن الشعبي مرسلأ.

**والخلاصة:** أن الأبيات التي ذكرها المؤلف وكذلك لا تثبت لأن الأسانيد إليها شديدة الضعف، وهل ثبتت القصة بالمراسيل الأربعة الأخيرة؟ أعني مرسل قدامة، ونافع، والشعبي، وعكرمة. هذا هو أحسن ما ورد في الباب، ولكن قد وجد اختلاف في ذكر الأبيات بين مرسل نافع والمرسلين الآخرين، فهذا يجعل في القلب شيئاً من ثبوتها، مع أنه يبعد أن المرأة العربية لا تميز بين الشعر، والقرآن، ويبعد أيضاً أن عبدالله بن رواحة يقرأ شعراً موهماً أنه قرآن.

ومن هذا البحث تعلم أن قول ابن عبد البر في «الاستيعاب»: رويناها من وجوه صحاح. اهـ غير صحيح؛ ولذلك تعقبه الذهبي بقوله: روی من وجوه مرسلة. ثم ذكر مرسل قدامة الحاطبي. **تنبيه:** من قوى القصة المتقدمة من العلماء؛ فإنهم يقولون: إن عبدالله بن رواحة رضي الله عنه إنما عرض بالتفسي تعريضاً، ولم يخبرها أنه سيقرأ قرآنًا، وإنما طلبت هي ذلك، فأوهمها بالقراءة. وبالله التوفيق.

**تنبيه آخر:** ليس في جميع هذه الطرق ذكر النبي صلوات الله عليه وسلم، وإقراره وضحكه، وإنما جاء ذلك في طريق الماجشون، والشعبي، وعكرمة، والهيثم بن عدي، دون بقية الطرق.

وروى الدارمي، والحاكم، والبيهقي بأصح إسناد إلى علي بن [الحسن]<sup>(١)</sup> بن شقيق، قال: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: نعرف ربنا بأنه فوق سبع سماواته، على العرش استوى، بائن من خلقه، لا نقول كما قال الجهمية.<sup>(٢)</sup>

**قال الدارمي:** حدثنا الحسن بن الصباح البزار، حدثنا علي بن الحسن بن شقيق، عن ابن المبارك: قيل له: كيف تعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق السماوات السابعة على العرش، بائن من خلقه.

وقد تقدم قول الأوزاعي: كنا - والتبعون متوافرون - نقول: إن الله تعالى ذكره [بائن من خلقه]<sup>(٣)</sup> فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة.<sup>(٤)</sup>

**وقال أبو عمر الطلمني** في كتاب «الأصول»: أجمع المسلمين من أهل السنة على أن الله تعالى استوى على عرشه بذاته.

**وقال** في هذا الكتاب أيضاً: أجمع أهل السنة على أن الله تعالى استوى على عرشه على الحقيقة لا على المجاز.

ثم ساق بسنته عن مالك قوله: الله في السماء، وعلمه في كل مكان.

(١) في المخطوطتين: (الحسين)، والمثبت هو الصواب.

(٢) أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ٢٧٢) من كتاب «عقائد السلف»، وفي كتابه «الرد على المرسي» (ص ٣٨٢) من كتاب «عقائد السلف»، وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٩٠٢)، وكذلك أخرجه عبدالله بن أحمد في «الستة» (٢١٦)، وابن منه في «التوحيد» (٨٩٩)، وأبو عثمان الصابوني في «عقيدته» (ص ١٨٦)، والذهباني في «العلو» (٣٦١)، من طرق عن علي بن الحسن بن شقيق به، وإسناده صحيح.

(٣) ساقط من [أ].

(٤) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٥) من طريق: محمد بن كثير المصيحي، عن الأوزاعي به، وإسناده ضعيف؛ لضعف محمد بن كثير المصيحي الصناعي.

نُفِرَ قال في هذا الكتاب: أجمع المسلمين من أهل السنة أن معنى قوله: **﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُتُّم﴾** [الحديد:٤] ونحو ذلك من القرآن: أنَّ ذلك علمه، وأنَّ الله فوق السماوات بذاته، مستوٌ على عرشه كيف شاء. وهذا لفظه في كتابه.<sup>(١)</sup>

وهذا كثير في كلام الصحابة والتابعين والأئمة، أثبتو ما أثبته الله في كتابه، وعلى لسان رسوله ﷺ على الحقيقة، على ما يليق بجلال الله وعظمته، ونفوا عنه مشابهة المخلوقين، ولم يمثلوا، ولم يكيفوا، [كما]<sup>(٢)</sup> ذكرنا ذلك عنهم في هذا الباب.

**وقال** الحافظ الذهبي: وأول وقت سمعت مقالة من أنكر أنَّ الله تعالى فوق العرش هو الجعد بن درهم، وكذلك أنكر جميع الصفات، فقتله خالد بن عبد الله القسري، وقصته مشهورة<sup>(٣)</sup>، وأخذ [عنه]<sup>(٤)</sup> هذه المقالة الجهم بن صفوان إمام الجهمية، فأظهرها

(١) نقله عنه ابن القيم في كتابه «اجتماع الجيوش الإسلامية» (ص ١٤٢).

(٢) في [ب]: على ما.

(٣) اشتهرت هذه القصة في السير والتاريخ، وأما من حيث الأسانيد فلها إسنادان لا يثبتان: أحدهما: ما رواه البخاري في «خلق أفعال العباد» (٣)، و«التاريخ» (٦٤/١)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص ١٧، ١٨٢)، و«الرد على المريسي» (ص ١١٨)، والخلال في «السنة» (١٦٩٠)، والآجري في «الشريعة» (٦٩٤/٢٠٧٢)، واللالكائي (٥١٢)، والبيهقي في «الكبرى» (١٠/٢٥-٢٥)، وفي «الأسماء والصفات» (٥٦٣)، والخطيب في «التاريخ» (٤٢٥/١٢)، كلهم من طريق: القاسم بن محمد المعمرى، عن عبد الرحمن بن محمد بن حبيب بن أبي حبيب، عن أبيه، عن جده، قال: شهدت خالد بن عبد الله القسري....، فذكر القصة. وهذا إسناد ضعيف؛ فإنَّ عبد الرحمن مجھول لا يعرف، وكذلك أبوه محمد بن حبيب مجھول أيضًا كما في «الميزان»، وجده حبيب بن أبي حبيب هو الجرمي البصري، فيه لين. الثاني: أخرجه ابن أبي حاتم كما في «العلو للعلى العظيم» (٣٣٠) ط/ الوطن، عن عيسى بن أبي عمران الرملي، نا أيوب بن سويد، عن السري بن يحيى، قال: خطبنا خالد القسري....، فذكره. وهذا إسناد شديد الضعف؛ فإنَّ عيسى الرملي قال فيه أبو حاتم: غير صدوق. وأيوب بن سويد الرملي قال ابن معين فيه: ليس بشيء، يسرق الأحاديث. وقال النسائي: ليس بثقة. وضعفه آخرون.

(٤) ساقط من [أ].

واحتاج لها بالشبهات، وكان ذلك في آخر عصر التابعين، فأنكر مقالته أئمة ذلك العصر، مثل الأوزاعي، وأبي حنيفة، ومالك، والليث بن سعد، والثوري، وحماد بن زيد، وحماد بن سلمة، وابن المبارك، ومن بعدهم من أئمة الهدى، فقال الأوزاعي -إمام أهل الشام على رأس الخمسين ومائة عند ظهور هذه المقالة-: ما أخبرنا عبد الواسع الأبهري بسنده إلى أبي بكر البهقي، أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرني محمد بن علي الجوهري ببغداد، حدثنا إبراهيم بن الهيثم، حدثنا محمد بن كثير المصيصي، سمعت الأوزاعي يقول: كنا -والتابعون متواترون- نقول: إِنَّ اللَّهَ فَوْقَ عَرْشِهِ. وَنَؤْمِنُ بِمَا وَرَدَتْ بِهِ السُّنْنَةُ مِنْ صَفَاتِهِ.

آخر جه البهقي في «الصفات»<sup>(١)</sup>، ورواته أئمة ثقات.

وقال الإمام الشافعي رَحْمَةُ اللَّهِ: اللَّهُ أَسْمَاءُ وَصَفَاتٌ لَا يَسْعُ أَحَدًا رَدُّهَا، وَمَنْ خَالَفَ بَعْدِ ثَبُوتِ الْحَجَةِ عَلَيْهِ؛ كُفَّرَ، وَأَمَا قَبْلِ قِيَامِ الْحَجَةِ؛ فَإِنَّهُ يُعْذَرُ بِالْجَهْلِ، وَنَثَبَتَ هَذِهِ الصَّفَاتُ، وَنَفَيَ عَنْهُ التَّشْبِيهُ كَمَا نَفَى عَنْ نَفْسِهِ، فَقَالَ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]. اهـ من «فتح الباري».<sup>(٢)</sup>

(١) تقدم تخریجه قریباً.

(٢) انتهى من «كتاب العرش» (٢/٢١٩-٢٢٣) ت/ ابن خليفة.

(٣) آخر جه ابن أبي حاتم في «مناقب الشافعى» كما في «الفتح» [كتاب التوحيد، باب (٢٢)]، عن يونس ابن عبد الأعلى، قال: سمعت الشافعى يقول: ...، فذكره.

قال المصنف رحمه الله: وعن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه, قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ؟» قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «بَيْنُهُمَا مَسِيرَةُ خَمْسِينَةَ سَنَةً، وَمِنْ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَى سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِينَةَ سَنَةٍ، وَكَثُفُ كُلُّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِينَةَ سَنَةٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعةِ وَالْعَرْشِ بَعْدًا، بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، وَاللَّهُ تَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ، وَلَيْسَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ». أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدُ وَغَيْرُه.

فِيهِ مَسَائلٌ:

الأولى: تفسير قوله: «وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» [الزمر: ٦٧].

الثانية: أن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمانه صلوات الله عليه وسلم لم ينكروها، ولم يتأنلوها.

الثالثة: أن الحَبْرَ لَمَّا ذُكِرَ لِلنَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم، صَدَّقَهُ، وَنَزَّلَ الْقُرْآنَ بِتَقْرِيرِ ذَلِكَ.

الرابعة: وقوع الضحك من رسول الله صلوات الله عليه وسلم لَمَّا ذُكِرَ الْحَبْرُ هَذَا الْعِظِيمُ.

الخامسة: التصریح بذكر الیدين، وأن السموات في اليد اليمنى، والأرضين في الأخرى.

السادسة: التصریح بِتَسْمِيَّتِهَا الشَّمَالُ.

السابعة: ذكر الجبارين والمتكبرين عند ذلك.

الثامنة: قوله: «كَخَرْدَلَةَ فِي كَفَّ أَحَدِكُمْ».

التاسعة: عِظَمُ الْكَرْسِيِّ بِالنَّسْبَةِ إِلَى السَّمَاءِ.

العاشرة: عِظَمُ الْعَرْشِ بِالنَّسْبَةِ إِلَى الْكَرْسِيِّ.

الحادية عشرة: أن العرش غير الكرسي والماء.

الثانية عشرة: كم بين كل سماء إلى سماء.

الثالثة عشرة: كم بين السماء السابعة والكرسي.

الرابعة عشرة: كم بين الكرسي والماء.

الخامسة عشرة: أن العرش فوق الماء.

السادسة عشرة: أن الله فوق العرش.

السابعة عشرة: كم بين السماء والأرض.

الثامنة عشرة: كثف كل سماء خمسين سنة.

التاسعة عشرة: أن البحر الذي فوق السموات بين أسفله وأعلاه مسيرة خمسين سنة.

والله أعلم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه

أجمعين.

ش / قوله: عن العباس بن عبد المطلب.

ساقه المصنف مختصرًا، والذي في «سنن أبي داود»: عن العباس بن عبد المطلب قال:

كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله ﷺ، فمررت بهم سحابة، فنظر إليها، فقال: «ما

تسمون هذه؟»، قالوا: السحاب. قال: «والمزن»، قالوا: والمزن. قال: «والعنان»، قالوا:

والعنان.

قال أبو داود: لم أتقن العنان [جيداً].<sup>(١)</sup> قال: «هل تدررون ما بعد ما بين السماء

والأرض؟»، قالوا: لا ندرى. قال: «إِنَّ بَعْدَ مَا بَيْنَهُمَا إِمَّا وَاحِدَةٌ أَوْ ثَلَاثَةٌ أَوْ ثَلَاثَ وَسِعْوَنَ

سِنَةٌ، ثُمَّ السَّمَاءُ الَّتِي فَوْقَهَا كَذَلِكَ - حَتَّىٰ عَدْدُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ - ثُمَّ فَوْقَ السَّابِعَةِ بَحْرٌ بَيْنَ

أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ مِثْلُ مَا بَيْنَ سَمَاءِ إِلَى سَمَاءٍ، ثُمَّ فَوْقَ ذَلِكَ ثَمَانِيَّةٌ أَوْ عَالَيْهِ بَيْنَ أَظْلَافِهِمْ وَرَكِبِهِمْ

مِثْلُ مَا بَيْنَ سَمَاءِ إِلَى سَمَاءٍ، ثُمَّ عَلَى ظَهُورِهِمُ الْعَرْشُ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ كَمَا بَيْنَ سَمَاءِ إِلَى

سَمَاءٍ، ثُمَّ اللَّهُ تَبارَكَ وَتَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ»، وأخرجه الترمذى، وابن ماجه، وقال الترمذى:

<sup>(٢)</sup> حسن غريب.

(١) وقع في المخطوطتين: (جداً)، وهو خطأ.

(٢) ضعيف. أخرجه أبو داود (٤٧٢٣)، والترمذى (٤٧٢٤)، وابن ماجه (٣٣٢٠)، وابن أبي =

وقال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود بإسناد حسن، وروى الترمذى نحوه من حديث أبي هريرة، وفيه: «بُعْدَ مَا بَيْنَ سَمَاءٍ إِلَى سَمَاءٍ خَمْسَائِهِ عَامٌ»<sup>(١)</sup>، ولا منافاة بينهما؛ لأن تقدير ذلك بخمسماة عام هو على سير القافلة مثلًا، ونify وسبعون سنة على سير البريد؛ لأنه يصح أن يقال: بيننا وبين مصر عشرون يومًا باعتبار سير العادة، وثلاثة أيام باعتبار سير البريد، وروى شريك بعض هذا الحديث عن سماع فوفقه. هذا آخر كلامه.<sup>(٢)</sup>

قلت: فيه التصريح بأن الله فوق عرشه كما تقدم في الآيات المحكمات، والأحاديث الصحيحة، وفي كلام السلف من الصحابة والتابعين وتابعيهم، وهذا الحديث له شواهد في «الصحيحين» وغيرهما، ولا عبرة بقول من ضعفه؛ لكثره شواهده التي يستحيل دفعها وصرفها عن ظواهرها.

وهذا الحديث كأمثاله يدل على عظمته والله وكماله، وعظيم مخلوقاته، وأنه المتصف بصفات الكمال التي وصف بها نفسه في كتابه، ووصفه بها رسوله ﷺ، وعلى كمال قدرته،

= عاصم في «السنة» (٥٧٧)، وابن خزيمة في «التوحيد» (ص ١٠٢-١٠١)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٣٩٩)، وعندهم كلهما: «إِنْ بُعْدَ مَا بَيْنَهُمَا إِمَّا وَاحِدَةٌ، أَوْ ثَنَانٌ، أَوْ ثَلَاثٌ وَسَبْعُونَ سَنَةً»، وفيه: عبدالله بن عميرة، يرويه عن الأحنف بن قيس، عن العباس، فعبدالله بن عميرة مجہول، وقد اضطرب في إسناد الحديث، فتارة يرويه كما تقدم، وتارة يرويه عن العباس مباشرة بدون ذكر (الأحنف) كما في «مسند أحمد» (١٧٧٠)، وأبي يعلى (٦٧١٣)، وتارة يرويه موقوفاً كما في «مستدرك الحاكم» (٥٠٠ / ٢)، والرواية التي ذكرها المصنف: «بَيْنَهُمَا مَسِيرَةُ خَمْسَائِهِ عَامٌ» هي التي عند أحمد، وأبي يعلى، وفي الإسناد: يحيى بن العلاء، وهو كذابٌ، وضَّاعَ.

(١) ضعيف. أخرجه الترمذى (٣٢٩٨)، وأحمد (٨٨٢٨)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص ٣٩٩) - وابن أبي عاصم في «السنة» (٥٧٨)، من طريق: قنادة، عن الحسن، عن أبي هريرة وبيته، وهذا إسناد ضعيف؛ لأنَّ الحسن لم يسمع من أبي هريرة به مطولاً مع زيادة على حدث ابن مسعود السابق، وحدث أبي هريرة يحسن منه ما كان موجوداً في حدث ابن مسعود وبيته؛ إذ هو شاهد له.

(٢) انظر: «كتاب العرش» (ص ٤٢-٤٤) ت/ ابن خليفة.

تمت التعليقات بفضل الله الأحد المنان؛ فله الحمد أولاً وأخراً، لا نحصي ثناء عليه

وأنه هو المعبود وحده لا شريك له دون كل ما سواه.

وبالله التوفيق، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

وصلَّى اللهُ عَلَى سِيدِ الْمَرْسُلِينَ، وَإِمَامِ الْمُتَقِّينَ، نَبِيِّنَا مُحَمَّدًا، وَعَلَى آلِهِ، وَصَاحِبِيهِ

أَجْمَعِينَ.

تم كتاب "فتح المجيد" بعون الملك الحميد

## فَهِرْسٌ لِبعضِ الْفَوَائِدِ الْمَوْجُودَةِ فِي فَتْحِ الْمَجِيدِ وَالتَّوْضِيْحِ الْمُفَيْدِ

### ١

|                                                                                         |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| إثبات صفة العلو والاستواء على العرش .....                                               | ٨٣٣ |
| إثبات صفة الكلام لله عزوجل وهو من الصفات الفعلية المتعلقة بمشيئته .....                 | ٨١٣ |
| أجل العبادات البدنية والمالية .....                                                     | ٢٤٦ |
| احتجاج المشركين بالمشيئه على حب الله ورضاه لفعلهم وتبعهم على ذلك أهل البدع ..           | ٤٧  |
| اختلاف الصحابة عند النبي ﷺ عند أن أراد أن يكتب لهم كتابا في مرض موته، والمراد من ذلك .. | ٦١  |
| أخذ الجزية من المشركين غير أهل الكتاب .....                                             | ٨٢٣ |
| إخراج الزكاة إلى صنف واحد من الأصناف الثمانية .....                                     | ١٥٧ |
| إذا ذبح للحم وذكر فيه غير اسم الله؟ .....                                               | ٢٤٩ |
| إذا قصد بالذبيحة التقرب لغير الله .....                                                 | ٢٤٨ |
| استدراجه الشيطان لعَبَادَ القبور عن طريق الغلو .....                                    | ٣٦٢ |
| أسماء الله تعالى غير ممحصورة .....                                                      | ٧٤٥ |
| أسماء الله متضمنة للصفات .....                                                          | ٣٠  |
| إشكال وجوابه .....                                                                      | ٧٠٣ |
| إطلاق لفظ (العشق) في محبة الله للعبد، أو محبة العبد للرب سبحانه .....                   | ١٩١ |
| أطلق بعض السلف على الذنوب شركاً باعتبار تقديم الهوى، أو الخوف، أو الرجاء لغير الله ..   | ٧٨  |
| اعتياد القبر النبوى للصلوة والسلام على النبي ﷺ .....                                    | ٤١٦ |

|     |                                                                                       |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٦٣ | أقسام الخوف .....                                                                     |
| ٥٦٧ | أقسام الدعاء .....                                                                    |
| ٢٨٥ | أقسام القضاء .....                                                                    |
| ٤٩  | أقسام المرجنة .....                                                                   |
| ٩٣  | أقسام المضاف إلى الله تعالى .....                                                     |
| ٩٩  | أقسام المنافقين نفاقاً أكبر .....                                                     |
| ٢٧٧ | أقسام النذر .....                                                                     |
| ٢٧٠ | أقسام النذر من حيث صيغته .....                                                        |
| ٣٤٩ | أقسام الهدایة .....                                                                   |
| ٣٢٦ | أقسام علو الله .....                                                                  |
| ٥٣٨ | الاختلاف في قوله تعالى: «في كتاب مَكْنُونٍ» .....                                     |
| ٥٤٩ | الأسباب الجالبة للمحبة .....                                                          |
| ٨٣٥ | الاستشفاع بالرسول ﷺ في حياته .....                                                    |
| ٢٨١ | الاستعاذه بصفات الله .....                                                            |
| ١١٥ | الاستغفار للمشركين .....                                                              |
| ٢٥  | الاسم (الله) مشتق جامع لمعاني الأسماء الحسنی .....                                    |
| ٦٩٠ | الأسماء التي ينقسم مسمها إلى مدح وذم لم يأت الاسم المطلق منها في الأسماء الحسنی ..... |
| ٣١٧ | الإمام يجمع بين التسميع والتحميد .....                                                |
| ٤٤٦ | البركة نوعان .....                                                                    |
| ٦١١ | البلاء في الأنبياء والصالحين من أدلة التوحيد .....                                    |
| ٢٤٠ | التبرك بآثار الصالحين .....                                                           |

|                                                                                                          |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| التفرق بين اللواء والراية .....                                                                          | ١٦٢ |
| التوحيد الخالص بشروطه يستوجب غفران الذنب .....                                                           | ١٠٨ |
| التوحيد الذي دعت إليه الرسل .....                                                                        | ٣٧  |
| التوكل على الله لا ينافي العمل بالأسباب، بل التوكل من العمل بالأسباب .....                               | ٥٩٠ |
| التوكل على غير الله قسمين .....                                                                          | ٥٨٤ |
| التوكل لا ينافي عمل الأسباب بل هو أعظم الأسباب .....                                                     | ١٢٨ |
| الجمع بين الأحاديث الواردة بتحريم النار على الموحدين، والأدلة التي تدل على دخول بعض الموحدين النار ..... | ٩٧  |
| الجمع بين الآية ﴿ طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ والآية ﴿ طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ ﴾ .....                      | ٤٩٥ |
| الجمع بين الخوف والرجاء .....                                                                            | ٥٩٩ |
| الجمع بين الضمير العائد على الله تعالى والضمير العائد على رسوله ﷺ .....                                  | ٥٥٦ |
| الجمع بين حديث: لا عدوى، وحديث: فر من المجدوم .....                                                      | ٤٩٧ |
| الجمع بين ما جاء في الإقسام على الله وحديث الباب .....                                                   | ٨٢٩ |
| الجمع بين ما جاء من ذم من شهد بدون استشهاد وما جاء من مدحه بذلك .....                                    | ٨١٦ |
| الجواب عن الأحاديث التي لا يذكر فيها بعض أركان الإسلام .....                                             | ١٥٩ |
| الحكم ينقسم إلى كوني وشرعي .....                                                                         | ٧١٧ |
| الخصائص المعنية للاسم الشريف (الله) .....                                                                | ٢٧  |
| الدعاء بدعوى الجاهلية .....                                                                              | ٦٠٦ |
| الراجح في تفسير الآية: ﴿فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَاهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا﴾ .....          | ٧٣٥ |
| الرد على من أنكر الصفات الفعلية بناء على أن الله لا تحله الحوادث .....                                   | ٨١٤ |
| الزكاة في مال الصبي والمجنون .....                                                                       | ١٥٧ |
| الصبر ثلاثة أقسام .....                                                                                  | ٦٠٢ |

|                                                                  |
|------------------------------------------------------------------|
| الطائفة الممتنعة عن بعض الفرائض تقاتل ..... ١٩٧                  |
| العبادة نوعان: عامة، وخاصة ..... ٥٣٢                             |
| العلاقة بين الإرادة الشرعية والإرادة الكونية ..... ٤٤            |
| العلاقة بين دعاء المسألة ودعاء العبادة ..... ٢٨٦                 |
| العلة التي لأجلها نهى الشارع عن اتخاذ القبور مساجد ..... ٣٧٣     |
| العلة من تحريم اتخاذ القبور مساجد ..... ٣٨٢                      |
| الغلو في الأولياء وجعلهم واسطة ..... ٢٨٧                         |
| الفرق بين الاستغاثة والدعاية ..... ٢٨٥                           |
| الفرق بين الاسمين: الرحمن والرحيم ..... ٢٩                       |
| الفرق بين الحمد والشكر ..... ٣١                                  |
| الفرق بين الفقير والمسكين ..... ١٥٧                              |
| الكلام على دخول قبر النبي ﷺ في المسجد ..... ٣٧٦                  |
| الكلام على معنى (السلام) في قول القائل: (السلام عليكم) ..... ٧٥٢ |
| الله مشتق من الألوهية وهي العبودية ..... ٢٦                      |
| المخلوقات تسبح الله وتخشى حقيقة ..... ٣٣٣                        |
| المراد بعهد الله الذي أمرنا بالوفاء به ..... ٥٧                  |
| المقصود بالكمال الواجب والكمال المستحب ..... ٥٥١                 |
| النهي عن جعل البيوت مقابر ومعنى ذلك ..... ٤١٠                    |
| أنواع التوحيد ..... ٣٤                                           |
| أنواع السحر ..... ٤٤٩                                            |
| أنواع الشفاعة ..... ٣٤٦                                          |
| أول من قسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام ..... ٣٤                      |

أيهما أفضل لمن أكره على الكفر: العمل مكرهاً، أم الصبر وعدم العمل؟ ..... ٢٥٨

## ب

- |                 |                                                             |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|
| ٧٣٩ .....       | بطلان قصة إبليس مع آدم وزوجه في قوله سمياه عبد الحارث ..... |
| ٦٩٤ ، ٦٩١ ..... | بعض الأمثلة على الشرك الأصغر .....                          |
| ٤٤٣ .....       | بيان الطائفة المنصورة .....                                 |
| ٢٦٢ .....       | بيان المراد بالمسجد الذي أسس على التقوى من أول يوم .....    |
| ٢٦٦ .....       | بيان المراد بمعنى العيد .....                               |
| ٧٤٦ .....       | بيان معنى الإلحاد في أسماء الله وصفاته .....                |
| ٦٧٩ .....       | بيان معنى المحكمات والمتشابهات .....                        |
| ٥٠١ .....       | بيان معنى حديث: إن كان الشؤم في شيء ففي ثلاثة .....         |

## ت

- |           |                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| ٨٣٨ ..... | تحذيره عليه الصلاة والسلام عن المدح المفضي إلى الغلو ..... |
| ٨٣٣ ..... | تحريم الاستشفاع بالله على خلقه .....                       |
| ٨٢٢ ..... | تحريم الغلو والتعميل .....                                 |
| ٧٦٨ ..... | تحريم قول الإنسان (لو) على سبيل التسخط واللوم .....        |
| ٢٤٩ ..... | تحريم ما ذكر فيه غير اسم الله .....                        |
| ٣٩ .....  | ترجمة أبي الحسن الأشعري .....                              |
| ١٦٦ ..... | تعريف الإسلام .....                                        |
| ٣٤ .....  | تعريف التوحيد .....                                        |
| ٥٨٢ ..... | تعريف التوكل .....                                         |
| ٣١٦ ..... | تعريف الحمد، والفرق بينه وبين المدح .....                  |

|                                                                              |     |
|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| تعريف الرياء .....                                                           | ٦١٥ |
| تعريف السحر .....                                                            | ٤٤٩ |
| تعريف الصنم والوثن .....                                                     | ١٣٦ |
| تعريف الطاغوت .....                                                          | ٤٥  |
| تعريف العبادة .....                                                          | ٤١  |
| تعريف العبادة وأركانها .....                                                 | ٦٨  |
| تعريف العراف والكافر .....                                                   | ٤٨١ |
| تعريف القنوط .....                                                           | ٥٩٧ |
| تفاضل الأعمال بتفاضل ما في القلوب .....                                      | ١٠٦ |
| تفسير الآية: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾ ..... | ٧٤  |
| ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾ .....                             | ٦٢٨ |
| ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّهِ﴾ .....                               | ٥٤٥ |
| تفسير ظن الجahلية .....                                                      | ٧٨١ |
| تفسير قوله تعالى: ﴿قَدْ كَفَرُتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾ .....                | ٧٢٤ |
| تفسير لقاء الله .....                                                        | ٦١٦ |
| تفصيل ابن رجب <small>حَفَظَهُ اللَّهُ</small> للعمل الذي لغير الله .....     | ٦١٨ |
| تفكير الإنسان بعظمة الله وأسمائه وصفاته .....                                | ٨٣٤ |
| تقسيم الشرك إلى أكبر وأصغر وضابط ذلك .....                                   | ١٤٢ |
| تقسيم المشيئة إلى شرعية وقدرية .....                                         | ٤٧  |
| توحيد المتابعة قسيم لتوحيد الله وليس قسماً من أقسامه .....                   | ٣٥  |
| ثواب المصائب تكثير الخطايا .....                                             | ٦١١ |

## ج

جمع الله بين التوكل والعبادة في آيات ..... ٥٨٣

## ح

|           |                                                          |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٧٤٣ ..... | حديث سرد الأسماء الحسنة!                                 |
| ٤٧٥ ..... | حكم إتيان الكهان .....                                   |
| ٦٨٥ ..... | حكم إسناد النعم إلى أسبابها .....                        |
| ٧٦٠ ..... | حكم إعطاء من سأله بالله .....                            |
| ٢٩٢ ..... | حكم الاستغاثة بغير الله .....                            |
| ٢٢٥ ..... | حكم الاستنجاء بالروث والعظام، وهل يجزئ إن حصل ذلك؟ ..... |
| ٧٢٦ ..... | حكم الاستهزاء بالله، أو برسوله، أو بدینه .....           |
| ٦٩٨ ..... | حكم الاقتناع بالحلف بالله .....                          |
| ٥٩٤ ..... | حكم الأم من مكر الله .....                               |
| ٢٣٨ ..... | حكم التبرك بقبور الأولياء وبالأحجار والأشجار .....       |
| ١٢٨ ..... | حكم التداوي .....                                        |
| ٧١٣ ..... | حكم التسمي بـ(قاضي القضاة) .....                         |
| ٢٤٥ ..... | حكم الذبح لغير الله .....                                |
| ٦١٣ ..... | حكم الرضا بالبلاء .....                                  |
| ٥٠٢ ..... | حكم الطيرة .....                                         |
| ٢٧١ ..... | حكم النذر لغير الله، وحكم الوفاء به .....                |
| ٤٩١ ..... | حكم النشرة وأنواعها .....                                |
| ٣٨٤ ..... | حكم بناء المساجد على القبور .....                        |

**فَهِرْسٌ لِبعضِ الْفَوَائِدِ الْمَوْجُودَةِ فِي فَتْحِ الْمَجِيدِ وَالتَّوْضِيْحِ الْمُفِيدِ**

٨٦٩

|                                                           |     |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| حكم تصوير ذات الأرواح.....                                | ٧٩٩ |
| حكم تعليق التميمة .....                                   | ٢٠٦ |
| حكم زيارة النساء للقبور .....                             | ٤٠٠ |
| حكم سب الدهر والمجادل المترتبة على ذلك.....               | ٧١٠ |
| حكم سب الدهر ونسبة الأفعال إليه .....                     | ٧٠٩ |
| حكم سب الريح .....                                        | ٧٧٨ |
| حكم طاعة الأخبار والرهبان في معصية الله .....             | ٦٥٢ |
| حكم عقد النذر لله والوفاء به .....                        | ٢٧٠ |
| حكم قصد بقعة معينة للعبادة.....                           | ٣٩٥ |
| حكم قول الإنسان لشخص: هذا خليفة الله.....                 | ١٤٦ |
| حكم قول السيد: (عبدي وأمتي)، وقول العبد لسيده: (ربى)..... | ٧٥٨ |
| حكم قول القائل: (اللهم اغفر لي إن شئت) .....              | ٧٥٥ |
| مطرنا بنوء كذا .....                                      | ٥٢٩ |
| حكم لعن الفاسق والكافر المعين .....                       | ٢٥٣ |
| حكم مس المصحف للمحدث والجنب .....                         | ٥٣٩ |
| حكم مكافأة المعروف .....                                  | ٧٦٢ |
| حكم من أطاع غير الله ورسوله في التحليل والتحريم .....     | ١٨٣ |
| حكم نذر المعصية، وهل تجب فيه كفاره؟ .....                 | ٢٦٧ |
| دعاة الصفات.....                                          | ٢٨١ |

ذ

|           |                                             |
|-----------|---------------------------------------------|
| ٨٢.....   | ذكر كلام العلماء في معنى الإله .....        |
| ٦٧٧ ..... | ذكر ما ورد عن علماء السلف في المتشابه ..... |

ر

|           |                               |
|-----------|-------------------------------|
| ٦١٦ ..... | رؤيه الله في أرض المحشر ..... |
|-----------|-------------------------------|

س

|           |                                                                                           |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٣.....   | سبب ابتداء المصنف بالبسملة .....                                                          |
| ٦٧٦ ..... | سبب انتشار البدع .....                                                                    |
| ٧٣٧ ..... | سبب تسمية جد النبي <small>عَلَيْهِ السَّلَامُ وَالْكَلَامُ بِهِ</small> (عبدالمطلب) ..... |

ش

|           |                                                                                                           |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٦ ..... | شد الرحال والسفر إلى قبر النبي <small>عَلَيْهِ السَّلَامُ وَالْكَلَامُ بِهِ</small> وغيره من القبور ..... |
| ٧٧٥ ..... | شرح ابن القيم رحمه الله لحديث المؤمن القوي خير وأحب .....                                                 |
| ٣٤٢ ..... | شرح الآية التي فيها قطع حجج المشركين في عبادة غير الله .....                                              |
| ٧٧٣ ..... | شرح شيخ الإسلام رحمه الله لحديث: احرص على ما ينفعك .....                                                  |
| ٢١٦ ..... | شروط الرقية الشرعية .....                                                                                 |
| ٣٤١ ..... | شروط الشفاعة عند الله .....                                                                               |
| ١٥٣ ..... | شروط كلمة التوحيد: لا إله إلا الله .....                                                                  |

ض

|           |                            |
|-----------|----------------------------|
| ٦١٢ ..... | ضابط الرضا .....           |
| ٥٩ .....  | ضابط الصراط المستقيم ..... |

## **فَهِرْسٌ لِيَعْضِ الْفَوَادِ الْمَوْجُودَةِ فِي فَتْحِ الْمَجِيدِ وَالْتَّوْضِيْحِ الْمُفِيدِ**

٨٧١

|                              |     |
|------------------------------|-----|
| ضابط الكبيرة.....            | ٥٩٨ |
| ضابط المثقال .....           | ٦٣٠ |
| ضابط علم النجوم المباح ..... | ٥٢٠ |
| ضابط علم النجوم المحرم ..... | ٥١٦ |

## **ط**

|                                     |     |
|-------------------------------------|-----|
| طريقة الاستخلاف.....                | ٣٨٠ |
| طريقة السلف في الأسماء والصفات..... | ٧٦٧ |
| طريقة السلف في الصفات.....          | ٨٤٨ |

## **ع**

|                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| عقيدة أهل السنة في الإيمان أنه يزيد وينقص .....                           | ٥٨٦ |
| عقيدة أهل السنة والجماعة في الاستواء على العرش والمعية وسائر الصفات ..... | ٨٥٥ |

## **ف**

|                     |     |
|---------------------|-----|
| فائدة المصائب ..... | ٦٠٨ |
|---------------------|-----|

## **ق**

|                                                     |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| قصة دانيال وبيان حالها .....                        | ٣٩٤ |
| قصة مَخْشِي بن حُمَيْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ..... | ٧٢٣ |

## **ك**

|                                                                   |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| كلام مفيد بسيط لابن القيم رحمه الله في بيان حال عباد القبور ..... | ٨٠٢ |
| كلمات الله شرعية، وكونية .....                                    | ٢٨١ |

|           |                                       |
|-----------|---------------------------------------|
| ٩٧.....   | كلمة التوحيد فضلها مقيد بشروط .....   |
| ٧٣١ ..... | كيف يحصل الشكر .....                  |
| ٤٦٨ ..... | كيف يصنع الساحر؟ .....                |
| ٢٧٠ ..... | كيف يكون عبادة مع كونه مكروهًا؟ ..... |

## م

|          |                                                                               |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦.....  | لا يقرب مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن والمراد من ذلك .....                     |
| ٨٠ ..... | لا يكفي في التوحيد مجرد التلفظ بالشهادتين من غير علم ويقين وعمل بمقتضاهما ... |

## م

|           |                                                       |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| ٥٧٨ ..... | ماذا يتضمن اليقين؟ .....                              |
| ٧٧٤ ..... | محاجة آدم وموسىٰ عليهما السلام .....                  |
| ٦٧٠ ..... | مذهب السلف في الأسماء والصفات .....                   |
| ٢٤ .....  | مسألة الاستيقاق في الاسم .....                        |
| ٢١٧ ..... | مسألة تعليق التمييم من القرآن والأذكار والأدعية ..... |
| ٢٠٤ ..... | مسألة عندر الكافر والمبتدع والعاصي بالجهل .....       |
| ٨٧ .....  | بشر كواز ماننا أجهل وأضل من مشركي العرب .....         |
| ٧٠٣ ..... | مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله تعالى .....             |
| ١١٣ ..... | معاني كلمة أمة في القرآن .....                        |
| ٤٨٤ ..... | معرفة حروف أبجد هوز .....                             |
| ٢٧٨ ..... | معنى الاستعاذه وحكمها .....                           |
| ٢٨٥ ..... | معنى الاستغاثة .....                                  |
| ٤٢ .....  | معنى الإسلام .....                                    |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ..... معنى البركة                                                                             | ٢٢٩ |
| ..... معنى التنجيم                                                                            | ٥١٦ |
| ..... معنى الجبت والطاغوت                                                                     | ٤٢٢ |
| ..... معنى الحق والوجوب على الله                                                              | ٦٦  |
| ..... معنى الحمد                                                                              | ٣١  |
| ..... معنى الحنيف                                                                             | ١١٤ |
| ..... معنى الخوف والخشية والرعب والهيبة والإجلال                                              | ٥٦٦ |
| ..... معنى الطيرة                                                                             | ٤٩٣ |
| ..... معنى الغلو                                                                              | ٣٥٧ |
| ..... معنى الفأله وحكمه                                                                       | ٥٠٥ |
| ..... معنى الفناء وأقسامه                                                                     | ٣٨  |
| ..... معنى القنوت                                                                             | ١١٤ |
| ..... معنى النياحة وحكمها                                                                     | ٥٣٠ |
| ..... معنى بلوغ الرشد                                                                         | ٥٦  |
| ..... معنى تحقيق التوحيد                                                                      | ١١٣ |
| ..... معنى جعل القبر عيدها                                                                    | ٤١١ |
| ..... معنى صلاة الله على عبده                                                                 | ٣٢  |
| ..... معنى قول النصارى: ثالث ثلاثة                                                            | ٩٠  |
| ..... معنى قوله تعالى: «موقع النجوم»                                                          | ٥٣٦ |
| ..... معنى «يُحِبُّهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ»                                                      | ١٨٨ |
| ..... معنى قوله تعالى: «هَتَّى إِذَا أَسْتَيَّسَ الرُّسُلُ وَظَنَّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا» | ٥١١ |
| ..... معنى كون عيسى عليه السلام كلمة الله                                                     | ٩١  |

|           |                                                       |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| ٩٢ .....  | معنى كون عيسى روحًا من الله .....                     |
| ٨١ .....  | معنى لا إله إلا الله .....                            |
| ٨٢٤ ..... | مقدار الجزية التي تؤخذ عليهم .....                    |
| ٦٢١ ..... | من أراد مع حجّه التجارة .....                         |
| ٥٦٠ ..... | من أصول أهل السنة: الحب في الله، والبغض في الله ..... |
| ٦١٩ ..... | من جاهد يريد الأجر والغنية .....                      |
| ٣٣ .....  | من هم آل النبي ﷺ .....                                |

## ن

|           |                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| ٢٧٦ ..... | نذر اللجاج والغضب .....                                    |
| ٢٧٦ ..... | نذر المباح .....                                           |
| ٢٧٦ ..... | نذر المعصية .....                                          |
| ٢٧٧ ..... | نذر المكروه .....                                          |
| ٥٣٦ ..... | نزول القرآن جملة واحدة إلى بيت العزة في السماء .....       |
| ٦٤٩ ..... | نبي الأئمة عن تقليلهم .....                                |
| ٣٩٣ ..... | نبي أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عن تتبع آثار النبي ﷺ ..... |

## هـ

|           |                                                   |
|-----------|---------------------------------------------------|
| ٤٥١ ..... | هل الساحر كافر؟ .....                             |
| ٤٤٩ ..... | هل السحر تخيل، أم حقيقة؟ .....                    |
| ١٤١ ..... | هل الشرك الأصغر يدخل تحت المشيئة في الغفران ..... |
| ٤٥٦ ..... | هل لمن قتل مؤمنًا توبية؟ .....                    |
| ٢٤١ ..... | هل هناك تبرك واجب؟ .....                          |

## **فَهِرْسٌ لِّيَعْضِ الْفَوَائِدِ الْمَوْجُودَةِ فِي فَتْحِ الْمَجِيدِ وَالتَّوْضِيْحِ الْمُفِيدِ**

٨٧٥

|                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------|
| هل يجوز ابتداء المشركين بالقتال قبل دعوتهم إلى الإسلام؟ ..... ١٦٧  |
| هل يسأل بوجه الله غير الجنة ..... ٧٦٥                              |
| هل يطلق لفظ السيد على البشر؟ ..... ٨٤٠                             |
| هل يقال فيما لا يعلم: (الله أعلم)، أم (الله ورسوله أعلم)؟ ..... ٦٧ |
| هل يقتل الساحر حداً، أم ردة؟ وهل يستتاب؟ ..... ٤٦١                 |
| هل يلزم الوفاء بنذر الطاعة؟ ..... ٢٧٥                              |
| هل يوصف الله بصفة البركة؟ ..... ٢٤١                                |

و

|                                                 |
|-------------------------------------------------|
| وصف السنين بالشدة لا يدخل في سب الدهر ..... ٧١١ |
|-------------------------------------------------|

## فَهْرُسُ الْأَحَادِيْثِ وَالآثَارِ

|     |                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ٦١  | اَتَوْنِي بِكِتَابٍ اَكْتَبْ لَكُمْ كِتَابًا .....               |
| ٥٠  | اَتَانِي جَبْرِيلُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدًا .....                |
| ٤٥٠ | اَتَانِي مُلْكَانُ، فَجَلَسْ اَحَدُهُمْ عِنْدَ رَأْسِي .....     |
| ٦٠٤ | اَشْتَانَ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفُّرٌ .....                |
| ٤٥٣ | اَجْتَبَيْنُوا السَّبْعَ الْمُؤْبِقَاتِ .....                    |
| ٧٠٤ | اَجْعَلْنِي لِلَّهِ نِدًّا .....                                 |
| ١٤٠ | اَجْعَلْنِي اللَّهُ نِدًّا؟ .....                                |
| ٤١٠ | اجْعَلُوْنِا مِنْ صَلَاتِكُمْ فِي بَيْوَتِكُمْ .....             |
| ٥٥٥ | اَحْبَوْا اللَّهَ بِكُلِّ قُلُوبِكُمْ .....                      |
| ٣١٤ | اَحَدُ جَبَلٍ يَحْبَنَا وَنَحْبِه .....                          |
| ٧٧١ | اَخْرِصْ عَلَىٰ مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ .....      |
| ٥٠٧ | اَحْسَنْهَا الْفَأْلُ، وَلَا تَرُدْ مُسْلِمًا .....              |
| ٥١٩ | اَخَافُ عَلَىٰ اُمَّتِي بَعْدِي خَصْلَتِين .....                 |
| ٥١٩ | اَخَافُ عَلَىٰ اُمَّتِي ثَلَاثًا .....                           |
| ٥٢٩ | اَخَافُ عَلَىٰ اُمَّتِي ثَلَاثًا .....                           |
| ١٣٧ | اَخْوَفُ مَا اَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرُكُ الْأَصْغَرُ .....      |
| ٧٢٣ | اُدْرِكُ الْقَوْمُ؛ فَإِنَّهُمْ قَدْ احْتَرَقُوا .....           |
| ١٥٣ | اَدْعُهُمْ إِلَىٰ شَهَادَةِ اَنْ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ ..... |
| ٢٩٨ | اَدْعُو اللَّهَ وَأَنْتَمْ مُوقَنُونَ بِالإِجَابَةِ .....        |
| ١٦٤ | اَدْعُو عَلَيْ عَلِيًّا .....                                    |

|           |                                                                                     |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٢٠ ..... | إِذَا أَجْمَعَ أَحْدَكُمْ عَلَى الْغَزوِ .....                                      |
| ٦١٠ ..... | إِذَا أَحْبَبَ اللَّهُ قَوْمًا ابْتَلَاهُم .....                                    |
| ٦٠٧ ..... | إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِعْدِهِ الْخَيْرَ عَجَّلَ لَهُ .....                         |
| ٣٣٢ ..... | إِذَا أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُوحِيَ بِالْأَمْرِ تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ ..... |
| ٥٥٠ ..... | إِذَا تَبَاعِيْتُمْ بِالْعِيْنَةِ .....                                             |
| ٥٠٤ ..... | إِذَا تَغْوَلْتُمُ الْغَيْلَانَ فَبَادَرُوا بِالْأَذَانِ .....                      |
| ٣٢٧ ..... | إِذَا تَكَلَّمَ اللَّهُ بِالْوَحْيِ .....                                           |
| ٦٧٥ ..... | إِذَا جَلَسَ الرَّبُّ عَلَى الْكَرْسِيِّ .....                                      |
| ٥٩٥ ..... | إِذَا رَأَيْتَ اللَّهَ يَعْطِيُ الْعَبْدَ مِنَ الدُّنْيَا .....                     |
| ٥٧١ ..... | إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ يَعْتَدُ الْمَسْجِدَ .....                               |
| ٤٩٥ ..... | إِذَا سَلَمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ .....                                     |
| ٣٢٧ ..... | إِذَا قَضَى اللَّهُ أَمْرَهُ فِي السَّمَاءِ، ضَرَبَتِ الْمَلَائِكَةُ .....          |
| ٨٣٨ ..... | إِذَا لَقِيْتُمُ الْمَدَاحِينَ .....                                                |
| ٢٩١ ..... | إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهِ .....                                    |
| ٥٩٢ ..... | إِذَا وَقَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ الْعَظِيمِ فَقُولُوا .....                           |
| ٢١٤ ..... | أَذْهَبُ الْبَأْسَ رَبُّ النَّاسِ .....                                             |
| ٥٢٦ ..... | أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ .....                             |
| ٢٣١ ..... | اْرْجِعْ؛ فَإِنَّكَ لَمْ تَصْنَعْ شَيْئًا .....                                     |
| ٤٠٣ ..... | اْرْجِعْنَ مَأْزُورَاتَ غَيْرِ مَأْجُورَاتٍ .....                                   |
| ٨٠٠ ..... | أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ .....                                  |
| ٧٣٩ ..... | أَشْفَقَا أَنْ لَا يَكُونَ إِنْسَانًا .....                                         |
| ٥٣٥ ..... | أَصْبَحَ مِنَ النَّاسِ شَاكِرٌ وَمِنْهُمْ كَافِرٌ .....                             |

|                                                          |     |
|----------------------------------------------------------|-----|
| اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً                          | ٥٣  |
| اعرضوا على رقابكم                                        | ٢١٥ |
| أعطي الصلوات الخمس، وخواتيم سورة البقرة                  | ١١٠ |
| أعوذ بنور وجهك                                           | ٧٦٥ |
| أعوذ بوجه الله الكريم                                    | ٧٦٦ |
| أغيرته بأمه؟                                             | ٥٢٨ |
| أغار على بني المصطلق وهم غارون ..                        | ١٦٧ |
| أغيظ رجلاً على الله يوم القيمة، وأخربه                   | ٧١٣ |
| افعلوا ما أمرتكم                                         | ٦٤٤ |
| أكبر الكبائر: الإشراك بالله                              | ٥٩٩ |
| اكتُبْ، فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنُ | ٧٩٢ |
| ألا أخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي   | ٦٢٢ |
| ألا أنبئكم بأكبر الكبائر                                 | ٥١  |
| ألا هُلْ أُنْبِئُكُمْ مَا العَضْهُ                       | ٤٧٠ |
| الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام                      | ٣٨١ |
| الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله                       | ٧٩١ |
| الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل                              | ٦١١ |
| الأنداد: هو الشرك، أخفى من دبيب النمل                    | ٦٩١ |
| الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته                           | ٧٩٠ |
| الجحب: السحر                                             | ٤٥٢ |
| الحليف متفقة لسلعة                                       | ٨١١ |
| الحياة شعبة من الإيمان                                   | ٤٦٧ |

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ٢٩٩ | ..... الدعاء سلاح المؤمن وعماد الدين                      |
| ٢٩٨ | ..... الدعاء مخ العبادة                                   |
| ٨٠٧ | ..... الدعاء هو العبادة                                   |
| ٨٠٦ | ..... السلام عليكم يا أهل القبور                          |
| ٨٣٧ | ..... السَّيِّدُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى             |
| ٥٠١ | ..... الشَّوْمُ فِي ثَلَاثٍ                               |
| ٥٩٧ | ..... الشَّرُكُ بِاللَّهِ، وَالْيَأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ |
| ١٣٩ | ..... الشَّرُكُ فِيْكُمْ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ النَّمَلِ   |
| ١٢٧ | ..... الشَّفَاءُ فِي ثَلَاثٍ                              |
| ٦٠١ | ..... الصَّبْرُ ضِيَاءٌ                                   |
| ٥١٠ | ..... الطَّيْرَةُ شَرُكٌ، الطَّيْرَةُ شَرُكٌ              |
| ٧٤٨ | ..... الظَّوا يَاذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ            |
| ٤٥٤ | ..... العقوقُ، وَالتَّعْرِبُ بَعْدَ الْهِجْرَةِ           |
| ٧٨٩ | ..... الْقَدْرِيَّةُ مَجْوُسُ هَذِهِ الْأُمَّةِ           |
| ٤٥٣ | ..... الْكَبَائِرُ تَسْعَ                                 |
| ٨٣٩ | ..... الْكَبْرِيَّةُ رَدَائِيٌّ                           |
| ٧٧٢ | ..... الْكَيْسُ مِنْ دَانَ نَفْسَهُ                       |
| ٢٣٤ | ..... اللَّهُ أَكْبَرُ، إِنَّهَا السَّنَنُ                |
| ١٣١ | ..... اللَّهُمَّ اجْعَلْهُمْ مِنْهُمْ                     |
| ١٠٨ | ..... اللَّهُمَّ أَكْثِرْ مَالَهُ وَوَلَدَهُ              |
| ٣١٥ | ..... اللَّهُمَّ الْعَنْ فَلَانَا وَفَلَانَا              |
| ٧٦٥ | ..... اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْكُو ضَعْفَ قُوَّيِّ         |

|                                                                             |     |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----|
| اللهم أنت أحق من ذكر .....                                                  | ٧٦٦ |
| اللهم أنت السلام ومنك السلام .....                                          | ٧٥١ |
| اللهم إني أسألك الجنة .....                                                 | ٧٦٦ |
| اللهم إني أسألك بأن لك الحمد .....                                          | ٣٠٠ |
| اللهم إني أسألك بأنك أنت الله .....                                         | ٣٠٠ |
| اللهم فقهه في الدين .....                                                   | ٦٧٥ |
| اللهم لا تجعل قبري وثنا .....                                               | ٣٩١ |
| اللهم لك الحمد كله .....                                                    | ٧١٤ |
| اللهم، أنت عضدي ونصيري .....                                                | ٣٠٧ |
| اللهم، إني أسألك بأن لك الحمد .....                                         | ٧٤٨ |
| اللهم، فقهه في الدين .....                                                  | ١٢٢ |
| أم تسمعوا ما قال ربكم الليلة؟ .....                                         | ٥٣٢ |
| الملائكة تصلي على أحدكم .....                                               | ٣٣  |
| أليس يحررون مَا أحلَّ الله، فتحرر مونه .....                                | ٦٥١ |
| أليس يخلون ما حرم الله .....                                                | ١٧٥ |
| أما السماء الدنيا؛ فإن الله خلقها من دخان .....                             | ٥١٨ |
| أما إنك لو بلغت معهم الكذب .....                                            | ٤٠٣ |
| أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا .....                                        | ١٦٨ |
| أمرت أن أقاتل الناس .....                                                   | ١٩٥ |
| أمركم بالإيمان بالله وحده .....                                             | ٦٦٣ |
| إِنَّ أَخْنَعَ اسْمٍ عِنْدَ اللَّهِ رَجُلٌ تَسَمَّىٰ .....                  | ٧١٣ |
| إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْأَئِمَّةُ الْمُضْلُّونَ ..... | ٤٣٧ |

|                                                                     |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| أَنَّ اقْتُلُوا كُلَّ سَاجِرٍ وَسَاجِرَةٍ                           | ٤٦١ |
| إِنَّ الرُّقَى، وَالثَّائِمَ، وَالْتَّوَلَةَ شِرْكٌ                 | ٢١٤ |
| إِنَّ الْعِيَافَةَ، وَالظَّرْقَ، وَالطِّبَرَةَ مِنَ الْجِبَتِ       | ٤٦٤ |
| إِنَّ اللَّهَ أَمْرَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَا                         | ٦٨٨ |
| إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ  | ٦٢٧ |
| إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْبِلُ تُوبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يَغْرِرْ | ٥٣٠ |
| إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ       | ٥٦٨ |
| إِنَّ اللَّهَ رَوَى لِي الْأَرْضَ                                   | ٤٣٠ |
| إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْسَنَ عَلَيْكُمُ الثَّنَاءَ بِالظَّهُورِ      | ٢٦٤ |
| إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبْيَةَ الْجَاهِلِيَّةِ       | ٥٢٨ |
| إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ                        | ٧٩٧ |
| إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَهْلِكْ قَوْمًا                                 | ٤٢٤ |
| إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ                  | ٧١٧ |
| إِنَّ اللَّهَ يَغْضِبُ الْبَلِيْغَ مِنَ الرِّجَالِ                  | ٤٧٣ |
| إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ مِنْ أَصْحَابِي أَرْبَعَةَ                    | ٨١٢ |
| إِنَّ اللَّهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْأَرْضَ                | ٨٤٥ |
| إِنَّ اللَّهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْأَرْضِينَ             | ٨٤٨ |
| إِنَّ اللَّهَ يَلْوُمُ عَلَى الْعَجْزِ                              | ٧٧٣ |
| إِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَنْزَلُ فِي الْعَنَانِ                        | ٣٢٩ |
| أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ إِلَى أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ طَبِيْبًا       | ١٢٦ |
| أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَوَى أَسْعَدَ بْنَ زَرَارَةَ                    | ١٢٦ |
| أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ وَمَعَاذَ رَدِيفَهُ عَلَى الرَّحْلِ              | ٩٦  |

|                                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ.....                                | ٧٩٢ |
| إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْم.....                                 | ٧٩٣ |
| أَنْ تَجْعَلَ اللَّهَ نِدًّا وَهُوَ خَلْقُكَ ..                                | ١٨٨ |
| أَنْ تَجْعَلَ اللَّهَ نِدًّا وَهُوَ خَلْقُكَ ..                                | ٥٤  |
| أَنْ تُسْلِمَ قَلْبُكَ، وَأَنْ تَوَجَّهَ وَجْهُكَ إِلَى اللَّهِ.....           | ١٧٤ |
| أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيَخْطُنَكَ ..                  | ٥٧٦ |
| أَنْ تَقُولَ: أَعْطَانِي اللَّهُ وَفْلَانَ ..                                  | ١٣٩ |
| إِنَّ ثَلَاثَةَ مَنْ بَنَى إِسْرَائِيلَ ..                                     | ٧٢٩ |
| أَنْ جَزَاءُهُ جَهَنَّمٌ إِنْ جَازَاهُ ..                                      | ٤٥٨ |
| أَنْ رَسُولُ اللَّهِ كَانَ يَزُورُ قَبَاءَ ..                                  | ٢٦٢ |
| أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ لَعْنَ الْخَامِسَةِ ..                                   | ٦٠٦ |
| أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ: نَهَىٰ عَنْ تَحْصِيصِ الْقَبُورِ.....                   | ٨٠٣ |
| إِنَّ عَظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عَظَمِ الْبَلَاءِ ..                              | ٦١٠ |
| إِنَّ عَلَيْهِ قِيمَةً ..                                                      | ٢٠٧ |
| إِنْ عِيسَىٰ أَسْلَمَتْهُ أُمَّهَ ..                                           | ٢٧  |
| إِنْ عِيسَىٰ بْنُ مُرِيمٍ قَالَ ..                                             | ٢٩  |
| أَنْ لَا تَدْعَ صُورَةً إِلَّا طَمَسْتَهَا ..                                  | ٨٠١ |
| أَنْ لَا يَقِينَ فِي رَقَبَةٍ بَعِيرٍ قِلَادَةٌ مِنْ وَتَرٍ، أَوْ قِلَادَةٌ .. | ٢١٢ |
| إِنَّ لِلْإِسْلَامِ صَوْئٍ وَمَنَارًا كَمَنَارِ الطَّرِيقِ ..                  | ١٧٤ |
| إِنَّ اللَّهَ تَسْعَهُ وَتَسْعِينَ اسْمًا ..                                   | ٧٤٢ |
| إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسْحَرا ..                                              | ٤٤٩ |
| إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسْحَرا ..                                              | ٤٧١ |

|           |                                                                                               |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٣ ..... | إِنَّ مِنْ شَرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ                                      |
| ٥٧٣ ..... | إِنَّ مِنْ ضَعْفِ الْيَقِينِ: أَنْ تُرْضِيَ النَّاسَ                                          |
| ٢٢٤ ..... | أَنَّ مِنْ عَقْدِ لَحْيَتِهِ فِي الصَّلَاةِ                                                   |
| ٣٨٧ ..... | إِنْ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَخَذُونَ                                                |
| ١٠٤ ..... | أَنَّ نُوحاً <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> قَالَ لَابْنِهِ عِنْدَ مَوْتِهِ |
| ٤٠٩ ..... | إِنَّ هَذَا الدِّينَ يُسْرٌ                                                                   |
| ٢٦٦ ..... | إِنْ هَذَا يَوْمٌ قَدْ جَعَلَهُ اللَّهُ لِلْمُسْلِمِينَ عِيدًا                                |
| ١٨٧ ..... | إِنْ يَسِيرُ الرِّيَاءُ شُرُكَ                                                                |
| ٧٠٢ ..... | أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَى النَّبِيَّ <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> , فَقَالَ |
| ٧٣٧ ..... | أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ                                                               |
| ٨٤٥ ..... | أَنَا الْجَبَارُ, أَنَا الْمُتَكَبِّرُ                                                        |
| ٢٦٣ ..... | إِنَا عَلَى سَفَرٍ, وَلَكُنْ إِذَا رَجَعْنَا                                                  |
| ٨٩ .....  | إِنَا لِنَجْدِ صَفَةِ رَسُولِ اللَّهِ <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small>        |
| ٣٤٦ ..... | أَنَا هُنَّا                                                                                  |
| ٢٠١ ..... | أَنِزَّعْهَا, فَإِنَّهَا لَا تَزِيدُكَ إِلَّا وَهُنَّا                                        |
| ١٥١ ..... | إِنْكَ تَأْتِيَ قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ                                                |
| ٤٣٧ ..... | إِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةِ الْمُضْلِلِينَ                                   |
| ١٨٥ ..... | إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ                                                          |
| ٥١٤ ..... | إِنَّمَا الطَّيْرَةُ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَّكَ                                               |
| ٢٠٨ ..... | أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ حَيْطُ مِنَ الْحُمَّى                                        |
| ٨٣٢ ..... | إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ                                               |
| ٣٠٤ ..... | إِنَّهُ لَا يُسْتَغْاثُ بِي                                                                   |

|                                                                    |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| إنه لا يستغاث بي ..                                                | ٨٣٨ |
| إنه ليس الذي تعنون ..                                              | ٧٥  |
| أنه يأتي فيسجد لربه ..                                             | ٣٤٤ |
| آنَه يَكْرَه أَنْ يَقُولَ: أَعُوذُ بِاللَّهِ وَبِكَ                | ٦٩٥ |
| آنَهَا أَمْرَتْ بِقَتْلِ جَارِيَةٍ لَهَا سَحَرَتْهَا ..            | ٤٦٢ |
| إنها لا يطهران ..                                                  | ٢٢٥ |
| إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى الله أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ       | ٣٧٨ |
| إِنِّي دافع اللواء إلى رجل ..                                      | ١٦٢ |
| إِنِّي والله، إن شاء الله لا أحلف ..                               | ٨١٩ |
| إِنِّي، والجَنُّ، والإِنْسَانُ في نَبِيٍّ عَظِيمٍ                  | ٦٨  |
| أو أَتَنِ امْرَأَ ..                                               | ٤٧٦ |
| أُوتِيتُهُ عَلَى شَرَفٍ ..                                         | ٧٢٧ |
| أُونِقُ عُرَى الإِيمَانِ الْحُبُّ فِي الله ..                      | ٥٦٠ |
| أُولَئِكَ إِذَا مَاتُوا فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ ..            | ٣٧١ |
| إِيَّاكُمْ وَالْعُلُوُّ؛ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ | ٣٦٧ |
| أَيْكُمْ يَبْيَعِنِي عَلَى هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ الْثَلَاثِ؟ ..      | ٦٢  |
| أَيْهَا النَّاسُ، إِيَاكُمْ وَشُرُكُ السُّرَائِرِ ..               | ٦٢٢ |
| بِدَا الإِسْلَامِ غَرِيبًا وَسِيعُودُ غَرِيبًا ..                  | ٥٦١ |
| بَعْثَتْ بِالْحَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةَ ..                          | ٤٠٨ |
| بِلَّ لِلْأَبْدِ ..                                                | ٦٤٣ |
| بِلِّيٌّ، إِنَّهُمْ حَرَمُوا عَلَيْهِمُ الْحَلَالَ ..              | ١٨٣ |
| بِمَ تَحْكُمُ؟ ..                                                  | ٧١٨ |

|           |                                                                           |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٥ ..... | بَيْتُ الْمَقْدِسِ .....                                                  |
| ٨٤٧ ..... | بَيْنَ السَّيَّاَتِ الدُّنْيَا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسِيَّةُ عَامٍ ..... |
| ٦٠٧ ..... | تَدْمِعُ الْعَيْنَ، وَيَخْزُنُ الْقَلْبَ .....                            |
| ٤٣٤ ..... | تَدُورُ رَحْيُ الْإِسْلَامِ لِخَمْسِ وَثَلَاثَيْنِ .....                  |
| ١٢٤ ..... | تَضَيِّءُ وَجْهَهُمْ إِضَاءَةَ الْقَمَرِ .....                            |
| ٦٣٠ ..... | تَعِسَّ عَبْدُ الدِّينَارِ، تَعِسَّ عَبْدُ الدِّرْهَمِ .....              |
| ٨٢٨ ..... | تَكَلَّمُ بِكَلِمَةٍ أَوْ بَقَتْ دُنْيَاهُ وَآخِرَتَهُ .....              |
| ٢٣١ ..... | تَلْكَ العَزِيْزِ .....                                                   |
| ٦٢٢ ..... | تَلْكَ عَاجِلُ بَشْرِيِّ الْمُؤْمِنِ .....                                |
| ٨٣٠ ..... | ثَكْلَتْكَ أُمَّكَ يَا مَعَاذَ .....                                      |
| ٥٥٣ ..... | ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنْ حَلَاوَةَ الْإِيَّانِ .....        |
| ١٩٢ ..... | ثَلَاثَ منْ كَنْ فِيهِ .....                                              |
| ٥٢٢ ..... | ثَلَاثَةُ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ .....                                |
| ٨١٢ ..... | ثَلَاثَةُ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ .....                                   |
| ٨٤٢ ..... | جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الْأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ .....                |
| ٣٧٨ ..... | جَعِيلْتُ لِي الْأَرْضُ مَسْحِيدًا وَطَهُورًا .....                       |
| ٤٤٠ ..... | حَتَّىٰ تَبْعَدَ قَبَائِلَ مِنْ أُمَّتِي الْأُوْثَانِ .....               |
| ٤٢٨ ..... | حَتَّىٰ لَوْ كَانَ فِيهِمْ مَنْ يَأْتِي أُمَّهَ عَلَانِيَةً .....         |
| ٤٣٩ ..... | حَتَّىٰ يَلْحِقَ قَبَائِلَ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ .....           |
| ٤٥٩ ..... | حَدُّ السَّاحِرِ ضَرْبُهُ بِالسَّيْفِ .....                               |
| ٦٧٢ ..... | حَدَّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ .....                                |
| ٦٣٩ ..... | حَرْسُ لَيْلَةٍ فِي سَبِيلِ اللهِ أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ لَيْلَةٍ .....     |

|     |                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ٥٩١ | حَسْبِنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ   |
| ٩٧  | خالصاً مِنْ قَلْبِهِ غَيْرُ شَاكِ فِيهَا                      |
| ٥١٦ | خَلَقَ اللَّهُ هَذِهِ النُّجُومَ لِثَلَاثٍ                    |
| ١٠٤ | خَيْرُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عُرْفَةِ                     |
| ٨١٧ | خَيْرُ النَّاسِ قَرْنَيِ، ثُمَّ الَّذِينَ يُلُونَهُمْ         |
| ٨١٥ | خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنَيِ                                      |
| ٢٥٦ | دَخَلَ الْجَنَّةَ رَجُلٌ فِي ذَبَابٍ                          |
| ٢٥٦ | دُخُولُ الْجَنَّةِ رَجُلٌ فِي ذَبَابٍ                         |
| ٢٦٦ | دُعُوهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ؛ فَإِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ عِيدًا    |
| ٥٠٠ | ذَلِكَ شَيْءٌ يَجِدُهُ أَحَدُكُمْ                             |
| ٦٣٩ | رُبَّ أَشْعَثَ مَدْفُوعًا بِالْأَبْوَابِ                      |
| ٤٨٤ | رَبُّ مَعْلُومٍ حُرُوفُ أَبِي جَادٍ                           |
| ٤٨٥ | رَبُّ نَاظِرٍ فِي النَّجُومِ                                  |
| ٥١  | رِضَى الرَّبِّ فِي رِضَى الْوَالِدِينِ                        |
| ٥١  | رَغْمُ أَنْفٍ، ثُمَّ رَغْمُ أَنْفٍ                            |
| ٨٠٦ | زُورُوا الْقِبُورَ؛ فَإِنَّهَا تَذَكِّرُ الْمَوْتَ            |
| ٨١٢ | سَلِيمَانٌ مِنَّا أَهْلُ الْبَيْتِ                            |
| ٢٩٩ | سَلُوا اللَّهَ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الشَّسْعَ                  |
| ٩٧  | سَمِعَتِ النَّاسُ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقْلَتِهِ               |
| ٧٤٢ | سَمُّوا الْلَّاتِ مِنَ الْإِلَهِ، وَالْعُزَّى مِنَ الْعَزِيزِ |
| ٦٣٣ | شَجَرَةٌ فِي الْجَنَّةِ مَسِيرَةُ مائَةِ سَنَةٍ               |
| ٧٣٩ | شُرَكَاءُ فِي طَاعَتِهِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ        |

|                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| صلوة الله ثناؤه عليه .....                                                | ٣٢  |
| صلوة في مسجد قباء كعمره .....                                             | ٢٦١ |
| عَجِبْتُ لِقَوْمٍ عَرَفُوا إِلِسْنَادَ وَصِحَّةَ .....                    | ٦٤٦ |
| عُرِضَتْ عَلَىِ الْأَمْمُ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعْهُ الرَّهْطُ ..... | ١١٧ |
| عَلَىِ عِلْمٍ مِنَ اللَّهِ أَنِّي لَهُ أَهْلٌ .....                       | ٧٢٧ |
| عَلَىِ عِلْمٍ مِنِّي بِوُجُوهِ الْمَكَاسِبِ .....                         | ٧٢٧ |
| فِإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا .....                             | ١٦٨ |
| فَاسْتَزَدَتْ رَبِيٌّ، فَزَادَنِي .....                                   | ١٢٤ |
| فَأَمْرُهُمُ النَّبِيُّ ﷺ بِإِذْتَهَا .....                               | ٢١٣ |
| فَإِنِّي أَسْتَطَعْتُ أَنْ تَعْمَلَ بِالرَّضِيِّ فِي الْيَقِينِ .....     | ٥٧٥ |
| فَإِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَىِ النَّارِ مَنْ قَالَ .....                   | ٩٦  |
| فَأَنَا مِنْهُ بْرِيءٌ وَهُوَ لِلَّذِي أَشْرَكَ .....                     | ٦١٨ |
| فَإِنَّكَ لَوْ مَتْ وُكِلْتُ إِلَيْهَا .....                              | ٢٠٢ |
| فَزُورُوا الْقُبُورَ؛ فَإِنَّهَا تَذَكِّرُكُمُ الْآخِرَةَ .....           | ٣٩٦ |
| فَلَا يَنْزَلُ عَلَىِ أَهْلِ سَيِّءٍ إِلَّا صَعَقُوا .....                | ٣٢٨ |
| فَلَعْلُ طَبَّا أَصَابَهُ .....                                           | ٤٨٧ |
| فَلِيَكُنْ أَوْلُ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ .....                          | ١٥٣ |
| فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالْقَدْرِ حَيْرَهُ وَشَرَهُ .....                  | ٧٩٢ |
| قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: أَنَا أَغْنَىِ الشُّرَكَاءَ عَنِ الشُّرُكِ ..... | ٦١٨ |
| قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ .....       | ٨٠٠ |
| قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: يُؤْذِنِي ابْنُ آدَمَ، يُسْبِبُ الدَّهْرَ .....  | ٧٠٧ |
| قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي بَعْضِ كُتُبِهِ: بِعَزْقٍ .....           | ٥٨٩ |

|                                                               |                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قال ربكم: أنا أهلُ أن أُتَّقَى ..... ١١٠                      | فَقَالَ مُوسَىٰ: يَا رَبَّ، عَلِمْنِي شَيْئاً أَذْكُرُكَ ..... ١٠٢                                                    |
| قال: الْمَوَدَّةُ ..... ٥٦٣                                   | قُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ ..... ٧٠٥                                                                         |
| قل: اللهم أني ظلمت نفسي ..... ٧٥٣                             | قُولُوا: إِلَهُ مُولَانَا وَلَا مُولَىٰ لَكُم ..... ٢٣١                                                               |
| قل: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ..... ١٠٣                          | قُولُوا: اللَّهُ مُولُّنَا وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ..... ٥٣                                                          |
| قُولُوا: اللَّهُ مُولُّنَا وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ..... ٦٧٧ | قُولُوا: إِلَى سَيِّدِكُمْ ..... ٨٤٠                                                                                  |
| كان الكتاب الأول ينزل ..... ٩٢٩                               | كَانَ بَيْنَ رَجُلٍ مِّنَ الْمُنَافِقِينَ وَرَجُلٍ مِّنَ الْيَهُودِ ..... ٦٦٦                                         |
| كان رجلان فيبني إسرائيل ..... ٨٢٠                             | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَمْرَأَ أَمِيرًا عَلَى جَيْشٍ أَوْ سَرِيَّةٍ ..... ٣٩٧ |
| كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ..... ٤٥٧                           | كَانَ يُلْتُ السَّوِيقَ لِلْحَاجِ ..... ٦٨٢                                                                           |
| كل أمر ذي بال لا يفتح ..... ٤٣٨                               | كَانُوا يَكْرَهُونَ التَّمَاهِمَ كُلَّهَا، مِنَ الْقُرْآنِ ..... ٢٢٧                                                  |
| كل ذنب عسى الله أن يغفره ..... ٤٣٨                            | كَانُوا يَصْرِبونَا عَلَى الشَّهَادَةِ وَالْعَهْدِ ..... ٨١٧                                                          |
| كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله ..... ٤٣٨                       | كَلَّا لِلَّهِ أَنْ يَغْفِرَ لِمَنْ يَرَى ..... ٢٣                                                                    |

|           |                                                                            |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٨٠٠ ..... | كُلّ مُصَوّرٍ فِي النَّارِ .....                                           |
| ٤٩٨ ..... | كُلُّ، بِسْمِ اللَّهِ .....                                                |
| ٤٥٢ ..... | كُهَانٌ كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ .....                       |
| ٦٤٨ ..... | كِيفَ تَقْضِي .....                                                        |
| ٣١٢ ..... | كِيفَ يَفْلُحُ قَوْمٌ شَجُوا نَبِيَّهُمْ .....                             |
| ٣١٢ ..... | كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجُوا نَبِيَّهُمْ .....                            |
| ٢٧ .....  | لَا أَحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ .....                                         |
| ١٢٥ ..... | لَا بَأْسَ بِالرُّقَىٰ مَا لَمْ تَكُنْ شَرَكًا .....                       |
| ٤٨٩ ..... | لَا بَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الإِصْلَاحَ .....                |
| ٤١٤ ..... | لَا تَخْذُلُوا بَيْتِي عِيدًا .....                                        |
| ٢٦٦ ..... | لَا تَخْذُلُوا قَبْرِي عِيدًا .....                                        |
| ٤١٢ ..... | لَا تَخْذُلُوا قَبْرِي عِيدًا .....                                        |
| ٤١٠ ..... | لَا تَجْعَلُوا بَيْوَتَكُمْ قُبُورًا .....                                 |
| ٨٠٧ ..... | لَا تَجْعَلُوا بَيْوَتَكُمْ قُبُورًا .....                                 |
| ٤١٠ ..... | لَا تَجْعَلُوا بَيْوَتَكُمْ مقابِر .....                                   |
| ٦٩٨ ..... | لَا تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ .....                                          |
| ٤ .....   | لَا تَرَال طَائِفَةً مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ ظَاهِرِينَ .....         |
| ٤٤٥ ..... | لَا تَرَال عَصَابَةً مِنْ أُمَّتِي يَقَاتِلُونَ عَلَى أَمْرِ اللَّهِ ..... |
| ٧٠٧ ..... | لَا تَسْبِبُوا الدَّهْرَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ .....             |
| ٧٧٨ ..... | لَا تَسْبِبُوا الرِّيحَ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَا تَكْرَهُونَ .....          |
| ٢٢٥ ..... | لَا تَسْتَنْجُوا بِالرُّوْثِ وَلَا العَظَامِ .....                         |
| ٤١٧ ..... | لَا تَشَدِ الرَّحَال إِلَّا إِلَىٰ ثَلَاثَةِ مَسَاجِدِ .....               |

|           |                                                                                 |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٥٥ ..... | لَا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا، وَلَا تُسْرِقُوا .....                        |
| ٣٨٨ ..... | لَا تَصْلُوْا عَلَى الْقُبُورِ .....                                            |
| ٦٩٣ ..... | لَا تُطْرُوْنِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرِيمَ .....                 |
| ٣٦٥ ..... | لَا تُطْرُوْنِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى .....                                |
| ٤١٧ ..... | لَا تُعْمَلُ الْمُطْهِي إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدِ .....                         |
| ٧٥١ ..... | لَا تَقُولُوا: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ .....                                   |
| ٦٩٤ ..... | لَا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ فُلَانٌ .....                          |
| ٤٤٠ ..... | لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّى تُضْطَرِبَ الْأَلَيَاتِ نِسَاءَ دَوْسِ .....      |
| ٤٤٥ ..... | لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّى لَا يُقَالُ فِي الْأَرْضِ: اللَّهُ، اللَّهُ ..... |
| ١٣٤ ..... | لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّى لَا يُقَالُ .....                                 |
| ٧١٥ ..... | لَا تَقُومُوا كَمَا تَقُومُ الْأَعْجَمِ .....                                   |
| ٨٣٥ ..... | لَا تَنْسِنَا يَا أخِي مِنْ صَالِحِ دُعَائِكِ .....                             |
| ٨٢٠ ..... | لَا حَلْفٌ فِي الإِسْلَامِ .....                                                |
| ٤٩٦ ..... | لَا عَدُوَّيَ، وَلَا طَيْرَةً .....                                             |
| ٥٠٥ ..... | لَا عَدُوَّيَ، وَلَا طَيْرَةً، وَيُعِجِّنُنِي الْفَالُ .....                    |
| ٥٠٤ ..... | لَا غُولٌ وَلَكِنَ السَّعَالِي سُحْرَةُ الْجَنِ .....                           |
| ٢٦٧ ..... | لَا نَذْرٌ فِي مُعْصِيَةٍ .....                                                 |
| ٦٦١ ..... | لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا .....                    |
| ٥٥١ ..... | لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ؛ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ .....                  |
| ٧٩٦ ..... | لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنُ بِأَرْبِعَ .....                            |
| ٨١٧ ..... | لَا يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ .....                                        |
| ٦٦٨ ..... | لَا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنْ مُحَمَّداً .....                                  |

|           |                                                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| ٥٥٣ ..... | لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَوةَ الإِيمَانَ حَتَّىٰ                      |
| ٥٥٨ ..... | لَا يَجِدُ أَحَدٌ حَلَوةَ الإِيمَانَ .....                        |
| ٥٥٩ ..... | لَا يَجِدُ الْعَبْدُ صَرِيحَ الإِيمَانَ .....                     |
| ٤٩٠ ..... | لَا يَجْلِلُ السُّحْرَ إِلَّا سَاحِرٌ .....                       |
| ٥٥ .....  | لَا يَجْلِلُ دَمَ امْرَأٍ مُسْلِمٍ .....                          |
| ٨٣٩ ..... | لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ .....             |
| ٦٦٣ ..... | لَا يَزْنِي الرَّازِيُّ حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ .....       |
| ٧٦٥ ..... | لَا يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ .....             |
| ٤٩٧ ..... | لَا يَعْدِي شَيْءٌ شَيْئًا .....                                  |
| ٧٠٨ ..... | لَا يَقُلُّ ابْنُ آدَمَ يَا خَيْرَ الدَّهْرِ .....                |
| ٧٥٨ ..... | لَا يَقُلُّ أَحَدُكُمْ: أَطْعِمُ رَبِّكَ، وَضَيَّعْ رَبِّكَ ..... |
| ٧٥٥ ..... | لَا يَقُلُّ أَحَدُكُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ .....  |
| ٥٤٠ ..... | لَا يَمْسُ القرآنَ إِلَّا طَاهِرٌ .....                           |
| ٤٩٦ ..... | لَا يُورِدُ مَرْضَ عَلَىٰ مَصْحَحٍ .....                          |
| ٦٨٠ ..... | لَا، وَلَكِنَّ اكْتَبُوا .....                                    |
| ١٦١ ..... | لَا عَظِيْنَ الرَّأْيَةَ غَدَارَ جُلَالٍ يُحِبُّ اللَّهَ .....    |
| ٦٩٢ ..... | لَأَنْ أَخْلِفَ بِاللَّهِ كَاذِبًا أَحَبُّ إِلَيَّ .....          |
| ٤٢٨ ..... | لَتَتَبَعَّنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ .....                  |
| ٨٠٤ ..... | لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودَ .....                                   |
| ٢٤٧ ..... | لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ .....                 |
| ٣٩٩ ..... | لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ رَأْيَاتِ الْقُبُورِ .....               |
| ٣٩٩ ..... | لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ رَوَارَاتِ الْقُبُورِ .....              |

|                                                                        |     |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى.....                     | ٣٧٤ |
| لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَا .....                               | ٥٣٥ |
| لكل أمة مجوس .....                                                     | ٧٨٩ |
| لكلنبي دعوة مستجابة .....                                              | ٣٤٥ |
| لَكُنْهُمْ يَزِيدُونَ فِيهِ وَيَقْرُفُونَ وَيَنْفَضُونَ .....          | ٣٣١ |
| لَمْ يَغْشَاهَا آدُمُ، حَمَلَتْ، فَأَتَاهُمْ إِبْلِيسُ، فَقَالَ.....   | ٧٣٩ |
| لَمْ سَمِعْتُ قُرْيَشَ رَسُولَ اللهِ يَذْكُرُ (الرَّحْمَنَ) .....      | ٦٨٠ |
| لما ولدت حواء .....                                                    | ٧٣٢ |
| لن تمسك النار.....                                                     | ٣١٣ |
| لو استقبلت من أمري ما استدبرت .....                                    | ٦٤٣ |
| لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحْدِ ذَهَبًا مَا قِيلَهُ اللَّهُ مِنْكَ ..... | ٧٩٥ |
| ليس بين العبد وبين الكفر .....                                         | ٦٠٤ |
| ليس شيء أكرم على الله من الدعاء .....                                  | ٢٩٩ |
| ليس كما تقولون .....                                                   | ٧٥  |
| لَيْسَ مِنَّا مَنْ تَطَيِّرَ أَوْ تُطَيِّرَ لَهُ .....                 | ٤٧٩ |
| لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ .....                             | ٦٠٥ |
| مَا أَرَى مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ حَلَاقٍ .....    | ٤٨٤ |
| ما أصاب أحداً قط هم .....                                              | ٧٤٤ |
| ما أُعطي أحدٌ عطاء خيراً وأوسع من الصبر .....                          | ٦٠١ |
| مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلَّا كَدَرَاهِمَ .....   | ٨٤٦ |
| ما السموات السبع، والأرضون السبع .....                                 | ٨٤٦ |
| مَا الْكُرْسِيُّ فِي الْعَرْشِ إِلَّا كَحَلْقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ .....    | ٨٤٦ |

|                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------|
| ما أنزل الله من داء إلا أنزل له شفاء ..... ١٢٨                      |
| ما بعث الله مننبي إلا كان حقاً عليه ..... ١٣٨                       |
| ما بقى شيء يقرب من الجنة، ويبعاد من النار ..... ٤٠٩                 |
| ما تسمون هذه؟ ..... ٨٥٩                                             |
| ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء، أرغب بطوناً ..... ٧٢١                    |
| ما فرق هؤلاء؟ يجدون رقةً عند مُحَكَّمٍ ..... ٦٧٣                    |
| ما كنتم تقولون إذا كان مثل هذا ..... ٣٣٠                            |
| ما هذه؟ ..... ٢٠٣                                                   |
| ماذا قال ربنا يا جبريل؟ ..... ٣٢٦                                   |
| معاذ يخشر يوم القيمة أمام العلماء برتوة ..... ٦٤                    |
| ما أخاف على أمتي: التصديق بالنجوم ..... ٥١٩                         |
| منْ أَنَّى عَرَافَاً أو كَاهِنَا، فَصَدَّقَهُ ..... ٤٧٦             |
| منْ أَنَّى عَرَافَاً فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ فَصَدَّقَهُ ..... ٤٧٤   |
| منْ أَنَّى كَاهِنَا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ ..... ٤٧٦            |
| من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً ..... ٧١٥                          |
| منْ أَحَبَّ فِي اللَّهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللَّهِ ..... ٥٥٨           |
| من أحب الله، وأبغض الله ..... ٥٦١                                   |
| من أحدث حدثاً، أو آوى محدثاً ..... ٤٣٨                              |
| من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه ..... ٤٣٨                           |
| منْ أَرَادَ أَنْ يَنْظُرْ إِلَيْهِ وَصِيَّةً لِمَحَمَّدٍ ﷺ ..... ٦٠ |
| من استطاع منكم أن ينفع أخاه فلينفعه ..... ١٢٥                       |
| مَنِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ النُّجُومِ ..... ٤٦٧                   |

|           |                                                                                         |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٩ ..... | مِنْ اقْبَسِ شَعْبَةَ مِنَ النَّجُومِ .....                                             |
| ٥٧٩ ..... | مَنِ التَّمَسَ رِضَا اللَّهِ بِسَخْطِ النَّاسِ .....                                    |
| ٢٥١ ..... | مِنَ الْكَبَائِرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالدِّيْهِ .....                                    |
| ٢٠٦ ..... | مِنْ تَعْلُقٍ تَمِيمَةً، فَقَدْ أَشْرَكَ .....                                          |
| ٢٠٦ ..... | مَنْ تَعْلَقَ تَمِيمَةً، فَلَا أَتَمَ اللَّهُ لَهُ .....                                |
| ٢١٩ ..... | مَنْ تَعْلَقَ شَيْئًا وَكِلَ إِلَيْهِ .....                                             |
| ٥٨٨ ..... | مِنْ تَعْلُقٍ شَيْئًا وَكِلَ إِلَيْهِ .....                                             |
| ٤٥١ ..... | مِنْ تَعْلُقٍ شَيْئًا وَكِلَ إِلَيْهِ .....                                             |
| ٢٧١ ..... | مِنْ حَلْفٍ بِاللَّاتِ وَالْعَزَى .....                                                 |
| ٦٩١ ..... | مَنْ حَلَّفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ .....                                       |
| ٨٢٨ ..... | مَنْ ذَا الَّذِي يَتَالِي عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانٍ .....                     |
| ٥١٢ ..... | مَنْ رَدَدَهُ الطَّيْرُ عَنْ حَاجَتِهِ فَقَدْ أَشْرَكَ .....                            |
| ٧٦٠ ..... | مَنْ سَأَلَ بِاللَّهِ فَأَعْطُوهُ .....                                                 |
| ٤٩٧ ..... | مِنْ سَمِعَ بِهِ فِي أَرْضٍ فَلَا يَقْدِمُ عَلَيْهِ .....                               |
| ٧٩ .....  | مَنْ شَهِدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ .....                              |
| ١٩٥ ..... | مِنْ شَهَدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَخَلَعَ الْأَنْدَادِ .....                |
| ٤٠٤ ..... | مِنْ صَلَى عَلَى جَنَازَةٍ؛ فَلَهُ قِيرَاطٌ .....                                       |
| ٦١٩ ..... | مِنْ صَلَى يُرَائِي؛ فَقَدْ أَشْرَكَ .....                                              |
| ٨٠٠ ..... | مَنْ صَوَرَ صُورَةً فِي الدِّينِ .....                                                  |
| ٤٦٨ ..... | مَنْ عَقَدَ عُقْلَةً ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا .....                                          |
| ٣٤٤ ..... | مِنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ..... |
| ١٩٣ ..... | مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ..... |

|     |                                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٥٦ | ..... من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة                                        |
| ٢٢٦ | ..... مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةً مِنْ إِنْسَانٍ، كَانَ كَعِدْلٌ رَقَبَةٌ            |
| ٥٧٧ | ..... من لا يشك الناس لا يشك الله                                              |
| ١٤٣ | ..... مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ          |
| ٩٦  | ..... من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة                                   |
| ٦٦٧ | ..... من لکعب بن الأشرف                                                        |
| ٢٩٩ | ..... من لم يسأل الله يغضب عليه                                                |
| ٦١٣ | ..... من لم يصبر على بلائي ولم يرض بقضائي                                      |
| ٧٩٢ | ..... مَنْ مَاتَ عَلَىٰ غَيْرِ هَذَا، فَلَيْسَ مِنِّي                          |
| ١٣٩ | ..... مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو اللَّهَ نِدَّاً                                |
| ٢٧٥ | ..... من نذر أن يطيع الله فليطعه                                               |
| ٢٨١ | ..... مَنْ نَزَّلَ مُنْزِلًا، فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ |
| ١٩٣ | ..... من وحد الله وكفر بها يعبد من دون الله                                    |
| ٦٢  | ..... من وَفَّىً بِهِنْ فَأَجْرَهُ عَلَىِ اللَّهِ                              |
| ٦٦٦ | ..... نَزَّلَتْ فِي رَجُلَيْنِ اخْتَصَبَاهَا                                   |
| ١٢٨ | ..... نعم يا عباد الله، تداوا                                                  |
| ٥١  | ..... نعم، الصلاة عليهم                                                        |
| ٣٦٧ | ..... نعم، بأمثال هؤلاء                                                        |
| ٣٨٥ | ..... نهى أن يخصص القبر                                                        |
| ٧٢٧ | ..... هذا بعملي، وأنا محتوق به                                                 |
| ٥٨  | ..... هذا سبيل الله مستقيماً                                                   |
| ٣٥٨ | ..... هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح                                         |

|           |                                                                       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٦٠٧ ..... | هذة رحمة جعلها الله في قلوب عباده .....                               |
| ٧٠٥ ..... | هل أخْبَرْتَ بِهَا أَحَدًا .....                                      |
| ٨٥٨ ..... | هل تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ؟ .....                |
| ٥٣١ ..... | هل تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ .....                            |
| ٦٤٠ ..... | هل تستطيع أن تصلي فلا تفتر .....                                      |
| ٢٦٥ ..... | هل كَانَ فِيهَا وَئِنْ مِنْ أُوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبُدُ؟ ..... |
| ٣٦٨ ..... | هَلْكَ الْمُتَطَعِّنُونَ .....                                        |
| ٣٦٧ ..... | هَلْمِ الْقَطْ لِي .....                                              |
| ١١٧ ..... | هُمُ الَّذِينَ لَا يَسْتَرْقُونَ، وَلَا يَكْتُونَ .....               |
| ٤٤٣ ..... | هم أهل الغرب .....                                                    |
| ٦٠٣ ..... | هُوَ الرَّجُلُ تُصَيِّبُهُ الْمُصَيِّبَةُ .....                       |
| ٧٤٣ ..... | هو الله الذي لا إله إلا هو .....                                      |
| ٢٦٤ ..... | هو ذاك، فعليكموه .....                                                |
| ٦٨٢ ..... | هُوَ قَوْلُ الرَّجُلِ: هَذَا مَالِي .....                             |
| ٢٦٢ ..... | هو مسجدي هذا .....                                                    |
| ٥٩٨ ..... | هي إلى سبعمائة أقرب منها إلى سبع .....                                |
| ٤٨٧ ..... | هي مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ .....                                     |
| ٨٤٢ ..... | وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ عَلَىٰ إِصْبَعِ .....                        |
| ٧٩٠ ..... | والذي نفس ابن عمر بيده، لَوْ كَانَ لِأَحَدِهِمْ .....                 |
| ٥٥١ ..... | والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك .....                              |
| ٤٣٢ ..... | والذي نفسي بيده، لتنفقن كنوزهما في سبيل الله .....                    |
| ٤٤٣ ..... | والذي نفسي بيده، لينزلن فيكم ابن مريم .....                           |

|           |                                                                                    |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٠ ..... | وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي الْأَئِمَّةِ الْمُضِلِّينَ .....                |
| ٦٢ .....  | وَإِنِّي تارِكٌ فِيهِمْ مَا إِنْ تَمْسِكُمْ بِهِ .....                             |
| ٥٢٥ ..... | ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ﴾، يَقُولُ: شَكْرُكُمْ                                    |
| ٣٤٥ ..... | وَشَفَاعَتِي لِمَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحْلِصًا .....                |
| ٤٩٧ ..... | وَفِرْ مِنَ الْمَجْدُومِ كَمَا نَفَرَ مِنَ الْأَسْدِ .....                         |
| ٥٢٠ ..... | وَكَرِهَ قَتَادَةُ تَعَلَّمَ مَنَازِلَ الْقَمَرِ                                   |
| ١٢٥ ..... | وَلَا يَرْقُونَ .....                                                              |
| ١٢٣ ..... | وَلَكُنْ اَنْظُرْ إِلَى الْأَفْقِ .....                                            |
| ٧٥٥ ..... | وَلِيُعْظِمِ الرَّغْبَةَ، فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَتَعَاوَظُ مُشَيْءٌ أَعْطَاهُ ..... |
| ٥٧٧ ..... | وَمِنْ صَنْعِ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافَنُوهُ .....                             |
| ١٠٨ ..... | وَمِنْ عَمَلِ قَرَابِ الْأَرْضِ خَطِيبَةٍ .....                                    |
| ١٩٧ ..... | وَيُؤْمِنُوا بِي وَبِمَا جَئَتْ بِهِ .....                                         |
| ٣٣٠ ..... | وَيَخْتَفِفُ الْجِنُونُ وَيَرْمُونُ .....                                          |
| ١٢٤ ..... | وَيَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ هَؤُلَاءِ مِنْ أُمَّتِكَ .....                          |
| ٨٣٨ ..... | وَيُلَكُّ قَطَعَتْ عَنْكَ صَاحِبَكَ .....                                          |
| ٧٧ .....  | يَا أَبَا بَكْرَ، أَلَسْتَ تَنْصَبُ؟ .....                                         |
| ١٠٧ ..... | يَا ابْنَ آدَمَ، لَوْ أَتَيْتَنِي بِقَرَابِ الْأَرْضِ .....                        |
| ٣٠١ ..... | يَا اللَّهُ .....                                                                  |
| ٨٣٧ ..... | يَا أَكْبَارَ النَّاسِ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَهِنُوكُمْ .....           |
| ٣٢١ ..... | يَا بْنَيَ عَبْدِ مَنَافٍ لَا أَغْنِيَ عَنْكُمْ .....                              |
| ٣٠١ ..... | يَا رَحْمَنَ .....                                                                 |
| ٣٠٨ ..... | يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا الْإِسْلَامُ؟ .....                                       |

|           |                                                                                    |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٢ ..... | يَا رُوَيْفُعُ، لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ                                  |
| ٣٥٠ ..... | يَا عَمًّ، قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ                                         |
| ٦٣ .....  | يَا مُعَاذُ، أَتَنْدِرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ؟                       |
| ٣١٩ ..... | يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ                                                              |
| ٤٣٦ ..... | يَتَقَارِبُ الْزَمَانُ، وَيَنْقُصُ الْعِلْمُ                                       |
| ٨٤٢ ..... | يَجْعَلُ السَّمَاوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ                                              |
| ٧٤٢ ..... | يُدْخِلُونَ فِيهَا مَا لَيْسَ مِنْهَا                                              |
| ٣١٨ ..... | يُدْعُو عَلَى صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ                                             |
| ٧٢٧ ..... | يُرِيدُ: مَنْ عِنْدِي                                                              |
| ١٠٥ ..... | يُصَاحِ بِرَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُؤُوسِ الْخَلَائِقِ                          |
| ٤٦٠ ..... | يَضْرِبُ ضَرْبَةً وَاحِدَةً؛ فَيَكُونُ أُمَّةً وَحْدَهُ                            |
| ٨٤٦ ..... | يَطْوِي اللَّهُ السَّمَاوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                                  |
| ٨٤٥ ..... | يَقْبِضُ اللَّهُ الْأَرْضَ وَيَطْوِي السَّمَاءَ                                    |
| ٤٤ .....  | يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِأَهْوَنِ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا                       |
| ١٣٨ ..... | يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِذَا جَازَى النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ |
| ٧٠٩ ..... | يَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: اسْتَقْرِضْتُ عَبْدِي                               |
| ٧٠٩ ..... | يَقُولُ اللَّهُ: يَسْبُّ ابْنَ آدَمَ الدَّهْرَ                                     |
| ٦٨٢ ..... | يَقُولُونَ: لَوْلَا فَلَانُ، لَمْ يَكُنْ كَذَا                                     |
| ٦٨٢ ..... | يَقُولُونَ: هَذَا بِشَفَاعَةٍ آهْلَنَا                                             |
| ٤٤١ ..... | يَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَابُونَ دُجَالُونَ                                         |
| ٧٤٦ ..... | يَلْحِدُونَ: يَشْرِكُونَ                                                           |
| ٧٥٥ ..... | يَمِينُ اللَّهِ مَلَائِي                                                           |
| ٦٤٢ ..... | يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ                         |

## فَهْرِسُ الْمَوْضُوعَاتِ

|           |                                                                                                           |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | <b>مُقدَّمةُ الْمُحَقَّقِ ..</b>                                                                          |
| ٣ .....   | صورة الصفحة الأولى من المخطوطة الأولى ..                                                                  |
| ١٤ .....  | صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة الأولى ..                                                                 |
| ١٥ .....  | صورة الصفحة الأولى من المخطوطة الثانية ..                                                                 |
| ١٦ .....  | صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة الثانية ..                                                                |
| ١٧ .....  | <b>مُقدَّمةُ الْمُؤْلِفِ ..</b>                                                                           |
| ١٨ .....  | ١- كِتَابُ التَّوْحِيدِ ..                                                                                |
| ٢٤ .....  | ٢- بَابُ فَضْلُ التَّوْحِيدِ وَمَا يُكَفِّرُ مِنَ الذُّنُوبِ ..                                           |
| ٧٤ .....  | ٣- بَابُ مَنْ حَقَّقَ التَّوْحِيدَ دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ ..                    |
| ١١٣ ..... | ٤- بَابُ الْحَوْفُ مِنَ الشَّرِكِ ..                                                                      |
| ١٣٤ ..... | ٥- بَابُ الدُّعَاءِ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله ..                                        |
| ١٤٦ ..... | ٦- بَابُ تَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ وَشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله ..                                |
| ١٧٢ ..... | ٧- بَابُ مِنَ الشَّرِكِ لُبْسُ الْحَلْقَةِ وَالْخَيْطِ وَنَحْوِهِمَا لِرَفْعِ الْبَلَاءِ أَوْ دَفْعِهِ .. |
| ٢٠٠ ..... | ٨- بَابُ مَا جَاءَ فِي الرُّقَى وَالْمَائِمِ ..                                                           |
| ٢١٢ ..... | ٩- بَابُ مَنْ تَبَرَّكَ بِشَجَرٍ أَوْ حَبْرٍ وَنَحْوِهِمَا ..                                             |
| ٢٢٩ ..... | ١٠- بَابُ مَا جَاءَ فِي الذَّنْبِ لِغَيْرِ الله ..                                                        |
| ٢٤٤ ..... | ١١- بَابُ لَا يُذْبَحُ لِلَّهِ بِمَكَانٍ يُذْبَحُ فِيهِ لِغَيْرِ الله ..                                  |
| ٢٦١ ..... | ١٢- بَابُ مِنَ الشَّرِكِ الْاسْتِعَادةِ بِغَيْرِ الله ..                                                  |
| ٢٧٠ ..... |                                                                                                           |
| ٢٧٨ ..... |                                                                                                           |

|                                                                                                                                 |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١٣- بَابِ مِنَ الشَّرْكِ أَنْ يَسْتَغِيثَ بِغَيْرِ اللَّهِ أَوْ يَدْعُو غَيْرَهُ                                                | ٢٨٥ |
| ٤- بَابِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ»                                   | ٣٠٧ |
| ٥- بَابِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى «حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ»                                                       | ٣٢٥ |
| ٦- بَابِ الشَّفَاعَةِ                                                                                                           | ٣٣٩ |
| ٧- بَابِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ»                                                         | ٣٤٩ |
| ٨- بَابِ مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بَنِي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ هُوَ الْغُلوُّ فِي الصَّالِحِينَ                                | ٣٥٧ |
| ٩- بَابِ مَا جَاءَ مِنَ التَّغْلِيظِ فِيمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عِنْدَ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ فَكَيْفَ إِذَا عَبَدَهُ؟!              | ٣٧١ |
| ١٠- بَابِ مَا جَاءَ أَنَّ الْغُلوُّ فِي قُبُورِ الصَّالِحِينَ يُصَرِّرُهَا أُولَانَا تُبَعِّدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ               | ٣٩١ |
| ١١- بَابِ مَا جَاءَ فِي حِمَاهَةِ الْمُصْطَفَىِ جَنَابَ التَّوْحِيدِ وَسَدِّهِ كُلَّ طَرِيقٍ يُوَصِّلُ إِلَىِ الشَّرْكِ         | ٤٠٧ |
| ١٢- بَابِ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأُوْثَانَ                                                        | ٤٢١ |
| ١٣- بَابِ مَا جَاءَ فِي السُّحْرِ                                                                                               | ٤٤٩ |
| ١٤- بَابِ بَيَانٍ شَيْءٍ مِنْ أَنْوَاعِ السُّحْرِ                                                                               | ٤٦٤ |
| ١٥- بَابِ مَا جَاءَ فِي الْكُهَانَ وَنَحْوِهِمْ                                                                                 | ٤٧٤ |
| ١٦- بَابِ مَا جَاءَ فِي النُّشْرَةِ                                                                                             | ٤٨٧ |
| ١٧- بَابِ مَا جَاءَ فِي التَّطَهِيرِ                                                                                            | ٤٩٣ |
| ١٨- بَابِ مَا جَاءَ فِي التَّنْحِيمِ                                                                                            | ٥١٦ |
| ١٩- بَابِ مَا جَاءَ فِي الْاسْتِسْقاءِ بِالْأُنْوَاءِ                                                                           | ٥٢٥ |
| ٢٠- بَابِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ» | ٥٤٤ |
| ٢١- بَابِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَيَاءَهُ»                                      | ٥٦٦ |
| ٢٢- بَابُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ»                                   | ٥٨٢ |

|                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣-باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿أَفَمُنْوا مُكْرَرُ اللَّهِ﴾ ..... ٥٩٤                                                     |
| ٤-باب مِنَ الإِبَيَانِ بِاللَّهِ الصَّبْرُ عَلَى أَقْدَارِ اللَّهِ ..... ٦٠١                                                 |
| ٣٥-باب مَا جَاءَ فِي الرِّبَاءِ ..... ٦١٥                                                                                    |
| ٣٦-باب مِنَ الشَّرْكِ إِرَادَةُ الْإِنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا ..... ٦٢٥                                                 |
| ٣٧-باب مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ وَالْأُمَرَاءَ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَ اللَّهُ ..... ٦٤٢                                   |
| ٣٨-باب قول الله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ﴾ ..... ٦٥٤          |
| ٣٩-باب مَنْ حَدَّ شَيْئًا مِنَ الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ ..... ٦٦٩                                                           |
| ٤٠-باب قول الله تعالى: ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثُرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾ ..... ٦٨٢            |
| ٤١-باب قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنَدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ..... ٦٨٧                                |
| ٤٢-باب مَا جَاءَ فِيمَنْ لَمْ يَقْنُعْ بِالْحَلِيفِ بِاللَّهِ ..... ٦٩٨                                                      |
| ٤٣-باب قول: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتَ ..... ٧٠٢                                                                             |
| ٤٤-باب مَنْ سَبَ الدَّهْرَ فَقَدْ آذَى اللَّهِ ..... ٧٠٧                                                                     |
| ٤٥-باب التَّسْمِيِّ بِقَاضِيِ الْقُضَاةِ وَنَحْوِهِ ..... ٧١٣                                                                |
| ٤٦-باب احْيَرَامِ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَغْيِيرِ الاسمِ لِأَجْلِ ذَلِكَ ..... ٧١٧                                    |
| ٤٧-باب مَنْ هَزَلَ بِشَيْءٍ فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ أَوِ الْقُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ ..... ٧٢١                                   |
| ٤٨-باب قول الله تعالى: ﴿وَلَئِنْ أَذْفَنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولُنَّ هَذَا لِي﴾ ..... ٧٢٧ |
| ٤٩-باب قول الله تعالى: ﴿فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا﴾ ..... ٧٣٢                       |
| ٥٠-باب قول الله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ ..... ٧٤٢                                        |
| ٥١-باب لا يُقال: السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ ..... ٧٥١                                                                          |
| ٥٢-باب قول الله تعالى: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ ..... ٧٥٥                                                          |
| ٥٣-باب لا يقول: عَبْدِي وَأَمْتَنِي ..... ٧٥٨                                                                                |

|                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٥-باب لا يُرُدُّ مَن سَأَلَ بِاللهِ ..... ٧٦٠                                                          |
| ٥٥-باب لا يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللهِ إِلَّا الْجَنَّةُ ..... ٧٦٥                                           |
| ٥٦-باب مَا جَاءَ فِي الـ(لو) ..... ٧٦٨                                                                  |
| ٥٧-باب النَّهْيُ عَنْ سَبِّ الرَّبِيعِ ..... ٧٧٨                                                        |
| ٥٨-باب قَوْلُ اللهِ تَعَالَى: «يَظْلُمُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ» ..... ٧٨٠   |
| ٥٩-باب مَا جَاءَ فِي مُنْكِرِي الْقَدْرِ ..... ٧٨٩                                                      |
| ٦٠-باب مَا جَاءَ فِي الْمُصَوِّرِينَ ..... ٧٩٩                                                          |
| ٦١-باب مَا جَاءَ فِي كَثْرَةِ الْحَلِفِ ..... ٨١١                                                       |
| ٦٢-باب مَا جَاءَ فِي ذِمَّةِ اللهِ وَذِمَّةِ نَبِيِّ ..... ٨١٩                                          |
| ٦٣-باب مَا جَاءَ فِي الْإِقْسَامِ عَلَى اللهِ ..... ٨٢٨                                                 |
| ٦٤-باب لا يُسْتَشْفَعُ بِاللهِ عَلَى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ ..... ٨٣٢                                     |
| ٦٥-باب مَا جَاءَ فِي حِمَايَةِ الْمُضْطَفَى ﷺ حَمَّى التَّوْحِيدِ وَسَدَّهُ طُرُقُ الشَّرِكِ ..... ٨٣٧  |
| ٦٦-باب مَا جَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ» ..... ٨٤٢           |
| فَهِرْسُ لِيَعْضِ الْفَوَائِدِ الْمُوجُودَةِ فِي فَتْحِ الْمَحِيدِ وَالتَّوْضِيْحِ الْمُفِيدِ ..... ٨٦٢ |
| فَهِرْسُ الْأَحَادِيْثِ وَالآثَارِ ..... ٨٧٦                                                            |
| فَهِرْسُ الْمَوْضُوعَاتِ ..... ٨٩٩                                                                      |

رَفْعٌ

عِبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوِيُّ  
الْسَّلَكُ لِلَّهِ الْفَرْوَانُ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

**[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)**

رَفِعٌ

جَنْدُ الْأَرْجُونِ الْجَنَّيِّ  
الْأَسْكَنُ لِلَّهِ الْمُزَوْدُ كَرِيمٌ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)